


Direttore: Luigi Battezzato

Comitato scientifico: Carmine Ampolo, Luigi Battezzato, Francesco Benigno, 
Pier Marco Bertinetto, Lina Bolzoni, Glen W. Bowersock, Horst Bredekamp, 
Howard Burns, Francesco Caglioti, Giuseppe Cambiano, Sabino Cassese, Michele 
Ciliberto, Claudio Ciociola, Gian Biagio Conte, Roberto Esposito, Flavio Fergonzi, 
Massimo Ferretti, Simona Forti, Nadia Fusini, Andrea Giardina, Carlo Ginzburg, 
Luca Giuliani, Anthony Grafton, Serge Gruzinski, Lino Leonardi, Gabriele Lolli, 
Michele Loporcaro, Daniele Menozzi, Glenn W. Most, Massimo Mugnai, Salvatore 
S. Nigro, Nicola Panichi, Mario Piazza, Silvio Pons, Adriano Prosperi, Gianpiero 
Rosati, Salvatore Settis, Alfredo Stussi, Alain Tallon, Paul Zanker

Comitato di redazione: Giulia Ammannati, Lorenzo Bartalesi, Emanuele Berti, 
Stefano Carrai, Anna Magnetto, Fabrizio Oppedisano, Lucia Simonato, Andrea Torre

Segreteria di redazione: Silvia Litterio

I contributi pubblicati sugli «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe 
di Lettere e Filosofia» sono valutati, in forma anonima, da referees competenti per 
ciascuna disciplina (double-blind peer review).

La quinta serie è pubblicata, con periodicità semestrale, in due fascicoli di circa 
300 pagine ciascuno.

In copertina: Elaborazione grafica da: Basilica di San Giovanni in Laterano, interno, 
particolare dei tabernacoli verso la controfacciata. Foto: Bibliotheca Hertziana – 
Max-Planck-Institut für Kunstgeschichte, Rom (Fotografo: Arnaldo Vescovo).
Roma, Istituto Centrale per la Grafica, per gentile concessione del Ministero della 
Cultura.

Accesso aperto/Open access
© 2023  Licenza Creative Commons Attribuzione – Non commerciale – Non 
opere derivate 4.0 Internazionale (CC BY-NC-ND 4.0).

Annali della Classe di Lettere e Filosofia 
Scuola Normale Superiore
Piazza dei Cavalieri, 7
56126 Pisa
tel. 0039 050 509220
fax 0039 050 509278
edizioni@sns.it   –   segreteria.annali@sns.it
journals.sns.it



Annali
della Scuola Normale
Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

 

serie 5 
2023, 15/2



Pubblicazione semestrale
Autorizzazione del Tribunale di Pisa n. 7 del 1964
Direttore responsabile: Luigi Battezzato

issn  0392-095x
e-issn  3035-3769



Mouvements de personnes, circulation littéraire  
et rapports politiques entre l’Italie et la Gaule  

aux ve-vie siècles ap. J.-C.
A cura di L. Furbetta, F. Oppedisano, C. Urlacher-Becht

II. Circulation des écrits et regards littéraires croisés1

La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule  
(Ve-VIe s. ap. J.-C.). Les cas des constitutions dits « sirmondiennes »
Olivier Huck	 245

La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia: il caso di un  
sermone attestato nel De incarnatione di Giovanni Cassiano
Michele Cutino	 285

«Gaule» et «Italie» dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle:  
stratégies littéraires et enjeux identitaires
Céline Urlacher-Becht	 309

Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra  
Italia e Gallia nelle fonti letterarie tra V e VI sec. d.C.: qualche  
esempio dalle lettere dei papi Leone Magno e Gregorio Magno  
e dai Libri historiarum di Gregorio di Tours
Luciana Furbetta	 355

1  L’Introduction e la sezione I. Frontières, échanges et relations politiques sono stati pubbli-
cati negli «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia», V 
Serie, Vol. 15, Fasc. 1, 2023.

Indice



Studi e ricerche

Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte
Michael David Reeve, Richard John Tarrant	 413

Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi:  
nuovi documenti
Vittoria Brunetti	 445

La fabbrica dell’intelligibile.  
Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss
Lorenzo Bartalesi	 479

Guttuso illustratore de «l’Unità», 1944-54
Chiara Perin	 501

Sulla microstoria della lingua italiana
Lorenzo Tomasin	 527

Notizie delle allieve e degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia	 557



Mouvements de personnes, 
circulation littéraire et rapports 

politiques entre l’Italie et la Gaule 
aux ve-vie siècles ap. j.-c.

A cura di L. Furbetta, F. Oppedisano, C. Urlacher-Becht





Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 245-284

La circulation et l’utilisation des lois romaines 
en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).
Le cas des constitutions dites « sirmondiennes »
Olivier Huck, Université de Strasbourg

Abstract	 Based on the case study of the Collectio Sirmondiana, the 
paper provides some reflections on the circulation in Gaul, during the 5th 
and 6th centuries AD, of a very particular type of ‘literature’ coming from 
Italy: the Roman Laws. Who in Gaul, at that time, read, preserved and 
wrote up the Roman Laws? How were these laws made available? What 
was the purpose of their use?

Keywords: Collectio Sirmondiana; Late Antique Gaul; Roman Law
Parole chiave: Collectio Sirmondiana; Tarda antichità in Gallia; Di-

ritto romano

Accesso aperto/Open access
© 2023 Olivier Huck (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_01

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 01.09.2023
Accepted 	  02.02.2024
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





La circulation et l’utilisation des lois romaines 
en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).
Le cas des constitutions dites « sirmondiennes »
Olivier Huck, Université de Strasbourg

Introduction

Le colloque à l’origine du présent dossier d’Actes, proposait, entre autres 
approches, d’appréhender les relations entre l’Italie et la Gaule aux Ve-VIe 
s. ap. J.-C., sous l’angle de la « circulation littéraire », entendue comme 
un « vecteur de savoirs et d’échanges de pratiques culturelles ». C’est dans 
cette veine thématique que s’inscrit ma contribution.

En l’espèce, c’est à la circulation en Gaule d’un type très particulier de 
« littérature », en provenance d’Italie, que j’entends m’intéresser : les lois 
romaines1.

1  Selon un processus bien connu de diffusion des lois dans l’empire tardif, les chancel-
leries impériales envoyaient un même texte de loi aux différents préfets du prétoire ; après 
réception et enregistrement, ceux-ci transmettaient ensuite le texte aux gouverneurs de 
province relevant de leur autorité, lesquels étaient chargés in fine d’en diffuser le conte-
nu par voie d’affichage et/ou de proclamation. Dans certains cas, les lois étaient même, 
soit au début, soit au cours de la procédure de diffusion, adaptées aux destinataires et aux 
contextes locaux d’application, d’où des différences, parfois sensibles, de contenu. Sur ces 
procédures, cf. inter alios Gaudemet 1969 passim  ; Matthews 2000, p. 180-99 ; Huck 
2009, p. 449-51 et 467-8 ; Dillon 2012, p. 41-5 ; Lemcke 2020, p. 87-132 ; Riedlberger 
2020, p. 64-77. De ces méthodes de diffusion, il résulte, pour ainsi dire « mécaniquement », 
que les textes de loi qui arrivaient en Gaule (y compris les lois données en orient, au Ve s. ; 
du moins, est-ce clairement le cas à partir de 438, cf. inter alios de Bonfils 2012, p. 235 ; 
Lemcke 2020, p. 37-8 ; Riedlberger 2020, p. 105-8) provenaient d’Italie (laquelle jouait 
donc, à l’échelle de l’occident, un rôle de « centre de triage » pour la circulation des lois). 
Afin de compléter l’exposé, on rappellera, avec Le Roux 2001, p. 232, que « Rome [était] 
là où [était] l’empereur » (cf. Hdn I.6.5)  : par quoi il faut entendre que, bien davantage 
qu’une (ou éventuellement plusieurs, selon les époques) ville(s)-capitale(s), c’était l’empe-
reur lui-même qui était le véritable « centre » de l’empire (lorsque l’empire était dirigé par 



248  Olivier Huck

Sans doute m’objectera-t-on – à raison ! – qu’il serait abusif de présenter 
les lois « romaines » comme des productions proprement « italiennes ». Ce 
n’est pas ce que j’ai à l’esprit, que l’on se rassure ! Les lois romaines étaient 
d’abord et avant tout « impériales ». En ultime analyse, chacune d’entre elles 
s’apparentait à une sorte de « coproduction », à l’échelle, soit de l’empire 
tout entier, soit, à tout le moins, de l’une des deux partes imperii. La création 
des lois impliquait un grand nombre de personnes  : un (ou parfois plu-
sieurs) (co-)empereur(s), ainsi que les membres d’au moins une chancelle-
rie impériale, et parfois des deux, celle d’occident et celle d’orient, en colla-
boration2. Il n’était pas rare non plus que tel ou tel texte de loi diffusé dans 

un collège de co-empereurs, ces « centres » étaient donc plusieurs). Ainsi, lorsqu’un empe-
reur / co-empereur se déplaçait, sa cour se déplaçait avec lui : cela valait en particulier pour 
le questeur du Sacré Palais, porte-parole du souverain, en charge de la correspondance 
impériale et de la rédaction des lois. De fait, la production législative n’était pas entravée par 
les déplacements impériaux, ni limitée à une (ou des) ville(s)-capitale(s). En substance : une 
loi pouvait être émise depuis n’importe quelle partie de l’Empire, dès lors que l’empereur 
(ou qu’un co-empereur) s’y trouvait – sur ces questions, cf. inter alios Destephen 2016, 
p. 191-8. Cependant, si les empereurs / co-empereurs du IVe s. avaient généralement été 
mobiles, parcourant l’empire et émettant des lois au gré de leurs mouvements, ceux du Ve 
s. eurent tendance, sinon à se sédentariser, du moins à inscrire leurs déplacements dans 
des zones bien plus limitées (hors cas exceptionnels et situations d’urgence) : autour de 
Constantinople, pour les orientaux, à partir d’Arcadius (et, surtout, de Théodose II – cf. 
Destephen 2019 passim) ; quant aux occidentaux, à compter du règne d’Honorius, ils se 
replièrent sur un périmètre nord-italien, sorte de « région capitale, doublement polarisée 
autour de Ravenne et de Rome » (cette formulation m’a été suggérée par S. Destephen, dans 
un mail en date du 18 février 2024 : qu’il en soit ici remercié). Au Ve s., c’est donc de cette 
zone géographique comprise entre Ravenne et Rome que provenait l’essentiel de la produc-
tion législative occidentale. À l’appui de cette affirmation, cf. Seeck 1919, p. 284-422 : les 
lois occidentales des années 395 à 476 ont, pour la plupart, été données à Milan (avant 402) 
et à Ravenne (après 402). En quantité moindre, on trouve, réparties sur la période, des lois 
données à Rome. D’autres lieux d’émission, tous inscrits dans le même périmètre ou situés 
à sa proximité immédiate (Altinum, Aquileia / Aquilée, Bononia / Bologne, Brixia / Bres-
cia, Spoletium / Spolète, Patavium / Padoue, Ticinum / Pavie etc .) apparaissent plus excep-
tionnellement. Sur ces questions, cf. également infra n. 59.

2  À la fin des années 420, notamment, l’influence de la chancellerie orientale était par-
ticulièrement forte à Ravenne, cf. Harries 1999, p. 45. Pour une approche plus globale 
de la question des rapports «  législatifs » entre les deux partes imperii, cf. inter alios de 



249  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

tout l’Empire réponde, en réalité, à la demande d’un administrateur, voire 
d’un particulier (ou d’un groupe de particuliers), d’une région de l’Em-
pire, confronté(s) à un problème spécifique : les services centraux répon-
daient à la requête ou à la question qui leur avait été adressée, mais faisaient 
connaître également (et, par là même, imposaient) les dispositions arrêtées 
sur tout le territoire de l’empereur (ou des co-empereurs) dont la loi portait 
le(s) nom(s)3. Bref, en un mot comme en cent  : les lois « romaines » qui 
arrivèrent en Gaule, en provenance d’Italie, jusqu’à une date avancée du Ve 
siècle, et continuèrent ensuite d’y circuler au VIe siècle (et au-delà), étaient 
la résultante de quantité d’influences, d’interrogations et de problématiques 
lesquelles ne sauraient s’entendre comme exclusivement, ou même majo-
ritairement, «  italiennes ». Une autre objection à mon sujet – connexe à 
celle qui vient d’être exposée – serait encore qu’une approche centrée sur les 
lois romaines, leur circulation, leur perception et leur utilisation en Gaule, 
s’avérerait bien plus révélatrice d’attitudes et de relations gauloises à l’égard 
de l’Empire (encore « vivant » au Ve siècle, disparu au VIe siècle mais dont le 
souvenir demeurait), qu’à l’égard de l’Italie elle-même.

Tout cela est vrai. Cela dit, il n’en demeure pas moins – et c’est là ce 
qui m’a déterminé à proposer mon sujet aux éditeurs du présent dossier 
d’actes – qu’envisagées dans leur ensemble, les lois « romaines » formaient 
bel et bien le système juridique d’un empire qui se présentait et s’assumait 
lui-même comme « romain » (et qui, surtout, était perçu comme tel par 
ses sujets !). Un empire dont les principes juridiques et administratifs (mis 
en œuvre dans ses lois), étaient, en dépit d’évolutions indéniables, et par-
fois profondes, l’émanation d’un passé « romano-italien » que beaucoup 
proclamaient, et que nul n’ignorait4. Un empire, encore, dont la partie 
occidentale avait un « centre » clairement localisé en Italie, à la fois lieu de 

Bonfils 2012 passim ; Lemcke 2020, p. 35-8 ; Riedlberger 2020, p. 89-112 et passim. Au 
fil du temps, une sorte de « collective and legal administrative culture » (cf. Harries ibid. 
p. 47) s’était certainement développée dans ces chancelleries, dépassant et englobant les 
différences d’origine, de formation, voire de caractère, entre les différents individus ; pour 
autant, des différences subsistaient entre les manières de faire des chancelleries occidentale 
et orientale (cf. Harries ibid. p. 45-6).

3  Ces procédures, ainsi que les personnes impliquées et les dynamiques mises en œuvre 
sont bien connues, cf. inter alios Harries 1999, p. 36-55.

4  Du temps de Virgile à celui de Justinien, le droit romain a ainsi été présenté, célébré et 
perçu « as a distinctively Roman achievement » (cf. Harries 2012, p. 791-3).



250  Olivier Huck

résidence privilégié des empereurs et source d’un flux législatif constant 
jusqu’à une date avancée du Ve siècle5. Partant, réfléchir à la réception et 
à la circulation des lois impériales romaines en Gaule revient donc égale-
ment – bien que sous un angle très particulier, je le concède ! – à tenter 
d’appréhender les relations entre la Gaule et l’Italie. C’est la conviction sur 
laquelle repose cette étude.

Un autre intérêt de l’approche que je propose est que cette dernière per-
met à l’historien (aussi étonnant, voire paradoxal, que cela puisse apparaître 
pour un sujet d’histoire institutionnelle) d’enjamber la sorte de « barrière 
naturelle » que constitue trop souvent la chute de l’empire en occident. Car 
si, pour le Ve siècle, l’intérêt d’une approche centrée sur les textes de lois 
est manifeste (la réception des lois et leur circulation en Gaule pouvant, 
pour cette période, s’apprécier selon une logique centre-périphérie, et à la 
lumière d’une sorte de gradient d’intégration de la Gaule à l’empire, et par-
tant à la « romanité » / « italianité » culturelle et administrative), une en-
quête centrée sur ces mêmes sources a toutes les chances de se révéler riche 
d’enseignements pour le VIe siècle également. En effet, à cette période, 
plusieurs décennies après la déposition du dernier empereur d’occident, 
le souvenir du passé impérial se maintenait en Gaule, et bien que globale-
ment ralentie, la circulation des lois romaines était encore entretenue dans 
certains milieux. En outre, des groupes de personnes se réclamaient parfois 
de ces lois et, à travers elles, de l’héritage du droit impérial romain afin 
de faire valoir des positions contestées. Soit autant d’attitudes qu’il vaut la 
peine, me semble-t-il, d’interroger (même si dans ce cas – je le concède à 
nouveau – c’est moins une relation concrète entre la Gaule et l’Italie que 
l’on documentera, qu’une sorte d’idée, de réminiscence gauloise de l’Italie, 
perçue comme le centre névralgique d’un empire désormais disparu).

Voici donc, en synthèse, les questions que je me propose d’envisager 
dans mon étude : qui, en Gaule, du Ve au VIe s. ap. J.-C., lisait, conservait 
et compilait les lois romaines ? Par quel truchement y avait-on accès ? Et à 
quelle(s) fin(s) s’y intéressait-on ?

À ces questions, je n’apporterai pas des réponses d’ordre général. Le 
cadre de cette contribution n’y suffirait pas et, pour être franc, les compé-
tences me feraient par trop défaut6. Bien plus modestement me contente-
rai-je d’envisager ces interrogations à la lumière d’un dossier unique (mais 

5  Cf. supra n. 1.
6  Au demeurant, il existe déjà sur ces questions des synthèses tout à fait remarquables, 



251  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

dense et fort complexe !), auquel je me suis déjà confronté par le passé7 : 
celui des constitutions dites « sirmondiennes » (désormais CSirm)8.

De celles-ci, je présenterai d’abord la tradition manuscrite et les carac-
tères généraux (1), avant d’examiner, tour à tour, deux moments saillants 
de leur « carrière » (les seuls que nous soyons en mesure d’appréhender, 
pour tout dire). Le moment de leur compilation initiale, tout d’abord, 
dans le sud de la Gaule, durant le premier tiers du Ve s. (2). Puis leur uti-
lisation, à la fin du VIe s. ap. J.-C., dans le contexte troublé du Concile de 
Mâcon II (3). Pour chacun de ces « moments », je m’efforcerai de préciser 
qui étaient les acteurs impliqués dans le recours aux lois romaines, par 
quels biais ils y avaient eu accès et dans quel but ils s’y référaient.

1.  Les CSirm : généralités et tradition manuscrite

Que sont les constitutions « sirmondiennes » ? Comment sont-elles par-
venues jusqu’à nous ? Quelles thématiques abordent-elles ? Quelles sont 
leurs particularités ?

1.1.  Les constitutions dites « sirmondiennes »
En 1631, l’érudit jésuite Jacques Sirmond9, infatigable chasseur de textes 

rares, publia, en marge d’une petite collection de documents conciliaires, 
un ensemble de vingt-et-une constitutions impériales, alors inédites10. 
C’est à ce groupe de lois que la postérité a, depuis lors, associé son nom.

tant par leur caractère exhaustif, que par l’érudition qu’elles mettent en œuvre ; cf. en par-
ticulier Liebs 2002. 

7  Cet article reprend, sous une forme actualisée, complétée et largement remaniée, des 
éléments tirés d’une publication antérieure, cf. Huck 2009.

8  Édition de référence : Mommsen 19052, p. 907-21 ; traduction française chez Delmai-
re et al. 2009, p. 470-539 ; cf. également (mais avec un certain nombre de choix de traduc-
tion, éminemment critiquables à mon sens) Magnou-Nortier 2005, p. 137-97.

9  À propos de ce personnage, cf. Galtier 1941 ; Sommervogel 1896, col. 1237-1260. 
D’autres références encore chez Vessey 1993, p. 184 n. 18.

10  En réalité, les trois premières des futures CSirm avaient déjà fait l’objet d’une publi-
cation, en 1566 puis 1586, dans les éditions successives du Corpus iuris anteiustiniani de 
Jacques Cujas, cf. Mommsen 19051, p. ccclxxx. Cujas, toutefois, ignorait tout de l’étendue 
réelle de la collection dont les trois textes étaient issus, son manuscrit de référence, identifié 



252  Olivier Huck

Traitant des droits, des statuts et des compétences de l’Église ou de ses 
représentants, ces constitutions étaient également contemporaines des 
lois figurant au sein du Code Théodosien (désormais CTh)11. Deux carac-
téristiques qui incitèrent Sirmond à les regrouper sous la forme d’une col-
lection unique, portant le titre générique de « complément » ou « annexe » 
(Appendix) au CTh (et plus spécifiquement au livre 16 de celui-ci, dédié 
aux questions en rapport avec la religion)12.

La provenance des textes édités par Sirmond, toutefois, ne plai-
dait guère en faveur d’une telle association, ni d’une publication sous 
cette forme : parmi les vingt-et-une lois qui figuraient originellement 
au sein de l’Appendix publié par Sirmond, les trois dernières étaient, 
en effet, issues de manuscrits épars13, alors que les dix-huit précédentes 
provenaient d’un seul et même codex lyonnais14, au sein duquel elles 

par Mommsen ibid. p. lxvii-lxviii, ne contenant qu’une version tardive et extrêmement 
tronquée (réduite, en tout et pour tout, aux trois premiers textes isolés) de la collection que 
Sirmond allait, quant à lui, publier dans son intégralité quelques décennies plus tard ; sur 
ce point cf. Matthews 2000, p. 124 n. 10 ; Cimma 1995, p. 359 et 361-3 ; cf. également 
infra n. 33.

11  Dans les deux cas, en effet, la période chronologique couverte par les dates d’émission 
des lois va du règne de Constantin Ier à celui de Théodose II.

12  Le titre complet de l’ouvrage publié par Jacques Sirmond est le suivant : Appendix Co-
dicis Theodosiani Novis Constitutionibus cumulatior. Cum epistolis aliquot veterum Conci-
liorum et Pontificum Romanorum nunc primum editis (Paris, 1631).

13  Sirmond 1631, p. 56 ; cf. également Maassen 1870, p. 792 et Mommsen 19051, p. 
ccclxxx. Dans l’Appendix originel de Sirmond, les trois textes portent respectivement les 
titres suivants (manifestement donnés par Sirmond, cf. Kaiser 2007, p. 217 n. 76) : CSirm 
19 – Qui libertum, vel manumissum inquietat, capitali sententia plectendus ; CSirm 20 – De 
accusatione Episcopi, presbyteri vel diaconi, et quod obnoxios cum illis ambulantes retinere 
non liceat ; CSirm 21 – Lex Honorii adversus Donatistas, multo quam in vulgatis libris emen-
datior. Sur l’identification des manuscrits dont Sirmond a tiré ces lois, cf. Cimma 1989, p. 
41 n. 41  ; les deux premières furent vraisemblablement tirées des Mss. Lat. 1564 et Lat. 
12097 de la Bibliothèque nationale de France, alors que la troisième semble provenir du 
Ms. Phill. 1741 de la Staatsbibliothek de Berlin. Pour la CSirm 20, les éléments de la discus-
sion se trouvent chez Siems 1991, p. 146. Voir également infra n. 17.

14  Complété, pour certains passages devenus illisibles, au moyen d’un apographe mieux 
conservé, un manuscrit du Puy aujourd’hui à Paris (Bibliothèque nationale de France, Lat. 
1452). On connaît bien le manuscrit lyonnais qu’utilisa Sirmond. De celui-ci, les travaux 



253  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

formaient déjà, avant même leur découverte par Sirmond, une collec-
tion cohérente (car numérotée d’un seul tenant15) de dix-huit (ou dix- 

menés par C. H. Turner (cf. Turner 1900 et Id. 1903 passim ; un résumé des travaux 
de Turner, complété, sur certains points, d’éléments neufs, se trouve chez Vessey 1993, 
p. 184-8 ; cf. également Mommsen 19051, p. ccclxxviii) permettent de retracer, avec une 
grande précision, l’histoire et le parcours, depuis le moment de son utilisation par Jacques 
Sirmond, jusqu’à son éclatement et son entrée, sous forme de deux volumes séparés, dans 
les bibliothèques de Saint-Pétersbourg et de Berlin où ses fragments sont aujourd’hui 
conservés. Emprunté par Sirmond à la bibliothèque du Chapitre Cathédrale de Lyon, le 
manuscrit ne fut jamais restitué et intégra, de fait, la collection du Collège de Clermont, à 
Paris, où Sirmond s’était établi, dès son retour de Rome en 1608. Lorsqu’en 1764 le collège 
fut fermé et sa collection dispersée, le manuscrit avait été divisé en trois parties (numérotées 
563, 564 et 569 dans le catalogue de la bibliothèque du Collège de Clermont). De celles-ci, 
les deux premières furent acquises, d’abord par l’Abbaye bénédictine de Saint-Germain-
des-Prés puis, à l’occasion d’un achat massif, par le bibliophile russe P. Dubrovsky, lequel 
en fit, plus tard, don à la bibliothèque impériale de Saint-Pétersbourg (à l’heure actuelle, 
les deux parties du manuscrit originel achetées par Dubrovsky ont été regroupées sous une 
cote unique : Sankt-Peterburg, Rossiyskaya Natsional’naya Biblioteka, Lat. F.v.II.3). Quant 
à la troisième partie du codex originel (la plus importante pour notre propos, puisque c’est 
cette partie qui contient les CSirm), elle passa successivement entre les mains des collec-
tionneurs G. Meermann, puis Th. Phillipps, avant d’être finalement rachetée, en 1887, par 
la Bibliothèque Royale de Berlin, afin d’alimenter les travaux des savants œuvrant sur les 
MGH. Le volume est désormais la propriété de la Staatsbibliothek (Staatsbibliothek zu Ber-
lin-Preußischer Kulturbesitz, Ms. Phill. 1745 ; il s’agit du manuscrit Z de Mommsen 19051, 
p. ccclxxviii ; la portion du manuscrit conservée à Berlin compte 119 fos ; les CSirm com-
mencent au vo du fo 101). Le manuscrit est de provenance bourguignonne. Sans doute était-
il présent à Lyon dès le IXe siècle, époque à laquelle son contenu fut utilisé et annoté par le 
fameux diacre Florus. À ce propos déjà Maassen 1878. Plus récemment : Landau 1992, p. 
40 n. 14 (avec des éléments de bibliographie) ; Zechiel-Eckes 1999, p. 167-9 et 250 n. 9 ; 
Magnou-Nortier 2005, p. 106 et passim. On s’entend en général pour dater la réalisation 
du manuscrit de la fin du VIIe ou de la première moitié du VIIIe siècle ap. J.-C, cf. Haenel 
1844, col. 415-416 ; Rose 1893, p. 167-91 ; Mommsen 19051, p. ccclxxviii ; Lowe 1924, 
45 ; Magnou-Nortier 2001, p. 284 (expertise de J. Vezin) ; Esders - Reimitz 2019, p. 87 
n. 8 (proposition de T. Licht).

15  À vrai dire, seules les CSirm 13 à 16 apparaissent numérotées dans le manuscrit lyon-
nais qu’utilisa Sirmond, cf. Mommsen 19051, p. ccclxxix ; Magnou-Nortier 2005, p. 
110 (spécifiquement n. 15) et 151-158. Ces constitutions portent toutefois un numéro en 



254  Olivier Huck

neuf16) constitutions. Du fait de cette configuration particulière, et de l’in-
térêt que représentait, aux yeux des savants, la découverte d’une collection 
dont la tradition semblait manifestement contemporaine mais (au moins 
partiellement) indépendante de celle du CTh, l’usage tendit peu à peu à 
faire éclater l’ensemble constitué par Sirmond au sein de son Appendix, 
réservant finalement à la collection réduite constituée par les dix-huit pre-
miers textes, l’appellation de Constitutiones Sirmondianae, et concentrant 
sur celle-ci l’essentiel des réflexions menées par les historiens, les philolo-
gues et les juristes17.

Au sens strict, c’est même aux seules CSirm 1 à 16 qu’il convient de limi-
ter cette appellation de collection « sirmondienne ». Au sein du Ms. Phill. 
1745 (i.e. le manuscrit de référence de Sirmond18), les CSirm 17 et 18 sont, 
en effet, introduites, chacune, par une référence au titre théodosien CTh 
1.27 (De episcopali definitione). Titre dont ces lois seraient donc issues (la 
seconde référence au CTh s’enrichissant, de surcroît, d’une allusion aux 
directives données par Théodose II à ses compilateurs, afin que ceux-ci 
rangent les constitutions dans un ordre chronologique permettant d’éta-

adéquation parfaite avec leur position dans la collection (comprenons que la quatorzième 
constitution inscrite est correctement numérotée xiiii etc.). 

16  Un doute réel subsiste, en effet, quant au nombre de textes que comprenait la version 
originelle de la collectio recopiée et éditée par Sirmond : la page finale du manuscrit qu’uti-
lisa l’érudit jésuite étant manquante, le fait que le texte de la CSirm 18 s’interrompe, avant 
son terme, au bas de la dernière page conservée, pousse à envisager – sans aucune certitude 
toutefois – la possibilité que la collectio ait pu, antérieurement à sa découverte par Sirmond, 
contenir une dix-neuvième constitution (nécessairement très courte, toutefois, dans cette 
configuration), cf. Mommsen 19052, p. 63. Les éléments de la discussion se trouvent chez 
Vessey 1993, p. 182 n. 11 ; cf. Magnou-Nortier 2005, p. 106 et 159-60.

17  Par voie de conséquence, les constitutions 19 à 21 de l’Appendix originel se trouvèrent 
donc, peu à peu, écartées des discussions consacrées à la fameuse collection dite « de Sir-
mond », cf. Liebs 2002, p. 134. À propos de ces trois lois cf. néanmoins Vessey 1993, p. 
181. Pour le cas de la CSirm 20 (très certainement manipulée), cf. Siems 1991, p. 145-7 ; 
Magnou-Nortier 2005, p. 159-160 ; Kaiser 2007, p. 32 et 200-350 (spécifiquement 212-
220). Quant à la CSirm 21, elle correspond à CTh 16.6.4, cf. Mommsen 19051, p. ccclxxx 
(non identifiée comme telle par Sirmond, qui se référait à une version encore incomplète 
du livre 16 du CTh).

18  Supra n. 14.



255  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

blir leur validité)19. Les seize lois précédentes ayant, pour leur part, été 
recopiées au sein du Ms. Phill. 1745 (et donc, probablement, au sein de 
son modèle également) sans l’ajout d’aucune référence explicite au CTh et 
sans prise en compte systématique de l’ordre chronologique20, la plupart 
des commentateurs considèrent les CSirm 17 et 18 comme un ajout tardif, 
réalisé par un copiste disposant d’un exemplaire du CTh, à une collection, 
antérieurement constituée, de seize textes (laquelle procéderait, quant à 
elle, d’une tradition entièrement indépendante de celle du CTh)21.

19  Les deux introductions figurant dans le Ms. Phill. 1745 sont les suivantes : CSirm 17 
– « De Teodosiano sub titulo XXVII, de episcopali definitione » ; CSirm 18 – « Item alia de 
Teodosiano sub titulo XXVII de episcopali definitione, et hoc validior, quia omnibus poste-
rior ». C’est en s’appuyant sur ces deux mentions que l’on a reconstitué le titre CTh 1.27 De 
episcopali definitione (en relation, donc, avec le jugement des évêques, cf. Sirks 2007, p. 247 
n. 6). Un titre dont l’existence, le contenu comme la thématique étaient, jusqu’à la date de 
la publication de Sirmond, totalement inconnus (aucun manuscrit des cinq premiers livres 
du CTh n’ayant été retrouvé). Sur ce dernier point cf. Mommsen 19051, p. xxxviii-xxxix 
et lxii. Concernant les méthodes appliquées par les éditeurs successifs du CTh en vue de 
restituer les passages lacunaires et les titres manquants, cf. Matthews 2000, p. 86-120. 
Pour la question spécifique de la reconstitution du titre 1.27 à partir du Ms. Phill. 1745, 
cf. Mommsen 19052, p. 62-3. La consigne donnée aux compilateurs théodosiens de ranger 
les constitutions en ordre chronologique au sein de chaque titre se trouve en CTh 1.1.5 et 
1.1.6. : de la sorte, devait être mis en évidence, à la fin de chaque série de lois relatives à une 
thématique donnée, le texte le plus récent, cf. infra n. 30.

20  Matthews 2000, p. 126 et n. 16. Ce point fait cependant l’objet d’une discussion 
chez Liebs 2002, p. 134-5 : dans quelques cas (p. ex. CSirm 7 et 8, des amnisties pascales, 
ou encore CSirm 9 et 10, sur la répression, par les évêques, de comportements fautifs au 
sein de leur clergé), des lois concernant une même thématique sont regroupées et rangées 
en ordre chronologique. Un ordre global qui sous-tendrait l’ensemble de la collection reste 
cependant très difficile à mettre en lumière ; cf. néanmoins Falchi 1984 passim.

21  En ce sens cf. inter alios Mommsen 19051, p. lxii ; Cimma 1995, p. 362 ; Matthews 
2000, p. 124-5 ; Liebs 2002, p. 134 ; Sirks 2007, p. 239. À noter que Vessey 1993, p. 181-
2 s’oppose à cette conclusion, considérant que la collection a d’emblée été constituée de 
dix-huit textes (un point important à cet égard est toutefois que Vessey situe au VIe siècle 
l’origine des CSirm, alors que Mommsen proposait, pour sa part, une origine au début du 
Ve siècle, avant la promulgation du CTh – sur ces questions, cf. infra 1.3.). En faveur de la 
thèse de l’ajout postérieur des CSirm 17 et 18 à un état antérieur de la collection, un élément 
décisif à mes yeux est le « message » que véhicule l’introduction à la CSirm 18 (Item alia 



256  Olivier Huck

1.2.  Les CSirm : leur contenu
Les thématiques abordées par les seize « véritables » CSirm sont les sui-

vantes : justice épiscopale (CSirm 1), punition des clercs condamnés par 
leurs évêques (CSirm 2), interdiction faite aux clercs d’avoir recours aux 
tribunaux civils (CSirm 3), relations entre juifs et chrétiens (CSirm 4), 
privilèges juridiques des clercs + répression des déviances religieuses + 
relations entre juifs et chrétiens (CSirm 6), amnisties pascales (CSirm 7 
et 8), renvoi aux curies des clercs jugés indignes par leurs évêques (CSirm 
9), interdiction faite aux clercs de cohabiter avec des femmes (CSirm 10), 
privilèges fiscaux et exemptions de charges pour les églises (CSirm 11), ré-
pression du donatisme et des hérésies (CSirm 12), droit d’asile (CSirm 13), 
répression contre les donatistes auteurs de violences + confirmation des 
lois anciennes contre les donatistes, les hérétiques, les juifs et les païens 

de Teodosiano sub titulo xxvii de episcopali definitione, et hoc validior, quia omnibus pos-
terior) : le dernier membre de phrase induit en effet que sur la thématique dont traite cette 
loi (l’audientia episcopalis, soit la compétence des évêques en matière de justice), c’est bien 
cette loi-ci, et aucune autre (j’aurais tendance à lire, implicitement : « et aucune de celles 
qui précèdent dans le manuscrit ») qui fait autorité. Sachant que parmi les seize premières 
CSirm c’est plutôt une version « maximaliste » de la justice épiscopale qui est documentée 
(du fait de la présence, en tête de la collection, de la CSirm 1, laquelle établit le principe 
d’une compétence inter nolentes de l’audience épiscopale) l’ajout, à la suite des CSirm 1 à 
16, des deux textes extraits du CTh constitue assurément une rupture de tendance (laquelle 
fait penser à une inflexion du « projet éditorial » et, partant, à un changement d’auteur), en 
ce sens que ces deux lois, de manière confuse pour la première, mais beaucoup plus claire 
pour la seconde, établissent une compétence seulement inter volentes de l’audience (CSirm 
18 – Episcopale iudicium sit ratum omnibus, qui se audiri a sacerdotibus adquieverint. Cum 
enim possint privati inter consentientes etiam iudice nesciente audire, his licere id patimur, 
quos necessario veneramur). En d’autres termes, je propose – à titre d’hypothèse de travail, 
plutôt que de certitude absolue – d’attribuer cet ajout aux seize premières CSirm à un scribe 
désireux de corriger, dans un sens moins « épiscopalien », la collection qu’il avait sous les 
yeux ; une opinion proche se trouve chez Sirks 2007, p. 243-4. Un autre élément en faveur 
de la thèse de l’ajout postérieur des CSirm 17 et 18 à un état antérieur de la collection est 
qu’au sein du Ms. Phill. 1745 les constitutions 13 à 16 sont numérotées (cf. supra n. 15), 
laissant à penser qu’une version de la collection avec seize textes numérotés avait circulé 
un temps), alors que les CSirm 17 et 18 ne portent aucun numéro ; cf. Matthews 2000, 
p. 124-5.



257  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

(CSirm 14), interdiction de calomnier les membres du clergé (CSirm 15), 
rachat de captifs (CSirm 16).

Instinctivement, on pense donc à une compilation de textes légaux réa-
lisée dans les milieux cléricaux, afin de servir les intérêts et/ou d’appuyer 
certaines doléances de l’Église. Reste à préciser où et quand la compilation 
se fit, et sur quel(s) ressort(s) on entendait baser son utilisation.

1.3.  Les CSirm : leur rapport au CTh (et la thèse du faussaire médiéval)
Dans le (très petit) milieu des spécialistes du droit romain tardif, les 

CSirm jouissent d’une relative notoriété. Au-delà du caractère clérical de 
la compilation, c’est surtout son rapport au CTh qui interpelle.

En effet, alors même que les CSirm sont contemporaines des lois que 
l’on trouve au sein du CTh22, deux particularités retiennent l’attention :

1/ six CSirm sont entièrement absentes du CTh (ou, à tout le moins  : 
du CTh tel que nous le connaissons aujourd’hui)23. Et cela, alors même 
que pour la période considérée, le nombre de lois transmises à part de la 
tradition manuscrite du CTh est, dans l’absolu, extrêmement restreint24 ;

2/ les dix autres CSirm25, sans être entièrement absentes du recueil théo-
dosien, présentent avec les lois insérées en son sein de notables variantes 
de forme et, parfois, de fond. Afin de permettre au lecteur de mieux cerner 
cet aspect de la « question » sirmondienne, je présente ci-infra un exemple 

22  Supra n. 11.
23  Il s’agit des CSirm 1, 3, 5, 7, 8 et 13. Les doutes relatifs à la présence ou à l’absence de 

certaines CSirm du sein du CTh tiennent à l’état même dans lequel le CTh nous est parvenu. 
À l’heure actuelle, l’édition de référence du CTh reste celle donnée par Mommsen 19052 ; 
or, selon l’aveu (et les estimations) de T. Mommsen lui-même, ce sont près des deux tiers 
du contenu originel des livres 1 à 5 qui manquent dans son édition (cf. Mommsen 19051, p. 
xxxviii). Par ailleurs, les choix qu’il opéra avec son équipe, en vue de restituer une partie 
des titres et des textes manquants (à partir du Bréviaire d’Alaric dans bien des cas, mais 
pas exclusivement) ont fait l’objet, au fil du temps, de critiques et de remises en cause, 
lesquelles, si elles n’ont pas abouti à priver l’édition Mommsen de son statut d’édition « de 
référence », proposent pour certains titres, des solutions alternatives, plus « complètes », 
impliquant parfois l’une ou l’autre des six CSirm listées supra. Ce sont autant de proposi-
tions qui demandent à être examinées au cas par cas. De façon générale, sur le travail de 
reconstruction du CTh et ses limites, cf. Matthews 2000, p. 85-120.

24  Infra n. 40. 
25  Comprenons : les CSirm 2, 4, 6, 9, 10, 11, 12, 14, 15 et 16. 



258  Olivier Huck

de mise en regard26 d’une CSirm (en l’occurrence, la CSirm 10, dont le 
grisé permet de suivre la trame), avec deux lois, tirées du CTh (soit les CTh 
16.2.44 et 9.25.3), lesquelles présentent des similitudes évidentes de conte-
nu avec la sirmondienne. Lorsque les passages correspondent, les variantes 
textuelles apparaissent en gras.

26  Pour d’autres mises en regard de cette sorte (lesquelles font ressortir un schéma tout 
à fait comparable), cf. Cimma 1995, p. 371-83 ; Matthews 2000, p. 129-65 ; Magnou-
Nortier 2005, p. 137-97 ; Delmaire et al. 2009, p. 470-539.

[CSirm 10 – impp. honor(ius. et 
theodos(ius) aa. palladio p(raefecto) 
p(raetori)o]
(absente du manuscrit des CSirm, l’adresse de 
la CSirm 10 est reprise de CTh 16.2.44)

CTh 16.2.44 – impp. honor(ius) et 
theodos(ius) aa. palladio p(raefecto) 
p(raetori)o

CTh 9.25.3 – impp. honorius et theodosius 
aa. palladio p(raefecto) p(raetori)o

Religiosi sacerdotis fida suggestio exigit
probabilem saeculo disciplinam. Agit enim
bonis moribus, ne clerici sacris ministeriis
servientes feminis iungantur externis, quas
decolore consortio sororiae appellationis
excusant.

CTh 16.2.44 
Eum, qui
probabilem saeculo disciplinam agit,

decolorari consortio sororiae appellationis
non decet.

Credimus quidem hanc devotis mentibus dei inesse reverentiam, ut divorsorii huius 
habitaculum conscientia pravae persuasionis ignoret. Sed hac societate seu amicitia non 
penetret, fama contaminat, datque sinistris moribus locum alterni sexus adiunctio, cum foris 
positos ac publico iure viventes ad illecebram criminis trahit obscaenae suspicionis exemplum. 
Quae cum ita sint, illustris et praecelsa magnificentia tua praesentis oraculi sanctionem 
propositis ubique divulget edictis, ut noverint cuncti



259  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

qui cuiuscumque gradus sacerdotio
fulciuntur vel clericatus honore censentur,
extranearum sibi mulierum interdicta
consortia : hac sibi tantum facultate
concessa, ut matres, filias adque germanas
intra domorum suarum saepta contineant.
In his enim nihil scaevi criminis aestimari
foedus naturale permittit. Illas etiam non
relinqui castitatis hortatur affectio, quae
ante sacerdotium maritorum legitime
meruere coniugium. Neque enim clericis
inconpetenter adiunctae sunt, quae dignos
sacerdotio viros sui conversatione fecerunt.

CTh 16.2.44
Quicumque igitur cuiuscumque gradus sacerdotio 
fulciuntur vel clericatus honore censentur,
extranearum sibi mulierum interdicta 
consortia cognoscant, hac eis tantum facultate
concessa, ut matres, filias atque germanas 
intra domorum suarum saepta contineant. 
In his enim nihil scaevi criminis aestimari
foedus naturale permittit. Illas etiam non 
relinqui castitatis hortatur affectio, quae
ante sacerdotium maritorum legitimum 
meruere coniugium. Neque enim clericis
incompetenter adiunctae sunt, quae dignos
sacerdotio viros sui conversatione fecerunt. 

Illam vero desiderii partem legum quoque praeeuntium scita solidarunt, ut

quisquis dedicatam deo virginem prodigus
sui raptor ambierit, publicatis bonis
deportatione plectatur, cunctis accusationis
huius licentia absque metu delationis
indulta. Neque exigi convenit proditorem,
quem pro pudicitia religionis invitat
humanitas.

CTh 9.25.3
post alia.
Si quis dicatam deo virginem prodigus
sui raptor ambierit, publicatis bonis
deportatione plectatur, cunctis accusationis 
huius licentia absque metu delationis 
indulta. Neque enim exigi convenit proditorem,
quem pro pudicitia religionis invitat
humanitas.

data viii id. mai. ravennae d. n. theodosio 
a. viiii et costantio iii v. c. conss.

CTh 16.2.44 – dat. viii id. mai. rav(ennae) 
d. n. theod(osio) a. viiii et constantio iii 
v. c. conss. 

CTh 9.25.3 – dat. viii id. mart. rav(ennae) 
theod(osio) a. viiii et constantio iii v. c. 
conss.



260  Olivier Huck

Publiée en 1631, la collection de Sirmond a très tôt attiré l’attention de 
l’illustre juriste Jacques Godefroy27, lequel, relevant les deux particularités 
qui viennent d’être signalées (i.e. 1/ absence de certaines CSirm du sein 
du CTh et 2/ rapport « complexe » des autres CSirm avec les lois présentes 
au sein du recueil), et constatant, par ailleurs, que les CSirm contenaient, 
pour la plupart, des dispositions favorables au clergé, formula, dans le 
commentaire accompagnant son édition du CTh (édition posthume en 
1665) l’hypothèse que la compilation était en réalité l’œuvre d’un faus-
saire médiéval (contemporain, pensait-il, de celui qui forgea la Donatio 
Constantini). Un faussaire qui aurait tenté de justifier, au moyen 1/ de 
textes créés de toutes pièces (comprenons  : les six CSirm absentes du 
CTh), et 2/ de lois théodosiennes modifiées (i.e. les dix CSirm qui présen-
taient des similitudes et des différences avec des « relatifs » théodosiens, 
sur le modèle de la CSirm 10 et des CTh 16.2.44 et 9.25.3) certains des 
empiètements et des abus de pouvoir auxquels se laissait aller le clergé de 
son temps28.

À l’heure actuelle, et bien que des voix dissonantes continuent réguliè-
rement à se faire entendre29, la thèse du faussaire médiéval semble avoir 
été abandonnée par la majorité de la communauté savante.

En particulier, la découverte, successivement en 1823 puis 1824, de 
deux textes théodosiens jusqu’alors inconnus – les CTh 1.1.5 et 6 – vint 
apporter une explication satisfaisante aux similitudes et aux variantes de 
forme et de fond sur lesquelles J. Godefroy avait appuyé sa thèse de la 

27  Sur ce fameux personnage, juriste, historien et diplomate, cf. Borgeaud - Martin 
1900, p. 368-379.

28  Godefroy 1665, VI, p. 340-5 et 347-50.
29  Parmi les publications récentes reprenant à leur compte la thèse du faussaire médiéval, 

cf. en priorité Magnou-Nortier 2001 et Id. 2005, passim dans les deux cas. Des positions 
plus mesurées (postulant la falsification de certaines CSirm seulement) se rencontrent chez 
Sirks 2007, p. 244 et Id. 2012, p. 106. J’avoue, par ailleurs, ne pas avoir bien compris quelle 
était la position exacte de F.J. Cuena Boy à l’égard des thèses d’É. Magnou-Nortier (et, par-
tant, sur la question de l’authenticité des CSirm 2 à 16 // le fait qu’il tienne la CSirm 1 pour 
un faux ne faisant, en revanche, aucun doute) ; cf. Cuena Boy 2016, p. 137-44 : plusieurs 
formulations m’incitent toutefois à penser qu’il nourrit des soupçons quant à l’authenticité 
de la collection entière (cf. p. ex. n. 83  : « (Sirks) considera improbable que la colección 
intera sea una falsificación ; lógicamente, lo mismo se puede afirmar de la proposición de 
que la colección es totalmente auténtica »).



261  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

falsification médiévale des CSirm. Émises par Théodose II en 429 et 435, 
ces deux lois détaillent en effet les directives de travail adressées aux com-
pilateurs du CTh. Directives qui les autorisaient, avant d’intégrer des lois 
dans le recueil qu’ils constituaient, à les découper en plusieurs tronçons, 
selon le sens, à en retirer les passages superflus et à en modifier les phrases 
ambiguës30. Autant de consignes qui permettent de comprendre que les 

30  Sur la découverte de ces deux textes, longtemps perdus cf. Moscati 1981, p. 151-3. 
Quant aux consignes données aux compilateurs, en voici le détail : CTh 1.1.5 (429) – Ad 
similitudinem Gregoriani atque Hermogeniani codicis (1) cunctas colligi constitutiones de-
cernimus, quas Constantinus inclitus et post eum divi principes nosque tulimus, edictorum 
viribus aut sacra generalitate subnixas. (2) Et primum tituli, quae negotiorum sunt certa 
vocabula, (3) separandi ita sunt, ut, si capitulis diversis expressis ad plures titulos constitu-
tio una pertineat, quod ubique aptum est, collocetur ; (4) dein, quod in utramque dici par-
tem faciet varietas, lectionum probetur ordine non solum reputatis consulibus et tempore 
quaesito imperii, sed ipsius etiam compositione operis validiora esse, quae sunt posteriora, 
monstrante ; (5) post haec, ut constitutionum ipsa etiam verba, quae ad rem pertinent, reser-
ventur, praetermissis illis, quae sanciendae rei non ex ipsa necessitate adiuncta sunt. // CTh 
1.1.6 (435) – (1) Omnes edictales generalesque constitutiones vel in certis provinciis seu locis 
valere aut proponi iussae, quas divus Constantinus posterioresque principes ac nos tulimus, 
(2) indicibus rerum titulis distinguantur, (4) ita ut non solum consulum, dierumque suppu-
tatione, sed etiam ordine compositionis apparere possint novissimae. (3) Ac si qua earum in 
plura sit divisa capita unumquodque eorum, diiunctum a ceteris apto subiciatur titulo (5) 
et circumcisis ex quaque constitutione ad vim sanctionis non pertinentibus solum ius relin-
quatur. (5’) Quod ut brevitate constrictum claritate luceat, adgressuris hoc opus et demendi 
supervacanea verba et adiciendi necessaria et demutandi ambigua et emendandi incongrua 
tribuimus potestatem, scilicet ut his modis unaquaeque inlustrata constitutio emineat. Soit, 
en substance : (1) Rassembler toutes les lois générales émises depuis l’époque de Constantin 
jusqu’à celle de Théodose II ; (2) les classer dans diverses sections / divers chapitres (des 
titres), en fonction de leur contenu (les différents titres allant ensuite être assemblés pour 
constituer des livres au sein du CTh)  ; (3) si nécessaire (lorsque les lois sont longues, et 
traitent de plusieurs questions), les diviser en fragments, et placer chaque fragment dans 
le titre le plus approprié, au regard de son contenu ; (4) dans chaque titre, classer les lois 
en ordre chronologique, afin que l’on puisse saisir immédiatement quelle loi est (à propos 
d’une thématique donnée) la plus récente et, de fait, « la plus valide » ; (5) supprimer de 
chaque loi les éléments (embellissements rhétoriques, considérants, directives relatives à la 
diffusion du texte etc.) qui ne concernent pas l’expression du droit lui-même et (5’ – préci-
sion apportée en CTh 1.1.6, alors que pareilles interventions étaient clairement exclues en 



262  Olivier Huck

dix CSirm présentant des similitudes et des différences de contenu avec 
les textes théodosiens ne sont pas, en fait, le résultat d’un travail de faus-
saire, mais bien plutôt l’ultime trace conservée de l’état initial des textes 
de loi, tels que ceux-ci se présentaient avant leur modification, puis leur 
insertion dans le CTh.

Quant à la question des privilèges cléricaux enregistrés par les CSirm, 
privilèges si exorbitants aux yeux de J. Godefroy qu’ils l’avaient amené à 
remettre en cause l’authenticité de la collection contenant de telles lois, G. 
Haenel démontra, dès 1844, que les CSirm, correctement relues et remises 
en perspective, n’ajoutaient strictement rien, dans les faits, aux privilèges 
cléricaux que fixait le CTh31. Par là même, l’hypothèse qui faisait de la col-
lection l’œuvre d’un faussaire médiéval perdait grandement de sa crédibi-
lité, l’improbable personnage imaginé par J. Godefroy se trouvant privé de 
tout mobile sérieux à l’origine de ses actes32.

Je précise ici que le choix a été fait d’insister sur ces aspects – qui pour-
ront, j’en ai bien conscience, sembler très/trop « techniques » à certains 
lecteurs – pour la raison principale que j’aurai, d’ici peu, à les réinvestir 
dans le raisonnement.

J’en viens maintenant, comme annoncé supra, à l’examen du premier 
moment « saillant » de l’histoire des CSirm, à savoir : celui de leur émer-
gence en tant que collection.

2.  Aux origines des CSirm

Où, par qui, quand et dans quel but furent rassemblées les CSirm ? D’où 
proviennent les lois qui les composent ?

CTh 1.1.5) modifier le texte des portions de lois conservées, en retrancher les mots super-
flus, ajouter les termes nécessaires et changer ceux qui sont ambigus, afin que le contenu de 
chaque loi en ressorte clarifié.

31  Haenel 1844, col. 431-432.
32  La discussion sur l’authenticité des CSirm risquant, potentiellement, de m’entraîner 

très loin de l’objet principal de cette contribution, je préfère m’en tenir là quant à l’évoca-
tion de cet aspect particulier du « problème » sirmondien. Le lecteur curieux de ces ques-
tions peut se référer inter alios à deux de mes publications antérieures : Huck 20032 passim 
et Id. 2009, p. 442-55.



263  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

2.1.  Qui ? Où ?
Dès 1844, G. Haenel affirma que les CSirm étaient certainement une 

collection d’origine gauloise. Cela pour la raison majeure qu’elles nous 
sont connues exclusivement par des manuscrits gaulois, au sein desquels 
elles se trouvent, de surcroît, mêlées à des actes de conciles gaulois33. Bien 
qu’en ultime analyse cet argument ne suffise pas réellement à clore le dé-

33  Haenel 1844, col. 421-422. Les actes de conciles gaulois contenus dans le Ms. Phill. 
1745 font partie de la fameuse Collectio Lugdunensis, certainement produite dans la vallée 
du Rhône au milieu du VIe siècle, cf. Mordek 1975, p. 45. En plus du Ms. Phill. 1745 (et 
de son apographe, cf. supra n. 14) les CSirm nous sont connues par trois manuscrits, tous 
d’origine gauloise, dans lesquels nous trouvons inscrites, en association avec des extraits du 
CTh (du livre 16 en particulier) et du Bréviaire d’Alaric, tout ou partie de la séquence des 
CSirm 1 à 7. Cf. Mommsen 19051, p. vi, lxv-lxvii et lxxxviii-lxxxix, xc-xci ; les manus-
crits sont les suivants : (Y) Berlin, Ms. Phill. 1741 + Vatican, Biblioteca Apostolica Reg. Lat. 
1283 (fos 95-96) // (D) Paris, Bibliothèque nationale de France, Lat. 12445 // (O) Oxford, 
Bodleian Library Selden B. 16. Manuscrits Y et D  : intégration des CSirm 1 à 7, dans le 
même ordre que dans le Ms. Phill. 1745 // O : présence dans cet ordre des CSirm 2, 3, 1, 6, 
5, 7 (la CSirm 4 est absente) ; cf. Mommsen ibid. p. xc-xci. Les estimations de Mommsen 
ibid. p. ccclxxix pour la datation de ces manuscrits, vont du IXe (D) au XIIe siècle (O). 
Pour être complet, je signale qu’aux trois manuscrits évoqués, s’en ajoutent deux autres, 
également d’origine gauloise : un manuscrit conservé à Ivrée, Biblioteca Capitolare 35 (= E 
chez Mommsen) et son apographe (Paris, Bibliothèque nationale de France, Lat. 4406, noté 
*E chez Mommsen), lesquels présentent uniquement les CSirm 1 à 3 (au passage : on peut 
relever que c’est à partir de E que J. Cujas donna, en 1566, son édition des futures CSirm 1 
à 3 ; à ce propos cf. supra n. 10). Pour Matthews 2000, p. 126 l’existence de ces manus-
crits serait la preuve qu’une version ancienne de la Collectio Sirmondiana aurait regroupé 
trois puis sept textes seulement, avant d’être ultérieurement enrichie. C’est là une opinion 
à laquelle j’avais moi-même souscrit par le passé (cf. Huck 2009, p. 437-9). Les positions 
de Matthews sont toutefois combattues de manière efficace par Sirks 2007, p. 242, lequel, 
en ajoutant un manuscrit supplémentaire à l’équation (en l’occurrence, le Ms. Lat. 10753 
de la Bibliothèque nationale de France, lequel contient les CSirm 1, 2, 5 et…8) parvient à la 
conclusion que les manuscrits considérés ne constituent pas tant des indices en faveur de 
l’existence initiale d’une hypothétique version « courte » des CSirm, que le résultat d’autant 
de sélections opérées tardivement sur la base de versions complètes (comprenons : à seize 
ou dix-huit textes) de la Collectio Sirmondiana. Pour le propos qui est ici le mien, cette 
divergence d’opinion est sans importance : je n’insiste donc pas.



264  Olivier Huck

bat34, l’idée d’une collection d’origine gauloise s’est, depuis lors, imposée 
au rang de communis opinio35.

Aujourd’hui, les conclusions d’un article de P. Landau permettent non 
seulement de confirmer les intuitions précoces du savant allemand, mais 
également de dépasser ses conclusions, en localisant en Gaule du Sud, du-
rant le deuxième quart du Ve siècle, le lieu et la période d’émergence des 
CSirm en tant que collection36.

En effet, si les CSirm traitent, dans leur immense majorité, de questions 
qui pouvaient intéresser tous les clergés locaux, dans une grande variété de 
circonstances et de contextes différents, il en est une dont le contenu a tou-
jours étonné les commentateurs et, de fait, retenu leur attention. Il s’agit de 
la CSirm 5, laquelle évoque le devenir des dépendants, esclaves ou colons, 
abandonnés par leur maître ou leur patron en un temps de famine, recueil-
lis ou achetés par un tiers, puis à nouveau réclamés, abusivement, par leur 
ancien maître. En effet, le lien entre cette thématique, très « séculière », et 
celles, plus spécifiquement « ecclésiastiques », des autres CSirm apparaît 
peu évident37. Sauf à rapprocher, comme le fait P. Landau, le contenu de 

34  Liebs 2002, p. 137 ; Sirks 2007, p. 248 : les CSirm ont fort bien pu circuler ailleurs 
qu’en Gaule, sans toutefois laisser de traces. On connaît p. ex. des collections dont l’origine 
africaine est avérée, alors même qu’elles ne nous sont connues que par des transmissions 
éloignées de leur lieu de compilation (cf. notamment la Breviatio de Ferrand de Carthage) ; 
sur ces questions, cf. Landau 1992, p. 39-40.

35  En dépit des doutes affichés, notamment, par T. Mommsen ; cf. Mommsen 19051, p. 
ccclxxviii.

36  Landau 1992 passim.
37  En ce sens, cf. déjà Maassen 1870, p. 309. CSirm 5 – dd. nn. Honorius et Theodo-

sius aa. ad Proiectum consularem. Inverecunda arte defenditur, si hi ad condicionem vel 
originem reposcuntur, quibus tempore famis, cum in mortem penuria cogerentur, opitulari 
non potuit dominus aut patronus. Porro autem iniquum est, si expensis alterius servatum 
hominem in lucem quisque sibi obnoxium quocumque titulo sperans audeat vindicare. Itaque 
magnificentia tua inspecta serie de his, qui per necessitatem aut conparati sunt aut fortasse 
collecti, in eorum dominium eos faciat perdurare  ; aut si ab aliquo flagitantur, enumerata 
duplici pecunia, quae data est, pretii nomine adque expensarum habita ratione, ita demum 
ad vindicantis auctoritatem eos redire permittimus, ne sit miserum ita exhibuisse alimoniam 
morienti, ut servatus in vitam postea commodis alterius in dispendio alterius prosit. Quant à 
la situation qu’envisage cette loi (émise par Honorius en 419, dans le contexte des difficultés 
alimentaires que connaît alors l’Italie), cf. Liebs 2001, p. 7 (la pagination se réfère à la version 



265  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

la CSirm 5 des canons d’une série de conciles tenus dans le sud-est de la 
Gaule, au Ve et au tout début du VIe s.38 ; des canons qui démontrent qu’à 
l’évidence, le clergé de cette région s’intéressait alors tout particulièrement 
au sort des dépendants abandonnés. De fait, c’est très certainement dans 
cette aire géographique qu’il convient de localiser le lieu de création de 
notre collection (la présence de la CSirm 5 constituant une sorte de « signa-
ture », d’empreinte, pointant vers ce clergé en particulier).

2.2.  Quand ? Pourquoi ?
Quant à la période de composition originelle de la Collectio Sirmondia-

na, la thèse classique, formulée par T. Mommsen (et acceptée, à sa suite, 
par la majeure partie des commentateurs)39, est celle d’une collection 
constituée entre 425 et 438, soit entre l’année d’émission de la CSirm la 

en ligne la plus récente) : « Zur Zeit einer Hungersnot konnten sie (les maîtres d’esclaves et 
de colons) von ihnen Abhängige nicht mehr ernähren und verkauften sie oder schlossen sie 
sonstwie von der Versorgung aus ; neue Ernährer erbarmten sich ihrer, kauften sie oder 
lasen sie von der Straße auf, wo die Verstoßenen vermutlich gebettelt hatten ; nun dienten 
sie ihnen. Nach überstandener Not verlangten die einstigen Herren die nunmehr Aufgepäp-
pelten zurück ; möglicherweise behaupteten sie, die Betreffenden, die unstreitig einst ihnen 
gehört oder sonstwie unter ihrem Schutz gestanden hatten, seien ihnen entlaufen. Ihr Ve-
rhalten während der Hungersnot glich eher einer Dereliktion, was die neuen Ernährer aber 
zu beweisen hätten ; handelte es sich um Freie, konnten sie, wie abhängig auch immer, we-
der verkauft noch derelinquiert werden. Die mehr auf Fürsorge als auf juristische Feinheiten 
bedachten Ernährer unterlagen anscheinend immer wieder vor Gericht ». En pareil cas de 
figure, indique Honorius, les dépendants acquis ou recueillis demeureront la propriété de 
ceux qui les ont accueillis chez eux ; si néanmoins les anciens maîtres/patrons persistent à ré-
clamer pour eux ces dépendants, ils pourront leur être restitués contre un dédommagement 
(qui se veut, selon moi, clairement dissuasif !) équivalent au double, tant de la valeur desdits 
dépendants, que des frais engagés en vue de leur subsistance. Cela afin que l’on n’arrive plus 
« à ce résultat misérable d’avoir fourni la nourriture à un mourant avec le résultat que celui 
qui a été maintenu en vie serve ensuite les intérêts de l’un (l’ancien maître ou patron) aux 
frais d’un autre (celui qui avait, pendant un temps, recueilli, nourri et entretenu, voire, dans 
certains cas, acheté, ledit dépendant) ».

38  En l’occurrence : les conciles de Vaison (442) et d’Agde (506), ainsi qu’une série de 
conciles tenus à Arles (442-506) ; cf. Landau 1992, p. 43-4.

39  Mommsen 19051, p. ccclxxviii ; voir également, inter alios Krueger 1888, p. 333-4 ; 
Wenger 1953, p. 542 ; Liebs 2002, p. 135.



266  Olivier Huck

plus récente (i.e. la CSirm 6, datée du 6 août 425) et l’arrivée du CTh en 
occident (et donc en Gaule), en 438-43940. Concernant ce terminus ante 
quem, le raisonnement est simple (pour ne pas dire franchement sim-
pliste…) : à compter de son arrivée en occident, le CTh devint, de droit 
ou de fait41, la collection juridique « de référence », et l’on cessa dès lors 
de transmettre les lois dans leur version « non-théodosienne », compre-
nons : non-éditée par les compilateurs théodosiens et non insérées dans 
le CTh. La Collectio Sirmondiana incluant, précisément, des lois non-édi-
tées, conservées sous leur forme « originelle », « complète », antérieure à 
l’entreprise de codification théodosienne42 (sans parler de certaines lois 
entièrement absentes du sein du CTh43), elle aurait donc été constituée 
avant 438 ! Le raisonnement est assurément perfectible : que le CTh soit 
devenu peu à peu, à partir de 438-439, une collection dominante, voire 
omniprésente, en occident, ne fait aucun doute. Peut-on, pour autant, 
postuler que le CTh s’imposa de la sorte en quelques jours / quelques mois, 
bloquant brutalement et définitivement la circulation en Gaule des lois 

40  À l’heure actuelle, les réflexions relatives à l’arrivée et à l’entrée en vigueur du CTh en 
occident relèvent encore largement du work in progress. S’il est certain que le CTh (réalisé, 
on le rappelle, en orient, à la demande de Théodose II) fut bel et bien présenté au sénat de 
Rome en mai ou en décembre 438, puis diffusé ensuite dans toute la partie occidentale de 
l’empire (ainsi qu’en attestent les minutes conservées de la séance du sénat durant laquelle 
cette présentation eut lieu ; cf. inter alios Atzeri 2008 passim), la question de savoir s’il 
devint également, dès ce moment, le seul recueil de droit « officiel » en occident (com-
prenons : le seul invocable devant les tribunaux), ainsi qu’il allait le devenir en orient, à 
compter du début de l’année 439, reste ouverte (à ce propos, cf. inter alios Sirks 2007, 
p. 198-214 ; Atzeri ibid. p. 171-211 ; Salway 2013 passim). Ce qui ne fait absolument 
aucun doute, en revanche, c’est qu’à compter de la fin des années 430, le recours au CTh 
devint massif en occident ; que cela se fit de droit (parce que le CTh seul avait encore une 
valeur juridique), ou de fait (parce qu’il n’existait pas, alors, d’autre recueil aussi complet 
et commode d’utilisation que le CTh) ne change rien à l’affaire. Peu à peu, le CTh devint 
omniprésent, et la transmission des collections légales (privées) qui préexistaient ralentit, 
puis cessa (raison pour laquelle on trouve aujourd’hui si peu de lois transmises à part de la 
tradition manuscrite du CTh).

41  Cf. supra note précédente.
42  Cf. supra 1.3.
43  Cf. supra n. 23.



267  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

sous leur forme pré-théodosienne ? Je ne le crois pas44. Plus prudemment, 
je proposerais, quant à moi, l’adoption d’un terminus ante quem « long », 
s’étendant sur un délai de quelques années après l’arrivée et la diffusion 
du CTh en occident.

J’en reviens maintenant à l’article, déjà évoqué tantôt, de P. Landau45. 
Tout en souscrivant à la thèse de Mommsen (i.e. compilation des CSirm 
entre 425 et 43846), P. Landau relève néanmoins un fait intéressant. Le 
canon 9 du Concile de Vaison (442), tout en s’appuyant largement sur 
les lois contenues au titre CTh 5.9 – De expositis pour régler la question 
des dépendants abandonnés par leur maître, recueillis par un tiers, puis 
à nouveau revendiqués par leur maître, stipule néanmoins que ceux-ci 
pouvaient être rendus à ce dernier (si du moins il les réclamait avant dix 
jours) en échange d’un dédommagement accordé à l’individu qui les avait 
recueillis. Soit une disposition absente du titre 5.9 du CTh47, mais présente 

44  Cf. infra n. 51.
45  Landau 1992.
46  Landau 1992, p. 38 : « Die Entstehungszeit der Sammlung muß nach dem datum der 

jüngsten hier aufgenommenen Konstitution liegen (CSirm 6 vom 6.8.425) und vor dem 
Inkrafttreten des Codex Theodosianus, der die älteren Kaiserkonstitutionen neu redigierte, 
also zwischen 425 und 438 ». Cf. supra n. 39 et infra n. 50.

47  Landau 1992, p. 44 : « Die in Vaison festgelegte Entschädigungspflicht bei soforti-
ger Geltendmachung von Ansprüchen fehlte in den für den Codex Theodosianus ausge-
suchten Kaisergesetzen  ». Tel qu’il nous est parvenu, le titre CTh 5.9 se résume à deux 
lois. La CTh 5.9.1, tout d’abord, une loi de Constantin, datant de 331, laquelle stipule que 
quiconque recueille un enfant exposé pourra ensuite le conserver dans la condition qu’il 
voudra (comme son enfant, ou comme son esclave), sans que le père ou l’ancien maître ne 
soit fondé à le réclamer à nouveau pour sien. CTh 5.9.1 – Imp. Constantinus a. ad Abla-
vium p(raefecto) p(raetorio). Quicumque puerum vuel puellam proiectam de domo, 
patris vel domini voluntate scientiaque, collegerit ac suis alimentis ad robur provexerit, eun-
dem retineat sub eodem statu, quem apud se collectum voluerit agitare, hoc est sive filium 
sive servum eum esse maluerit : omni repetitionis inquietudine penitus submovenda eorum, 
qui servos aut liberos scientes propria voluntate domo recens natos abiecerint. Et la CTh 5.9.2, 
ensuite, une loi d’Honorius, datant de 412, laquelle, sept ans avant la CSirm 5 (mais dans un 
contexte proche), traite, à peu de choses près, du même problème que cette dernière, à sa-
voir (cf. supra n. 37) : les menées d’anciens maîtres ou patrons, lesquels réclament pour eux 
leurs anciens dépendants exposés, qui avaient entretemps été recueillis (soignés, nourris 
etc.) par des tiers. CTh 5.9.2 – Impp. Honorius et Theodosius aa. Melitio p(raefecto) 



268  Olivier Huck

dans la CSirm 5 (soit l’une des CSirm absentes de l’édition de référence du 
CTh)48. D’où P. Landau déduit que c’est très probablement en s’appuyant 
sur la CSirm 5 (en plus des CTh 5.9.1 et 2 dont ils disposaient par ailleurs), 
que les Pères de Vaison auraient rédigé leur canon 9, complétant ainsi les 
dispositions, qu’ils jugeaient certainement incomplètes et/ou insatisfai-
santes, transmises par le CTh49.

p(raetorio) Nullum dominis vel patronis repetendi aditum relinquimus, si expositos quo-
dammodo ad mortem voluntas misericordiae amica collegerit, nec enim dicere suum poterit, 
quem pereuntem contempsit ; si modo testis episcopalis subscriptio fuerit subsecuta, de qua 
nulla penitus ad securitatem possit esse cunctatio. Honorius offre la possibilité, à celui qui 
recueille un dépendant exposé, de faire constater la chose par un évêque (i.e. le fait que 
c’est bel et bien un individu abandonné à lui-même que l’on recueille). En ce cas de figure 
le tiers « recueillant » sera donc protégé contre les menées d’un ancien maître indélicat. 
On le constate : ni la première, ni la seconde de ces lois n’envisage de manière explicite la 
possibilité d’obtenir la restitution, moyennant dédommagement, d’un dépendant que l’on 
aurait autrefois abandonné à son sort.

48  Conc. Vasense (442) c. 9 : De expositis, quia conclamata ab omnibus querela proces-
sit, eos non misericordiae sed canibus exponi, quos colligere calumniatorum metu, quamuis 
inf exa praeceptis misericordiae mens humana detrectat, id seruandum uisum est ut secun-
dum statuta fidelissimorum, piissimorum, augustissimorum principum, quisquis expositum 
colligit ecclesiam contestetur, contestationem colligat ; nihilominus de altario domino die mi-
nister adnuntiet, ut sciat ecclesia expositum esse collectum, ut intra dies decem ab expositio-
nis die expositum recipiat, si quis se comprobauerit agnouisse, collectori pro ipsorum decem 
dierum misericordia, prout maluerit, aut ad praesens ab homine aut in perpetuum cum Deo 
gratia persoluenda. (Munier 1963, p. 100-1). On relève néanmoins quelques différences 
entre les dispositions prises à Vaison, et celles de la CSirm 5 (cf. supra n. 37) : le délai de 
dix jours, en particulier, est absent de la sirmondienne ; quant au montant de l’indemnité 
réclamée à l’ancien propriétaire, le c. 9 demeure plutôt vague, alors même que la CSirm 5 
évoque, plus précisément, une compensation correspondant au double, non seulement de 
la valeur du dépendant réclamé (en cas d’achat), mais également des frais engagés afin de 
le nourrir, de le vêtir etc. 

49  Le texte du c. 9 de Vaison s’appuie explicitement sur les lois impériales (statuta… 
principum)  ; pourtant, si la disposition relative au témoignage de l’assemblée des fidèles 
et à l’attestation établie sur cette base (quisquis… colligat), peut assurément être mise en 
relation avec le contenu de la CTh 5.9.2 (laquelle évoque, pour sa part, la possibilité d’une 
episcopalis subscriptio), l’indemnité de dédommagement mise en exergue à Vaison n’est, 
quant à elle, mentionnée dans aucune des deux lois du titre De expositis. Pour P. Landau, 



269  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

Bien que ce constat n’ait pas amené P. Landau lui-même à réviser son 
opinion quant à la période de compilation originelle des CSirm50, le raison-
nement qu’il propose à partir du c. 9 de Vaison et de la CSirm 5 entrouvre 
néanmoins la porte à une hypothèse intéressante. À savoir que la Collectio 
Sirmondiana aurait fort bien pu être assemblée, non pas AVANT, mais 
plutôt immédiatement APRÈS la diffusion du CTh en occident et, d’une 
certaine manière, en « réaction » à celle-ci. Le but des compilateurs des 
CSirm aurait été, en ce cas, de constituer une sorte de «  réservoir  » de 
lois qui, pour n’avoir pas été intégrées au sein du CTh, ou y avoir, pour 
certaines, été intégrées sous une forme lacunaire (comprenons  : éditée, 
donc amendée et raccourcie par les compilateurs), risquaient d’être ou-
bliées (totalement, ou du moins sous leur forme antérieure). Puisant dans 
ce recueil, les juristes ecclésiastiques du sud de la Gaule auraient ainsi, 
au courant du Ve siècle, et sur des questions touchant à leur champ de 
compétences, pu compléter ou corriger, grâce aux versions non-éditées 
des lois ou, mieux encore, grâce à des textes entièrement rejetés par les 
compilateurs de Théodose II, les dispositions souvent laconiques, incom-
plètes ou trop sèches du CTh (une démarche dont le c. 9 du concile de 
Vaison constituerait donc un exemple concret)51. En d’autres termes : le 

cette disposition particulière fut très certainement inspirée aux Pères de Vaison par un 
texte absent du CTh, lequel avait dû leur parvenir au sein d’un petit recueil de textes juri-
diques, en circulation au sein du clergé local (comprenons : notre Collectio Sirmondiana) ; 
cf. Landau 1992, p. 44 : « In Südfrankreich konnte man daher um 440 daran interessiert 
sein, ein Kaisergesetz zur Verfügung zu haben, das über ausgesetzte Findlinge noch etwas 
mehr als die im Titel « De expositis » des Theodosianus verzeichneten Normen enthielt. 
Man griff das kaiserliche Findelkindergesetz (= CSirm 5) auf, da es eine wichtige Ergänzung 
zu den kirlichen Registrierungsverfahren brachte ».

50  À la fin de son article, P. Landau propose bien de situer l’origine des CSirm « kurz vor 
440 » – cf. Landau 1992, p. 45. Mais il faut manifestement entendre par là 430 ou 435, et 
non 439 (cf. également Landau ibid. p. 43 : « Hat der die Kaisergesetze sammelnde Kleriker 
um 435 die Findelkindernorm deshalb aufgenommen… »). L’hypothèse de P. Landau est 
donc bel et bien celle d’une Collectio Sirmondiana assemblée en amont de la promulgation 
du CTh en occident.

51  D’autres façons encore, dont on aurait pu, après la diffusion du CTh en occident, 
continuer à utiliser malgré tout des textes absents du recueil, ou intégrés en son sein sous 
une forme différente, sont évoquées chez Sirks 2007, p. 250-1. À l’évidence, les réflexions 
de Sirks ont été formulées en référence à un contexte plus tardif, pour autant il me semble 



270  Olivier Huck

clergé responsable de la compilation originelle des CSirm aurait nourri, 
à l’égard des lois romaines, un sentiment que l’on pourrait qualifier de 
«  confus »  /  «  équivoque » : s’il tenait assurément à articuler ses règle-
ments conciliaires avec les lois de l’empire, il n’entendait pas pour autant 
se cantonner au cadre neuf (et passablement plus strict qu’auparavant  ; 
comprenons : moins de lois dans l’absolu, et toutes conservées sous une 
forme plus concise, voire plus « sèche » qu’à l’origine) que lui imposait le 
CTh, support d’une sorte de « nouvel ordre » juridique, défini et orchestré 
depuis l’orient, et diffusé en occident via Rome et Ravenne52. Pour le dire 
encore autrement (et plus simplement)  : le clergé qui fut à l’origine des 
CSirm souhaitait certainement pouvoir continuer à s’en référer au même 
corpus de lois qu’auparavant, et cela, en dépit de la sorte de petite « révo-
lution » (qu’il faille entendre le terme dans un sens positif ou non est une 
affaire de point de vue !) que constitua la diffusion du CTh en occident53.

que celles-ci s’appliquent également aux années 440. Quant à la possibilité de retrouver, 
après la diffusion du CTh, des lois, ou des versions de lois qui n’avaient pas été intégrées 
en son sein, afin de constituer un recueil du type des CSirm, celle-ci ne fait aucun doute ; 
ainsi, Sirks ibid. p. 249-250 insiste avec raison sur le fait que la diffusion du CTh n’eut cer-
tainement pas pour effet la fermeture brutale, a fortiori la disparition complète, de toutes 
les archives privées ou publiques qui préexistaient ; certaines archives sont certainement 
restées accessibles bien après 438 (« How, otherwise could the imperial texts of the Collectio 
Avellana have been collected ? »), rendant ainsi possible l’intégration, dans des collections 
constituées postérieurement au CTh, de certains textes « pré-théodosiens ».

52  Le CTh fut présenté au sénat de Rome en mai ou en décembre 438 (cf. supra n. 40). 
Auparavant, Valentinien III l’avait, au retour de son mariage avec Eudoxia, à Constanti-
nople, en octobre 437, ramené en occident (cf. Sirks 2007, p. 203-11). Sur la procédure de 
recopiage et de diffusion en occident de l’exemplaire original du CTh, rapporté par Valen-
tinien III, cf. inter alios Salway 2013 passim).

53  Dans le même sens, cf. Salway 2013, §19-20 qui rappelle, avec raison, que le CTh 
était d’abord et avant tout une production « orientale », laquelle avait adopté, sur quantité 
de questions (dont certaines avaient trait aux affaires du clergé), des positions qui étaient 
celle de l’empire d’orient. Que Valentinien III et sa mère, Galla Placidia, n’aient pas été en 
mesure de s’opposer à Constantinople (après tout, ils ne se maintenaient au pouvoir que 
par le bon vouloir de Théodose II : leur marge de manœuvre était donc limitée), n’implique 
pas nécessairement que leurs sujets occidentaux (et les clercs en particuliers) aient perçu 
les choses de la même manière. Ponctuellement, des formes de « résistance » occidentale à 
l’introduction du CTh ont fort bien pu se manifester.



271  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

Sans doute vaut-il la peine d’y insister, afin de dissiper toute forme 
d’ambiguïté : il s’agit là d’une proposition que P. Landau ne formule, ni 
ne défend à titre personnel54. Pour autant, cette hypothèse (extrapolée, en 
quelque sorte, de ses conclusions), d’une Collectio Sirmondiana assemblée 
après 438-439, en réaction à la promulgation du CTh en occident, a pour 
elle un certain attrait, car elle permet d’identifier un mobile et des moti-
vations très claires à l’origine de la collection55. C’est là, au demeurant, 
l’hypothèse qui a eu ma préférence pendant plusieurs années.

54  La précision n’est pas inutile  : les travaux de P. Landau ont fait, parfois, l’objet de 
présentations caricaturales (pour ne pas dire franchement trompeuses !), cf. notamment 
Vismara 1995, 48 : « L’esame del rapporto tra le costituzioni del titolo ‘de expositis’ del 
codex Theodosianus e le costituzioni Sirmondiane in tale materia ha consentito al Landau 
di accertare che la Collezione Sirmondiana risale alla Gallia meridionale, e più precisa-
mente al territorio di Arles intorno all’anno 440. Il clero locale, dopo l’introduzione del 
Codex Theodosianus nella Gallia aveva immediatamente provveduto alla raccolta di sedici 
costituzioni imperiali, che erano rimaste escluse dal Codex e che interessavano la vita della 
comunità di Arles ». Pour être franc, je crains de n’avoir pas été moi-même toujours aussi 
précis et nuancé qu’il l’aurait fallu, lorsque je renvoyais aux travaux de P. Landau, cf. Huck 
20032, p. 185-6 ; Id. 2009, p. 439-40 ; Id. 2012, p. 81.

55  Au-delà du cas de la CSirm 5 (plus problématique, en réalité, qu’il n’apparaît à pre-
mière vue ; cf. infra), l’hypothèse d’une Collectio Sirmondiana assemblée en réaction à la 
promulgation du CTh en occident, permet, en effet, de rendre compte, d’une manière satis-
faisante, du choix des textes insérés dans la collection. Je donne ici quelques exemples des 
réflexions qui peuvent être menées à cet égard, en me limitant (afin de contenir cette note 
dans des dimensions acceptables) aux trois premières CSirm. La CSirm 1 (absente du sein 
du CTh), devait certainement apparaître, du point de vue du clergé Gaulois du début du 
Ve siècle, mieux-disante que les lois insérées au CTh, à la fois sur la question du régime de 
saisine de l’évêque en audience (titre CTh 1.27 – De episcopali definitione), et sur celle du 
témoignage judiciaire de l’évêque (titre CTh 11.39 – De fide testium et instrumentorum) : 
partant, elle valait certainement la peine d’être conservée. La CSirm 3 (entièrement absente, 
elle aussi, du sein du CTh) traite, pour sa part, des privilèges juridiques des clercs  : si le 
dispositif légal de cette loi n’ajoute, certes, rien de concret par rapport aux textes insérés au 
CTh, le début de la loi contient, en revanche, des déclarations de principe, potentiellement 
très utiles aux yeux du clergé, lesquelles suggèrent que les clercs ne devaient pas être confon-
dus avec les autres hommes en matière de justice (CSirm 3 – … adque idcirco continua lege 
sancimus, nomen episcoporum uel eorum, qui ecclesiae necessitatibus seruiunt, ne ad iudicia 
siue ordinariorum siue extraordinariorum iudicium pertrahatur. Habent illi iudices suos, 



272  Olivier Huck

Récemment, j’en suis venu néanmoins à la considérer avec davantage 
de circonspection (sans pour autant en exclure la possibilité, loin de là). 
Comme me l’a fort justement rappelé D.  Liebs, il n’est pas impossible, 
en effet, que la CSirm 5 ait figuré, à l’origine, au sein du titre CTh 5.9. Il 
ne s’agit pas d’une certitude, mais le fait est qu’on ne saurait l’exclure56. 
En d’autres termes, les Pères de Vaison auraient donc fort bien pu ren-
contrer dans le CTh lui-même  (i.e. par le truchement d’une version de 
la CSirm 5 intégrée au sein du titre 5.9) l’idée d’une restitution « contre 
dédommagement » des dépendants abandonnés. Si tel était le cas, la thèse 
faisant des CSirm une collection assemblée après 438-439, en réaction à la 
promulgation du CTh (entendons : dans le but de sauvegarder la mémoire 
de textes que celui-ci n’intégrait pas en son sein), s’en trouverait quelque 
peu affaiblie57. 

Par conséquent, j’aurais donc tendance à me montrer prudent, et à 
conclure que l’hypothèse la plus représentative de l’état de nos connais-
sances est, à ce jour, celle d’une Collectio Sirmondiana rassemblée dans 
les milieux cléricaux gaulois, et plus spécifiquement en Gaule du Sud (sur 
ce point, la proposition de P. Landau m’apparaît comme un véritable 
acquis), peu avant ou peu après la promulgation du CTh, sans qu’il soit 
possible, ni de préciser davantage cette datation, ni d’exclure entièrement 
aucune hypothèse quant aux motivations de ses compilateurs58. Cela étant 

nec quicquam his publicis commune cum legibus…). Quant à la CSirm 2 : à la différence des 
CSirm 1 et 3, celle-ci a fait l’objet d’une intégration partielle au sein du CTh (sous la forme 
de la CTh 16.2.35). Ce sont donc les parties du texte d’origine « expurgées » par les compi-
lateurs théodosiens qui intéressaient les clercs qui furent à l’origine des CSirm ; de fait, le 
début du texte est un long préambule moralisateur traitant de l’exemplarité attendue des 
membres du clergé, et condamnant l’attitude de ceux qui, parmi eux, refusaient d’obtem-
pérer aux décisions de leurs évêques ; soit autant de formulations qui pouvaient se révéler 
éminemment utiles dans le cadre de la gestion d’un clergé local (bien plus, en tous les cas, 
que les dispositions, somme toute très sèches, conservées en CTh 16.2.35). Etc.

56  Cf. supra n. 23. Concernant la reconstitution du livre 5 du CTh par les équipes de T. 
Mommsen, cf. Matthews 2000, p. 114-8.

57  Mais elle ne perdrait pas, pour autant, toute vraisemblance  ; d’autres arguments 
peuvent, en effet, venir l’étayer : cf. supra n. 53 et 55.

58  Récemment, S. Ammirati, M. Fressura et D. Mantovani ont abouti, sur la base d’un 
autre dossier, à une conclusion comparable (et tout aussi prudente) ; cf. Ammirati - Fres-
sura - Mantovani 2015, p. 308 : « L’accostamento (du cas des CSirm) ora possibile con 



273  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

dit, on aura bien compris quelle alternative a ma préférence. Je n’insiste 
pas davantage.

2.3.  La provenance des lois
D’où provenaient les textes que l’on intégra aux CSirm ? Concernant la 

répartition entre lois « occidentales » et lois « orientales » (comprenons : 
des lois données, soit par des empereurs d’occident, soit par des empe-
reurs d’orient), aucune surprise n’est à relever. En théorie, toutes les lois, 
indifféremment « occidentales » ou « orientales », devaient circuler dans 
la totalité de l’empire, et être ainsi pareillement connues et accessibles en 
tout lieu. Pour autant, et sans entrer dans le détail des difficultés (y com-
pris de communication) qui affectaient alors le fonctionnement de la par-
tie occidentale de l’empire, il est assez facile de comprendre qu’il y avait 
loin de la théorie à la pratique ! Au sein des CSirm, on ne retrouve ainsi 
que trois lois (sur seize) dont l’origine orientale est assurée ; il s’agit des 
CSirm 3 (donnée à Constantinople), 7 (adressée au préfet d’Illyrie, qui dé-
pendait de Constantinople au moment de l’émission du texte) et 8 (don-
née à Constantinople)59. Cela n’a, je le répète, strictement rien d’étonnant. 
Pas plus que le fait que ces lois apparaissent particulièrement lacunaires 
(même si elles ne sont pas les seules au sein des CSirm) : que les lois occi-
dentales aient été mieux connues, mieux conservées et plus faciles d’accès 
en Gaule, au Ve siècle, relève tout bonnement du truisme !

C’est, en revanche, à une petite surprise que l’on se trouve confronté 
lorsque l’on s’intéresse aux lieux précis de provenance des lois. Ainsi que 

il pap. (comprenons : le P. Gen. Lat. inv. 6 dont traite l’article, et qui contient une version 
« pré-théodosienne », non-éditée, de la CTh 6.35.14 ou de la CTh 12.1.184 ) è in ogni caso 
suggestivo della vivacità delle operazioni di raccolta di costituzioni integrali negli anni 
prossimi alla codificazione teodosiana ».

59  Pour le cas de la CSirm 1, donnée à Constantinople, mais à une époque à laquelle 
Constantin régnait sur la totalité de l’Empire, cf. Liebs 2002, p. 135 n. 67. Les CSirm 2, 9, 
10, 11, 13, 14, 15 et 16 ont été données à Ravenne, la CSirm 6 à Aquilée et la CSirm 12 à 
Rome. Les lieux d’émission des CSirm 4 (Constantin, 335) et 5 (Honorius, 419) ne sont 
pas mentionnés. Cependant, la CSirm 4 a probablement été donnée à Constantinople – cf. 
Delmaire et al. 2005, p. 376 et 420 : lieu d’émission mentionné par les souscriptions des 
CTh 16.8.5 et 16.9.1, extraites de la loi dont la CSirm 4 nous transmet le texte intégral (sur 
les rapports complexes entre CTh et CSirm cf. supra 1.3.) ; le cas de la CSirm 4 est donc à 
rapprocher de celui de la CSirm 1.



274  Olivier Huck

je l’ai signalé tantôt, les lois faisaient, au sein de l’empire tardif, l’objet 
d’une procédure de diffusion épistolaire : les chancelleries impériales en-
voyaient un même texte de loi aux différents préfets du prétoire ; après ré-
ception et enregistrement, ceux-ci transmettaient ensuite le texte aux gou-
verneurs de province relevant de leur autorité, lesquels étaient chargés in 
fine d’en diffuser le contenu par voie d’affichage et/ou de proclamation60. 
Dans certains cas, les lois étaient même, soit au début, soit au cours de la 
procédure de diffusion, adaptées aux destinataires et aux contextes locaux 
d’application, d’où (parfois) des différences non négligeables de contenu. 
Du fait de ces procédures, il est possible, occasionnellement, de détermi-
ner à quel endroit précis une loi a été réceptionnée, et ainsi, à quelle « va-
riante locale » du texte on se trouve confronté. Trois CSirm livrent des 
informations suffisantes pour permettre une approche de cette sorte. Or, 
s’il n’y a aucune surprise à découvrir, au sein d’une collection réalisée en 
Gaule, une loi « locale » gauloise comme la CSirm 661, on s’étonnera sans 
doute davantage d’y rencontrer des lois « africaines » comme la CSirm 4 
et la CSirm 12 (deux textes dont les souscriptions évoquent clairement un 
affichage à Carthage62). Cela dit, point n’est besoin d’aller chercher très 
loin la réponse à cette sorte de petit mystère de la circulation textuelle 
tardo-antique  : les défaillances du mécanisme officiel (i.e. impérial) de 
transmission des lois n’étaient pas rares ; certainement étaient-elles éga-
lement de notoriété publique, si bien que le clergé d’occident avait pu or-
ganiser en son sein des sortes de cellules de « veille juridique », lesquelles 
s’assuraient que les lois arrivées en certains endroits seulement, mais sus-
ceptibles, néanmoins, d’intéresser l’ensemble des membres du clergé (on 
pense, en particulier, mais pas exclusivement, à des lois faisant était de 

60  Cf. supra n. 1.
61  L’évocation d’un contexte local clairement gaulois, faisant état de pélagiens devant 

être cités devant un évêque Patrocle – évêque d’Arles, bien connu par ailleurs, cf. Delmai-
re et al. 2009, p. 493 n. 2 – et se trouvant sommés de s’amender dans les vingt jours, sous 
peine d’être « chassés des Gaules », ne laisse aucun doute à cet égard. Sur les variantes de 
cette loi, envoyées à d’autres destinataires, en d’autres lieux, et avec des contenus largement 
adaptés dans chaque cas, cf. Gaudemet 1969 passim ; Liebs 2002, p. 136-7.

62  CSirm 4 – data xii kal. novemb., proposita vii id. mart. carthagine nepo-
tiano et facundo conss. (= 21 octobre [335] ; 9 mars 336) // CSirm 12 – data vii kal. 
decemb. romae, proposita carthagine in foro sub programmate porphyrii pro-
consulis nonis iuniis basso et filippo vv. cc. conss. (= 25 novembre 407 ; 5 juin 408).



275  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

privilèges cléricaux), soient rediffusées « en interne », d’un clergé régional 
à l’autre (par voie épistolaire, ou à l’occasion de rencontres de personne à 
personne).

J’en viens maintenant à l’examen d’un second « moment » saillant de 
l’histoire des CSirm (le seul, à vrai dire, que les sources nous permettent 
d’appréhender, au-delà des circonstances ayant mené à la formation ori-
ginelle de la collection), à savoir : la préparation du concile de Mâcon II, à 
la fin du VIe s. ap. J.-C.

3.  Le concile de Mâcon II (585) et le recours au droit romain en Gaule 
mérovingienne

Quel matériel contient le Ms. Phill. 1745  ? Comment relie-t-on ces 
pièces au contexte de préparation du concile de Mâcon II ? Quel usage 
entendait-on faire des CSirm en pareil cadre ?

3.1.  Retour au Ms. Phill. 1745
Au sein du Ms. Phill. 1745 (i.e. le manuscrit utilisé par Sirmond, généra-

lement daté de la fin du VIIe ou du début du VIIIe siècle63), les CSirm sont 
insérées à la suite d’une importante série de textes conciliaires. L’analyse 
de cette dernière se révèle riche d’enseignements.

Les CSirm ont été copiées par une même main64, directement à la 

63  Cf. supra n. 14.
64  Cf. Esders - Reimitz 2019, p. 96-7 (analyse menée directement sur le Ms. Phill. 1745, 

à Berlin) : une même main a copié les canons de Mâcon I et l’intégralité des CSirm ; dans 
le même sens cf. également Vessey 1993, p. 192-4 et Matthews 2000, p. 122-3. Pour un 
avis radicalement différent cf. toutefois Magnou-Nortier 2005, p. 107-10 et 112-3 qui 
affirme, quant à elle, sur la base d’un travail mené à partir des microfiches de l’IRHT et de 
photographies transmises par la Staatsbibliothek de Berlin, que pas moins de 6 à 7 mains se-
raient en fait intervenues dans le recopiage des seules CSirm (un point essentiel, toutefois : 
É. Magnou-Nortier pense, elle aussi, qu’une même main a copié la liste des évêques pré-
sents au concile de Mâcon I et le début des CSirm ; c’est ensuite seulement que son analyse 
s’écarte de celle de S. Esders et H. Reimitz). De ce constat, É. Magnou-Nortier déduit que 
les CSirm auraient été « rassemblées, sans doute complétées (i.e. falsifiées), puis recopiées 
à Lyon dans un codex peu avant ou après 700, c’est-à-dire au moment du grand boulever-
sement politique et social qu’a provoqué la disparition du royaume de Bourgogne ». Com-



276  Olivier Huck

suite d’une séquence comportant, outre la Collectio Dionysiana, les ca-
nons d’une série de conciles gaulois, dont le dernier est celui de Mâcon I 
(581/583) ; et cela, comme si les textes de loi avaient servi d’appui, de réfé-
rence – voire d’inspiration – aux décisions conciliaires65. Sans doute est-il 
raisonnable, par conséquent, de supposer que l’ensemble de la séquence 
allant de la Collectio Dionysiana aux CSirm a été extraite d’un même vo-
lume antérieur, dans lequel les lois des empereurs servaient déjà de cau-
tion aux décisions conciliaires qui les précédaient (et en particulier aux 
canons de Mâcon I)66.

Or, un fait remarquable est que les canons du concile de Mâcon II (585), 
traitant, à une époque quasiment contemporaine, des mêmes thématiques 
que Mâcon I et s’inscrivant, eux aussi, dans la tendance consistant à user 
des textes de droit romain afin de traiter les problèmes de l’Église, n’ont 
pas été copiés dans le Ms. Phill. 1745 (alors même que celui-ci aurait 
constitué pour eux un réceptacle parfait  !). Au regard de l’aire géogra-

prenons qu’É. Magnou-Nortier situe à cette période, autour de 700, la formation originelle 
de la Collectio Sirmondiana, laquelle n’aurait donc pas préexisté dans sa version complète 
(ou alors de très peu) au Ms. Phill. 1745. Pour être plus précis : É. Magnou-Nortier voit les 
CSirm comme un dossier constitué sur le temps long, entre la fin du VIe siècle et la fin du 
VIIe siècle, avec un achèvement du travail et une première « mise au propre » à la fin du 
VIIe ou au début du VIIIe dans le Ms. Phill. 1745, cf. Magnou-Nortier ibid. p. 118-20. À 
l’inverse, S. Esders et H. Reimitz pensent que deux scribes seulement sont à l’origine de la 
totalité du manuscrit aujourd’hui divisé entre St Pétersbourg et Berlin (cf. supra n. 14), et 
que ceux-ci y auraient en fait recopié un compedium de textes déjà constitué dès la fin du 
VIe siècle (collection dont les futures CSirm, elles-mêmes rassemblées au préalable, donc, 
n’auraient été que l’un des éléments constitutifs).

65  C’est également ce que laissent à penser les phrases introduisant chacune des CSirm ; 
ainsi, à titre d’exemple, pour la CSirm 1 : Exemplum legis de confirmando etiam inter mi-
nores aetates iudicio episcoporum et testimonium unius episcopi accepto ferri. Les actes de 
conciles gaulois font partie de la fameuse Collectio Lugdunensis, certainement produite 
dans la vallée du Rhône au milieu du VIe siècle, cf. Mordek 1975, p. 45 (cf. également 
supra n. 33).

66  La chose apparaît d’autant plus plausible que l’évêque Priscus de Lyon, connu pour 
avoir fortement encouragé l’utilisation des textes de la loi impériale au sein de son diocèse, 
présidait le concile de Mâcon I (ainsi que celui de Mâcon II, accessoirement). Les canons de 
Mâcon I font explicitement référence aux lois impériales (leges) et ce, précisément, sur des 
points évoqués par les CSirm (relations entre juifs et chrétiens, audiences épiscopales etc.).



277  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

phique au sein de laquelle ce manuscrit fut produit (comprenons : l’aire 
bourguignonne67, zone où les canons de Mâcon I et II reçurent une cer-
taine publicité et n’ont donc qu’une chance infime d’avoir fait l’objet 
d’une transmission partielle), ce fait singulier laisse à penser que la source 
utilisée pour la confection du Ms. Phill. 1745 ne contenait pas les canons 
de Mâcon II. Comment comprendre une telle absence, si ce n’est en sup-
posant que cette source elle-même fut composée (et donc, les canons de 
Mâcon I et les futures CSirm copiés en son sein), précisément, pendant la 
période allant de Mâcon I à Mâcon II68 ?

3.2.  La préparation du concile de Mâcon II
Récemment, les travaux de S. Esders et H. Reimitz69 sont venus, tout 

à la fois, renforcer et affiner cette proposition. S’appuyant sur une ana-
lyse des canons du concile de Mâcon II70 (canons qui, globalement, et à 
un degré renforcé par rapport à ceux de Mâcon I, s’ingénient à établir 
le clergé comme un « ordre » à part du reste de la société, et les évêques, 
en particulier, comme le sommet de celui-ci), de même que sur une des-
cription précise du contexte tendu dans lequel s’est tenu ce même concile 
(sous l’égide du roi de Burgondie, Gontran, alors même que de nombreux 
évêques réunis à Mâcon s’étaient, lors d’un conflit dynastique récent, 
déclarés aux côtés du concurrent malheureux de Gontran, Gondovald), 
les auteurs proposent de reconnaître dans le contexte de la préparation 
de ce concile, les circonstances dans lesquelles les pièces constitutives du 
« dossier » pro clérical copié dans le Ms. Phill. 1745 (de la Collectio Dio-
nysiana aux CSirm), ont été assemblées. Au sein de ce dossier, les CSirm 
ne constituaient, certes, qu’un élément parmi d’autres, mais un élément 
fondamental, en ce sens qu’elles contenaient des lois émises par les em-
pereurs romains, lesquelles pouvaient, sur un certain nombre de points 
essentiels, aider les évêques réunis à Mâcon en 585 à appuyer leurs do-
léances à l’égard de Gontran. Parmi celles-ci, notamment, à une époque 
à laquelle le roi de Burgondie avait d’ores et déjà commencé à exercer des 

67  Cf. supra n. 14.
68  Pour tout le raisonnement qui précède cf. Vessey 1993, p. 193-8.
69  Cf. Esders - Reimitz 2019 passim.
70  En cohérence avec les positions qu’elle affiche par ailleurs (cf. supra n. 29 et 64), É. 

Magnou-Nortier considère ces canons comme apocryphes, résultat d’une « rédaction isi-
dorienne », cf. Magnou-Nortier 2005, p. 113-6. Je ne commente pas davantage.



278  Olivier Huck

représailles contre certains des membres du clergé qui l’avaient trahi au 
profit de Gondovald, la revendication d’un privilegium fori, susceptible 
de mettre les clercs à l’abri du courroux royal, ou encore un droit d’asile 
renforcé, pouvant permettre à l’Église d’offrir une protection pour ain-
si dire « physique » contre le bras séculier. Soit autant de revendications 
qui avaient déjà été exprimées lors du concile de Mâcon I (raison pour 
laquelle les actes de ce concile se trouvent intégrés dans le compendium 
constitué pour la préparation de Mâcon II), mais qui ne pouvaient que 
gagner, à la fois en autorité et en légitimité, à se trouver appuyées sur des 
législations des empereurs romains71. 

De pareil point de vue, l’introduction des CSirm au sein d’un dossier 
constitué dans le milieu clérical mérovingien en vue de préparer Mâcon II 
apparait donc parfaitement justifiée : il ne fait aucun doute que les CSirm 
1, 17 et 18 (sur les compétences juridiques des évêques, une thématique 
en lien évident avec le privilegium fori), la CSirm 6 (spécifiquement sur 
le privilegium fori), ou encore la CSirm 13 (sur le droit d’asile) avaient le 
potentiel pour intéresser au plus haut point les évêques qui s’apprêtaient 
à affronter le roi Gontran72.

En d’autres termes, nous tiendrions donc avec les circonstances entou-
rant la préparation du concile de Mâcon II, la causa scribendi du manus-
crit qui – environ un siècle plus tard – allait servir de modèle aux scribes 
du Ms. Phill. 174573.

71  De façon globale au sein des royaumes « post-romains » d’occident, les empereurs 
romains étaient considérés comme des modèles de princes législateurs ; cf. Wood 1996, p. 
10-1. Des modèles auxquels les nouveaux maîtres de l’occident appréciaient d’être compa-
rés (cf. inter alios le cas de Clovis, « nouveau Constantin » : le rapprochement tient, certes, 
à la figure du prince baptisé, mais également à celle du prince législateur ; à ce propos, cf. 
Périn 2008, p. 345). Quant au fait que l’Église recoure au droit romain pour appuyer ses 
positions face au pouvoir temporel, il était, semble-t-il, parfaitement entré dans les mœurs ; 
ainsi, plusieurs lois « romano-barbares » précisent-elles que le droit romain est « le droit de 
l’Église » ; cf. Wood ibid. p. 12 ; Wormald 2003, p. 41.

72  Cf. Esders - Reimitz 2019, p. 104 : « In any case, they (ces lois) were vital to the topics 
discussed by the bishops assembled at Mâcon ». Accessoirement, les canons de Mâcon II 
évoquent également la question des relations entre juifs et chrétiens, soit une autre théma-
tique présente dans la Collectio Sirmondiana (cf. CSirm 4, 6 et, à un degré moindre, 14).

73  Resterait, en revanche, à préciser la causa transcribendi, laquelle poussa les scribes 
du Ms. Phill. 1745 à copier dans ce manuscrit (à la fin du VIIe ou au début du VIIIe s., 



279  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

Synthèse

La collection dite «  sirmondienne », du nom de son premier éditeur, 
l’érudit jésuite Jacques Sirmond, nous est transmise par le truchement 
d’un unique manuscrit, au parcours rocambolesque, désormais conservé 
à Berlin  : le Ms. Phill. 1745 (1.1.). Contemporaines des lois figurant au 
sein du CTh, les CSirm traitent des droits, des statuts et des compétences 
de l’Église ou de ses représentants (1.2.). Dix CSirm conservent, sous une 
forme assurément très proche de celle d’origine, des lois qui, au moment 
de la codification théodosienne, furent intégrées au sein du CTh dans une 
version éditée (i.e. largement retravaillée par les compilateurs théodo-
siens). Quant aux autres CSirm, elles enregistrent la seule trace connue de 
dispositions qui n’ont pas été reprises au sein du recueil théodosien (1.3.).

L’état des sources permet d’éclairer deux moments saillants de l’histoire 
des CSirm : leur formation originelle, dans la première moitié du Ve siècle, 
et leur utilisation par le clergé gaulois à la fin du VIe siècle.

Quant à l’époque et au lieu d’apparition des CSirm, l’hypothèse la plus 
représentative de l’état actuel de nos connaissances est celle d’une collec-
tion constituée dans les milieux cléricaux gaulois, et plus spécifiquement 
en Gaule du Sud, peu avant ou peu après la diffusion du CTh en occident 
(2.1.). Les raisons qui présidèrent à la réalisation des CSirm sont difficiles 
à appréhender, sauf à admettre l’éventualité d’une collection réalisée en 

je le rappelle ; cf. supra n. 14) l’ensemble de la séquence allant de la Collectio Dionysiana 
aux CSirm. Comme l’indiquent S. Esders et H. Reimitz, quantité de contextes particuliers 
pourraient, entre la deuxième moitié du VIIe siècle et le début du VIIIe siècle en Gaule, 
permettre d’expliquer pareille initiative ; cf. Esders - Reimitz 2019, p. 108-9. En ultime 
analyse, les motivations et le contexte proposés par É. Magnou-Nortier afin d’expliquer la 
constitution originelle d’une Collectio Sirmondiana entièrement falsifiée (cf. supra n. 29 et 
64) – i.e. « faire entendre la voix de l’épiscopat » et affirmer « la supériorité du sacerdoce 
sur le pouvoir impérial ou royal », et cela « au temps où le royaume de Bourgogne som-
brait sous les coups du prince franc (comprenons : Charles Martel) », cf. Magnou-Nortier 
2005, p. 118-20 – pourrait fort bien convenir. À ceci près, donc : 1/ que les CSirm seraient 
authentiques, et non l’oeuvre de faussaires ; et 2/ que le contexte évoqué rendrait compte 
d’une causa transcribendi, et non d’une causa scribendi. Des étapes intermédiaires de reco-
piage, entre l’assemblage originel du compendium préparatoire à Mâcon II, à la fin du VIe 
siècle, et son recopiage intégral dans le Ms. Phill. 1745 à la fin du VIIe ou au début du VIIIe 
siècle sont, à l’évidence, du domaine du possible.



280  Olivier Huck

réaction à la mise en place en occident – à travers le CTh – d’une sorte de 
« nouvel ordre » juridique ; défini à Constantinople, celui-ci était alors dif-
fusé en occident depuis l’Italie, siège d’un pouvoir largement aux ordres de 
Théodose II (2.2.). L’examen de la provenance des CSirm réserve quelques 
surprises. Si la présence massive de lois occidentales dans une collection 
gauloise n’a rien que de très normal, le fait d’y retrouver plusieurs lois 
conservées sous la forme de leurs versions « locales » africaines suscite, en 
revanche, quelque étonnement ; sans doute faut-il postuler l’existence de 
cellules de « veille juridique » et de réseaux de diffusion / rediffusion des 
lois à l’échelle du clergé d’occident (2.3.).

L’examen du contenu du Ms. Phill. 1745 permet d’appréhender un se-
cond moment saillant – plus tardif – de l’histoire des CSirm. De prove-
nance bourguignonne et datable de la fin du VIIe ou de la première moitié 
du VIIIe siècle, le Ms. Phill. 1745 reproduit, dans sa partie finale, une sé-
quence de textes incluant les CSirm, laquelle a certainement été assemblée 
dans le contexte tendu de la préparation du concile de Mâcon II en 585 
(3.1.). En invoquant les privilèges, autrefois concédés au clergé par les em-
pereurs romains, modèles de souverains législateurs, les évêques qui s’ap-
prêtaient à siéger à Mâcon espéraient, à l’évidence, renforcer leur position 
face au roi Gontran (3.2.).

Bibliographie

Ammirati  -  Fressura  -  Mantovani 2015  : S. Ammirati, M. Fressura, D. 
Mantovani, Curiales e cohortales in P.Gen. Lat. inv. 6. Una nuova versione di 
una costituzione di Onorio e Teodosio II del 423, « ZRG », 132, 2015, p. 299-323.

Atzeri 2008 : L. Atzeri, Gesta Senatus Romani de Theodosiano publicando. Il 
Codice Teodosiano e la sua diffusione ufficiale in Occidente, Berlin 2008.

Borgeaud - Martin 1900 : C. Borgeaud, P.E. Martin, Histoire de l’Université 
de Genève. Tome 1 : L’académie de Calvin (1559-1798), Genève 1900.

Cimma 1989 : M.R. Cimma, L’episcopalis audientia nelle costituzioni imperiali da 
Costantino a Giustiniano, Torino 1989.

Cimma 1995 : M.R. Cimma, A proposito delle Constitutiones Sirmondianae, in 
Atti dell’Accademia Romanistica Costantiniana X. In onore di Arnaldo Biscardi. 
Perugia, 8 ottobre 1991, Napoli 1995, p. 359-89.

Cuena Boy 2016 : F.J. Cuena Boy, La episcopalis audientia de Constantino a 
Juliano el Apóstata, « SDHI », 82, 2016, p. 117-75.

De Bonfils 2012 : G. de Bonfils, I rapporti legislativi tra i due partes imperii, 



281  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

in Société, économie, administration dans le Code Théodosien, éd. S. Crogiez-
Pétrequin, P. Jaillette, Villeneuve d’Ascq 2012, p. 233-43.

Delmaire et al. 2005 : R. Delmaire et al., Les lois religieuses des empereurs ro-
mains de Constantin à Théodose II. Vol. I : Code Théodosien livre XVI (Sources 
Chrétiennes n° 497), Paris 2005.

Delmaire et al. 2009 : R. Delmaire et al., Les lois religieuses des empereurs ro-
mains de Constantin à Théodose II. Vol. II : Code Théodosien I-XV, Code Jus-
tinien, Constitutions Sirmondiennes (Sources Chrétiennes n° 531), Paris 2009.

Destephen 2016 : S. Destephen, Le voyage impérial dans l’Antiquité tardive. Des 
Balkans au Proche-Orient, Paris 2016.

Destephen 2019  : S. Destephen, From Mobile Center to Constantinople  : the 
Birth of Byzantine Imperial Government, « DOP », 73, 2019, p. 9-23.

Esders - Reimitz 2019 : S. Esders, H. Reimitz, After Gundovald, before Pseu-
do-Isidore : episcopal jurisdiction, clerical privilege and the uses of Roman law in 
the Frankish kingdoms, « EME », 27.1, 2019, p. 85-111.

Falchi 1984  : G.L. Falchi, Una ipotesi circa l’organizzazione sistematica delle 
‘Constitutiones Sirmondianae’, « SDHI », 50, 1984, p. 499-503.

Galtier 1941 : P. Galtier, s. v. Sirmond (Jacques), in Dictionnaire de Théologie 
Catholique, 14.2, Paris 1941, col. 2186-2193.

Gaudemet 1969 : J. Gaudemet, La première mesure législative de Valentinien III, 
« Iura », 20.1, 1969, p. 129-47.

Godefroy 1665 : J. Godefroy, Codex Theodosianus cum perpetuis commenta-
riis, Lyon 1665 (Leipzig 1736-17452).

Haenel 1844 : G. Haenel, XVIII constitutiones, quas Iacobus Sirmondus ex codi-
cibus Lugdunensi atque Anitiensi Parisiis a. MDCXXXI divulgavit ad librorum 
manuscriptorum et editionum fidem recognovit et annotatione critica instruxit, 
Bonn 1844.

Harries 1999 : J.D. Harries, Law and Empire in late Antiquity, Cambridge 1999.
Harries 2012  : J.D. Harries, Roman Law and legal Culture, in The Oxford 

Handbook of late Antiquity, ed. by S.F. Johnson, Oxford 2012, p. 789-814.
Huck 20031  : O. Huck, À propos de CTh 1, 27, 1 et CSirm 1. Sur deux textes 

controversés relatifs à l’episcopalis audientia constantinienne, «  ZRG  », 120, 
2003, p. 78-105.

Huck 20032 : O. Huck, Encore à propos des Sirmondiennes. Arguments présentés 
à l’appui de la thèse de l’authenticité en réponse à une mise en cause récente, 
« AntTard », 11, 2003, p. 181-96.

Huck 2009 : O. Huck, Introduction (aux CSirm), in R. Delmaire et al., Les lois 
religieuses des empereurs romains de Constantin à Théodose II. Vol. II  : Code 



282  Olivier Huck

Théodosien I-XV, Code Justinien, Constitutions Sirmondiennes (Sources Chré-
tiennes n° 531), Paris 2009, p. 429-41.

Huck 2012 : O. Huck, Les compilateurs au travail. Dessein et méthode de la codi-
fication théodosienne, in Société, économie, administration dans le Code Théo-
dosien, éd. S. Crogiez-Pétrequin, P. Jaillette, Villeneuve d’Ascq 2012, p. 
79-98.

Kaiser 2007 : W. Kaiser, Authentizität und Geltung spätantiker Kaisergesetze. 
Studien zu den Sacra privilegia concilii Vizaceni, München 2007.

Krueger 1888 : P. Krueger, Geschichte der Quellen und Litteratur des römischen 
Rechts, Leipzig 1888 (München-Leipzig 19122).

Landau 1992  : P. Landau, Findelkinder und Kaiserkonstitutionen. Zur 
Entstehung der Constitutiones Sirmondianae, « Rivista internazionale di diritto 
comune », 3, 1992, p. 37-45.

Le Roux 2001 : P. Le Roux, L’Vrbs, les provinces et l’Empire de César à la mort 
de Commode. Autour de la notion de capitale, in Rome, les Césars et la Ville aux 
deux premiers siècles de notre ère, éd. N. Belayche, Rennes 2001, p. 231-66.

Lemcke 2020 : L. Lemcke, Bridging Center and Periphery. Administrative Com-
munication from Constantine to Justinian, Tübingen 2020.

Liebs 2001 : D. Liebs, Sklaverei aus Not im germanisch-römischen Recht, « ZRG », 
118, 2001, p. 286-311 (accessible en ligne dans une version complétée et réac-
tualisée, en 2008, puis 2021, à l’adresse FreiDok plus – Universitätsbibliothek 
Freiburg, https://freidok.uni-freiburg.de/data/5086/).

Liebs 2002 : D. Liebs, Römische Jurisprudenz in Gallien (2. bis 8. Jahrhundert), 
Berlin 2002.

Lowe 1924 : E.A. Lowe, Codices Lugdunenses Antiquissimi, Lyon 1924.
Maassen 1870 : F. Maassen, Geschichte der Quellen und der Literatur des can-

onischen Rechts im Abendlande bis zum Ausgange des Mittelalters, Graz 1870.
Maassen 1878 : F. Maassen, Ein commentar des Florus von Lyon zu einigen der 

sogenannten Sirmond’schen, Constitutionen, Wien 1878.
Magnou-Nortier 2001 : É. Magnou-Nortier, Sur l’origine des Constitutions 

Sirmondiennes, « Revue de droit canonique », 51.2, 2001, p. 279-303.
Magnou-Nortier 2005 : É. Magnou-Nortier, Autour des Constitutions Sir-

mondiennes, in Traditio iuris. Permanence et/ou discontinuité du droit romain 
durant le haut Moyen Âge (Actes du colloque international des 9 et 10 octobre 
2003 à l’Université Jean Moulin - Lyon 3), éd. A. Dubreucq, C. Lauranson-
Rosaz, Lyon 2005, p. 105-97.

Matthews 2000 : J.F. Matthews, Laying down the Law. A Study of the Theodo-
sian Code, New Haven-London 2000.



283  La circulation et l’utilisation des lois romaines en Gaule (Ve-VIe s. ap. J.-C.).

Mommsen 19051 : T. Mommsen, Theodosiani libri XVI cum constitutionibus sir-
mondianis, I.1 : Prolegomena, Berlin 1905 (Hildesheim 20005).

Mommsen 19052 : T. Mommsen, Theodosiani libri XVI cum constitutionibus sir-
mondianis, . I.2 : Textus, Berlin 1905 (Hildesheim 20005).

Mordek 1975  : H. Mordek, Kirchenrecht und Reform im Frankenreich. Die 
Collectio Vetus Gallica, die älteste systematische Kanonensammlung des fränk-
ischen Gallien (Studien und Edition), Berlin, New York 1975.

Moscati 1981  : L. Moscati, Il codice teodosiano nell’ottocento, « Clio », 17.2, 
1981, p. 141-70.

Munier 1963 : C. Munier, Corpus Christianorum, Series Latina, CXLVIII, Con-
cilia Galliae a. 314 - a. 506, Turnhout 1963.

Périn 2008 : P. Périn, Les Francs et Rome, in Rome et les barbares. La naissance 
d’un nouveau monde, éd. J.-J. Aillagon, Y. Rivière, U. Roberto, Milano 
2008, p. 342-5.

Riedlberger 2020 : P. Riedlberger, Prolegomena zu den spätantiken Konsti-
tutionen. Nebst einer Analyse der erbrechtlichen und verwandten Sanktionen 
gegen Heterodoxe, Stuttgart 2020.

Rose 1893 : V. Rose, Verzeichnis der lateinischen Handschriften der königlichen 
bibliothek zu Berlin, Berlin 1893.

Salway 2013  : B. Salway, The Publication and Application of the Theodosian 
Code, NTh 1, the ‘Gesta senatus’, and the constitutionarii, in Codifications et 
réformes dans l’Empire tardif et les royaumes barbares (Actes du colloque de 
Rome, 30 juin-1er juillet 2009), éd. O. Huck, « MEFRA », 125.2, 2013 [online].

Seeck 1919: O. Seeck, Regesten der Kaiser und Päpste für die Jahre 311 bis 476 
n. Chr. Vorarbeit zu einer Prosopographie der christlichen Kaiserzeit, Stuttgart 
1919 (Stuttgart 19642).

Siems 1991 : H. Siems, Zur Entwicklung des Kirchenasyls zwischen Spätantike und 
Mittelalter, in Libertas. Grundrechtliche und rechtsstaatliche Gewährungen in 
Antike und Gegenwart. Symposion aus Anlaß des 80. Gerburtstages von Franz 
Wieacker, hrsg. O. Behrends, M. Diesselhorst, Ebelsbach 1991, p. 139-86.

Sirks 2007 : A.J.B. Sirks, The Theodosian Code. A study, Friedrichsdorf 2007.
Sirmond 1631 : J. Sirmond, Appendix Codicis Theodosiani Novis Constitution-

ibus cumulatior. Cum epistolis aliquot veterum Conciliorum et Pontificum Ro-
manorum nunc primum editis, Paris 1631.

Sommervogel 1896 : C. Sommervogel, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, 
t. 7, Paris-Bruxelles 1896 (réimpr. anast. Louvain 1960).

Turner 1900 : C.H. Turner, Chapters in the History of latin MSS, « JThS », 1, 
1899/1900, p. 435-41.



284  Olivier Huck

Turner 1903  : C.H. Turner, Chapters in the History of latin MSS. III. The 
Lyons-Petersburg MS of councils, « JThS », 4, 1902/1903, p. 426-34.

Vessey 1993 : M. Vessey, The Origins of the Collectio Sirmondiana. A new Look 
at the Evidence, in The Theodosian Code. Studies in the Law of late Antiquity, ed. 
J.D. Harries, I.N. Wood, London 1993, p. 178-99.

Wenger 1953 : L. Wenger, Die Quellen des römischen Rechts, Wien 1953.
Wood 1996 : I.N. Wood, Roman Law in the barbarian Kingdoms, in Rome and 

the North, ed. A. Ellegard, G. Akerström-Hougen, Jonsered 1996, p. 5-14.
Wormald 2003 : P. Wormald, The leges barbarorum : Law and Ethnicity in the 

post-roman West, in Regna and gentes. The Relationship between late antique 
and early medieval Peoples and Kingdoms in the Transformation of the roman 
World, ed. H.W. Goetz, J. Jarnut, W. Pohl, Leiden 2003, p. 21-53.

Zechiel-Eckes 1999 : K. Zechiel-Eckes, Florus von Lyon als Kirchenpolitiker 
und Publizist, Stuttgart 1999.



Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 285-308

La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia: 
il caso di un sermone attestato nel  
De incarnatione di Giovanni Cassiano
Michele Cutino

Abstract	 This research study examines in depth the question of 
the authenticity of the fragment of a sermon in natale Domini attributed 
to Ambrose of Milan in a dossier of patristic testimonies compiled by Cas-
sian at the end of his De incarnatione Domini contra Nestorium (VII, 25). 
This examination shows that the fragment cannot actually be attributed to 
the Bishop of Milan. In any case, it constitutes important evidence of the 
circulation in Gaul under the name of Ambrose of a discourse conceived 
at the end of the 4th century in the context of ecclesiastical controversies 
on asceticism and Mary’s virginitas in partu, which was reused in a com-
pletely different context, in that of the Christological questions leading up 
to the Council of Ephesus in 431. The sermon had a certain success, since 
a modified version of it seems to have been retained in three pseudep-
igraphic sermons of the 5th to 6th centuries.

Keywords: Ambrose of Milan; John Cassian; pseudepigraphic litera-
ture; homiletic production; virginity of Mary

Parole chiave: Ambrogio di Milano; Giovanni Cassiano; letteratu-
ra pseudepigrafa; produzione omiletica; verginità di Maria

Accesso aperto/Open access
© 2023 Michele Cutino (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_02

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 01.09.2023
Accepted 	  26.01.2024
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia: 
il caso di un sermone attestato nel  
De incarnatione di Giovanni Cassiano
Michele Cutino

Il tema della mia relazione è quello della circolazione del pensiero e delle 
opere di Ambrogio in Gallia a partire dal V secolo. Questo tema è senza 
dubbio da inserire nel più vasto fenomeno della fondazione dell’argomen-
tazione patristica in Occidente a partire dalla questione pelagiana1, in cui 
il ruolo autoritativo del vescovo milanese è, com’è noto, di assoluta im-
portanza2. Già lo stesso Pelagio sappiamo che documentava il principio 
dell’impeccantia basandosi, fra l’altro, su un passo dell’Expositio di Am-
brogio su Luca3, e che nel suo Pro libero arbitrio tesseva il suo elogio come 
vera autentica espressione della fede cattolica, che faceva il consenso ge-
nerale, in quanto mai contestata da alcuno, neppure dagli avversari4. Ma 
è nello scontro con Giuliano di Eclano nel decennio 420-30 che Agostino 
elabora il detto principio dell’argomentazione patristica mostrando come 
tutta la tradizione ecclesiastica anteriore a lui, occidentale e orientale, con-
corda con le sue posizioni5, e specialmente Ambrogio che diviene una sor-

1  Cfr. Eno 1981; Maschio 1986; Rébillard 2000; Rébillard 2001. 
2  Rinvio allo studio recente ed esaustivo di Aka-Brou 2022.
3  Si tratta del famoso caso di Zaccaria ed Elisabella ‘giusti dinanzi a Dio’ discusso da 

Ambrogio, già nella prospettiva della questione dell’impeccantia, in Exp. in Luc. I, 17, nel 
quale Pelagio, secondo Agostino (nat. et grat. 63, 74), vedeva una conferma autoritativa alla 
sua affermazione di tale principio: cfr. per un esame dettagliato della questione Aka-Brou 
2022, in particolare pp. 79-102.

4  Questo elogio da parte di Pelagio è menzionato da Agostino a partire dal De gratia 
Christi et de peccato originali I, 42-3, 46-7, (per altri testi, cfr. Aka-Brou 2022, pp. 105-6), 
in cui sembra essere riportato testualmente il testo di Pelagio: Beatus Ambrosius episcopus, 
in cuius praecipue libris Romana elucet fides, qui scriptorum inter Latinos flos quidam spe-
ciosus enituit, cuius fidem et purissimum in Scripturis sensum, ne inimicus quidem ausus est 
reprehendere. Cfr. de Veer 1975, in part. pp. 694-7.

5  Cfr. Grossi 2004; Ribreau 2019; Aka-Brou 2022, in part. pp. 182-287.



288  Michele Cutino

ta di alter ego del suo pensiero6. Quando poi intorno al 427 dei monaci di 
Marsiglia – nell’ambito di quella che è chiamata impropriamente ‘questio-
ne semi-pelagiana’7- esprimono dei dubbi sull’idea della predestinazione 
agostiniana, il vescovo di Ippona invia loro nel 429 il De praedestinatione 
sanctorum et il De dono perseverantiae – costituenti, in effetti, all’origine, 
primo e secondo libro di una stessa opera - in cui le citazioni ambrosiane 
in quanto autorevoli antecedenti del suo pensiero, hanno la loro parte8. 
Perciò non deve stupire che Prospero di Aquitania continuerà nella dire-
zione di Agostino, citando il vescovo milanese9 nelle opere contro i mona-
ci marsigliesi, per esempio nel Contra Collatorem, del 432-3, che è diretto 
contro le Conlationes di Cassiano.

A partire dunque da questo momento, l’immagine di Ambrogio doctor 
ecclesiae catholicae è solidamente affermata dappertutto, Gallia compresa, 
secondo i già menzionati canoni dell’autorità patristica. Peraltro, che Am-
brogio fosse fra gli autori ben disponibili nelle biblioteche facenti capo al 
contesto monastico provenzale, in particolare con gli scritti ascetici sulla 
verginità, con le esegesi sui salmi e con la sua Expositio sul vangelo di 
Luca, è cosa ben provata10. 

6  Anche la commissione della Vita Ambrosii a Paolino da parte di Agostino, a mio av-
viso da datare al 422 (cfr. Cutino 2021), rientra in questo processo di appropriazione del 
modello, per cui si veda anche Zelzer 1998.

7  Per la storia della questione, cfr. Weaver 1996 e Ogliari 2003.
8  Si tratta esclusivamente di citazioni appartenenti al De dono perseverantiae (8, 19; 13, 

33; 19, 48-50; 23, 64), in cui appunto si rivendica all’azione della grazia non solo l’initium 
fidei, ma anche il dono di perseverare nella fede a coloro che Dio ha predestinati. I testi ci-
tati (fuga, 1, 1-2; Exp. in Luc., I, 10; VII,27) sono già tenuti in conto nella stessa prospettiva 
nella polemica con Giuliano (cfr. c. duas epist. Pelag., IV, 11, 30; c. Iulian., II, 8, 23; c. Iulian. 
op. imp., I, 93; 138; II, 85), in cui anche si ritrova insistentemente il binomio Cipriano-
Ambrogio (cfr. Aka-Brou 2022, pp. 231-46).

9  Ambrogio è l’unico che Prospero ritiene degno di figurare, accanto al preponderante 
Agostino, fra i Patres che rivestono un ruolo autorevole nella tradizione, in C. coll., 9, 3. Cfr. 
Delmulle 2018, in part. pp. 202-7.

10  Cfr. Kelly 1989, in particolare p. 141; Dulaey 2006, in part. p. 203-7.



289  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

1.  Status quaestionis

Per approfondire i dati relativi alla circolazione delle opere del vesco-
vo di Milano in Gallia, mi pare particolarmente interessante prendere in 
considerazione un caso esemplare di tale circolazione. Mi riferisco alle 
citazioni di alcune opere di Ambrogio da parte di Giovanni Cassiano 
nel settimo e ultimo libro del suo De incarnatione Domini contra Nesto-
rium11, concepito dal monaco marsigliese nel periodo immediatamente 
antecedente il concilio di Efeso del 431, che egli conclude appunto con 
una carrellata di opinioni di autori ecclesiastici, secondo il detto criterio 
dell’argomentazione patristica12, citando fra quelli occidentali Ilario di 
Poitiers, Ambrogio di Milano, Girolamo, Rufino ed Agostino13. L’auto-
revolezza di Ambrogio, che possiamo dunque considerare topica in virtù 
della sua generale condivisione, è sottolineata dal monaco marsigliese, ol-
tre che attraverso l’epiteto che lo accompagna, eximius dei sacerdos, an-
che dalla bella definizione di lui come “anello splendente costantemente 
al dito di Dio”14. Cassiano cita nell’ordine un passaggio del De virginibus 
I, 46, ma in modo selettivo e con rimaneggiamenti15, alcune linee di un 

11  Cassian., incar. Domin. c. Nest., VII, 25, CSEL XVII (1888), ed. M. Petschenig, p. 383, 
16 – p. 384, 7.

12  Anche se questo criterio non è del tutto enucleato: in effetti gli autori ecclesiastici non 
sono citati come esempi di autorità accanto alla Scrittura, alla quale solo si riconosce questo 
ruolo autoritativo, ma come conferma, sul piano della fede dei Christiana tempora, dei dati 
scritturali sui quali Cassiano ha basato la sua argomentazione: cfr. VII, 24 Sed tempus tan-
dem est finem libro, immo universo operi inponere, si pauca tamen sanctorum virorum atque 
illustrium sacerdotum dicta subdidero, ut id, quod auctoritate testimoniorum sacrorum iam 
approbavimus, etiam fide praesentis temporis roboremus.

13  VII, 24-27. Seguono ai parr. 28-30 fra i Padri greci, Gregorio di Nazianzio, Atanasio di 
Alessandria e Giovanni Crisostomo.

14  VII, 25, 383, ll. 16-17: Ambrosius, eximius Dei sacerdos, qui a manu Domini non rece-
dens, in Dei semper digito quasi gemma rutilavit…

15  Questo il testo di Cassiano (VII, 25, 383, ll. 18-23): in libro qui est ad virgines ita me-
morat: “Fraternus meus candidus et rubeus” (Ct 5, 10), candidus quia patris splendor est, 
rubeus quia partus est virginis. Memento tamen in eo antiquiora divinitatis insignia quam 
corporis sacramenta. Non enim coepit ex virgine, sed qui erat, venit in virginem. E questo il 
testo originario di Ambrogio nell’edizione di Cazzaniga 1948: “Fraternus meus candidus 
et rubeus” (Ct 5, 10). Decet enim ut plene noveris, virgo, quem diligis atque omne in eo et in-



290  Michele Cutino

altrimenti sconosciuto in Natale Domini, e una breve citazione dell’inizio 
del secondo libro dell’Expositio sul vangelo di Luca (II,116). Sapere dunque 
se è la Gallia, nello specifico la Provenza, che ci restituisce un inedito am-
brosiano, attestando così una circolazione di sue opere sconosciute anche 
alla tradizione milanese, che pure, assai ricca, ben presto, subito dopo la 
morte di Ambrogio nel 397, si premura di curare varie edizioni, spesso 
tematiche, delle sue opere, esprimendosi per conseguenza sull’autenticità 
ambrosiana del passo, è di estremo interesse per l’oggetto di questo con-
vegno. Peraltro le citazioni ambrosiane di Cassiano hanno avuto un certo 
successo tanto che le ritroviamo come Excerpta Ambrosii, nonostante si-
ano anche comprese le frasi di raccordo di Cassiano, che le introducono, 
nel ms. Parisinus Latinus 2785 del X sec., f. 46-46v, in cui essi sono stati 
identificati da P. Courcelle17.

La situazione del frammento di questa presunta opera ambrosiana è 
complicata innanzitutto dal fatto che anche fra i passi addotti prima per 
Ilario di Poitiers si trova un excerptum che Cassiano dice appartenere al 
prologo dei Commentarii in Matthaeum, non altrimenti attestato, in cui 
questo autore ci fornirebbe una sorta di schizzo del piano dell’opera ap-
punto annunciato in detto prologo18. J. Doignon, che di Ilario, come è 
noto, era grande esperto, nega qualsiasi veridicità all’esistenza di questo 
prologo19: egli ritiene che Cassiano abbia fatto una sorta di parafrasi di 
espressioni del commento ilariano a Mt 2. 5, così come aveva fatto il papa 
Celestino in occasione di un concilio tenutosi a Roma nel 430, generan-
do un frammento apocrifo dell’Ad Constantium, ma in effetti frutto della 

genitae divinitatis et adsumptae mysterium incorporationis agnoscas. Candidus merito, quia 
patris splendor, rubeus quia partus est virginis. Color in eo fulget et rutilat utriusque naturae. 
Memento tamen in eo antiquiora divinitatis insignia quam corporis sacramenta, quia non 
coepit ex virgine, sed qui erat, venit in virginem. Ho indicato con una doppia sottolineatura 
le modifiche nel testo di Cassiano, e con la sottolineatura scempia le omissioni, non ricon-
ducibili né le une né le altre a varianti nella trasmissione testuale, per cui esse sono dovute 
alla ratio approssimativa con cui Cassiano cita la lettera del passo.

16  Questa sì, vista anche la breve estensione, fedele (VII, 25, 384, ll. 7-9): item in exposi-
tione evangelii secundum Lucam: Quod ea potissimum lecta est ur deum pareret, quae erat 
desponsata viro.

17  Courcelle 1955.
18  Cassian., incar. Domin. c. Nest., VII, 25.
19  Doignon 1971, in part. pp. 228-9.



291  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

contaminazione di espressioni tratte dal De trinitate del vescovo di Poi-
tiers, che sarà in seguito riprodotto da Arnobio il Giovane20. Che però 
Cassiano si produca per l’in Matthaeum di Ilario nella stessa operazio-
ne epitomatrice di Celestino, è tutto da dimostrare: penso che su questo 
aspetto potrà ben pronunciarsi Ch. Guignard, che ha recentemente so-
stenuto a Strasburgo il suo Habilitationschrift, strettamente connesso al 
commento di Ilario sul Vangelo21. Ciò che ci importa è che Doignon ap-
plica a Cassiano epitomatore di Ilario quanto ha rinvenuto nel Celestino 
effettivamente autore di un apocrifo ilariano, sulla scorta del fatto che il 
passaggio dell’ in natale Domini per lui è appunto una parafrasi, operata 
sempre da Cassiano, di passi ambrosiani, in particolare di inst. virg., 8, 52 
e epist. extra coll., 15, 6. D’altra parte proprio sulla affinità con questi passi 
si fonda Courcelle22 per motivare la paternità effettivamente ambrosia-
na del frammento, contestando da parte sua le perplessità che H. Frank23 
aveva espresso sul carattere ambrosiano di alcuni elementi della lexis del 
frammento.

La situazione del frammento citato da Cassiano è però ulteriormente 
complicata dal fatto che esso trova riscontro anche all’interno di alcuni 
sermoni probabilmente di VI/VII sec., in parte pseudoagostiniani, in parte 
attribuiti ad altri autori come Massimo di Torino o Severiano di Gabala, i 
cui rapporti reciproci sono stati oggetto di dibattito. Si tratta in particolare 
del sermo in natali Domini, intitolato dall’incipit Quis tantarum rerum24, 
di un altro sermone cominciante per Diei huius adventum, pubblicato da 
A.B. Caillau, I, 10 Caillau-Saint-Yves25, e dell’omelia Proxima dominica 
attribuita a Massimo di Torino26.

Il rapporto fra questi testi e il frammento ambrosiano, e le relazioni ge-
netiche fra questi testi al loro interno sono particolarmente intriganti. W. 
Bergmann27 riteneva già che il Quis tantarum rerum ci restituisse nella sua 

20  Cfr. Conflictus cum Serapione II, 13. Per la complessa questione si veda Doignon 
1964.

21  Guignard 2020.
22  Courcelle 1955, p. 319.
23  Frank 1952, in part. p. 215.
24  Consultabile ancora in PL 39, 1987-1989.
25  Riprodotto nel Supplementum della Patrologia, PLS 927-929.
26  Edita anch’essa in PL 57, 235-238 come omelia 5.
27  Bergmann 1898. Cfr. anche Frank 1952, pp. 203-4.



292  Michele Cutino

integralità il sermone ambrosiano originario, che però aveva subito degli 
importanti correttivi in senso nestoriano28. Su questa linea si poneva il 
Courcelle, aggiungendo da parte sua argomenti invero assai poco solidi, 
e cioè l’uso in questo sermone del termine paranymphus, termine raro 
già ambrosiano29, che però appartiene ad una porzione del testo giudicata 
già dai Maurini30 interpolata, un riferimento31 alla IV ecloga virgiliana, v. 
21 nova progenies caelo demittitur alto, che si inquadrerebbe secondo lo 
studioso francese nella nota sensibilità ambrosiana verso la poesia virgi-
liana, bucolica in particolare32, e infine la citazione di Ez 44, 2, abituale in 
Ambrogio, come vedremo fra breve, a proposito della verginità di Maria: 
tale argomento tuttavia non è cogente per provare l’autenticità ambro-
siana dell’intero sermo in natali Domini perché la citazione di Ez 44, 2 
è appartiene alla porzione del sermone coincidente col frammento cita-
to da Cassiano. I successivi pronunciamenti su questa vicenda, quelli di 
L. Brou33 e di H. Barré34, danno per scontata l’autenticità del frammento 
ambrosiano. Barré, che costituisce in effetti l’ultimo pronunciamento su 
questa complessa questione, precisa però che il Quis tantarum rerum non 
è la versione nestoriana del sermone ambrosiano riprodotto da Cassiano, 
in quanto esso si basa sul Diei huius, che a sua volta tiene in conto, modi-
ficandolo, il sermone ambrosiano e vi aggiunge un passo del De fide del 
vescovo di Milano35, per cui a suo avviso la situazione di dipendenza fra 
tutti i testi del dossier può essere schematizzata in tal modo36:

28  Si tratta in effetti di espressioni che riducono la dimensione umana del Cristo ad una 
nascita secundum carnem (par. 4-5), per cui si parla di ortum dominici corporis (par. 1),e di 
miraculum corporis dominici (par. 4).

29  Cfr. Ambr. epist. IX, 62, 18.
30  Cfr. PL 39, 1987, nota b: «in manuscriptis variis cum insigni varietate reperitur. Qui-

dam id totum omittunt quod ansulis comprehensum est, ab illis verbis, Praedicamus hodie, 
etc., usque ad finem n. 3». Il Frank attribuisce un’origine greca a questo inciso: cfr. Frank 
1952, pp. 197-202.

31  PL 39, 1989.
32  Courcelle 1955, p. 319 n. 1.
33  Brou 1952.
34  Barré 1963.
35  Fide, I, 4, 31-32
36  Barré 1963, p. 137.



293  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

La questione merita, a mio avviso, di essere riconsiderata perché a più 
di 60 anni di distanza non ci sono di fatto esami affidabili dell’autenticità 
o dell’inaffidabilità del frammento, essendosi di fatto concentrata la critica 
soprattutto sul rapporto interno fra i sermoni posteriori in cui esso è inclu-
so. Bisogna in effetti esaminare in sé e per sé il frammento cassianeo per 
verificarne gli elementi che possono essere chiaramente stabiliti, e nello 
stesso tempo vederlo nella ‘profondità’ della sua trasmissione, alla luce del 
trattamento che ad esso riservano i sermoni di incerta attribuzione che lo 
contengono.

2.  Il frammento ambrosiano

Riproduco innanzitutto il frammento secondo l’edizione CSEL del De 
incarnatione di Cassiano, eccezion fatta per parturit37 (l. 3), attestato dalla 
parte più significativa dei manoscritti presi in considerazione nell’edizio-
ne CSEL e confermato dagli Excerpta del Parisinus Latinus 2785, in luogo 
del parturiit accolto dall’editore M. Petschenig:

Item ipsius in natale Domini: Videte miraculum matris dominicae : virgo conce-
pit, virgo peperit, virgo cum parturit, virgo gravida, virgo post partum, sicut in 
Ezechiele dicitur: “Et porta erat clausa et non est aperta, quia dominus transivit 
per eam” (Ez. 44, 2). Gloriosa virginitas et praeclara fecunditas. Dominus mundi 
nascitur, et nullus est gemitus parientis: vacuatur uterus, infans excipitur, nec ta-
men virginitas violatur. Fas erat ut Deo nascente meritum cresceret castitatis, nec 
per eius egressum violarentur integra, qui venerat sanare corrupta.

37  Così anche Courcelle 1955, p. 319 e n. 2.



294  Michele Cutino

Il frammento si focalizza sul prodigio/miraculum della madre del Si-
gnore la cui maternità virginale è sottolineata in varie dimensioni attra-
verso l’accumulo di espressioni in anafora, virgo concepit, virgo peperit, 
virgo cum parturit, virgo gravida, virgo post partum, corroborate dalla ci-
tazione di Ez 44, 2 (sicut in Ezechiele dicitur), riferito a Maria porta chiusa 
per la quale può passare solo il Signore. Sulla base di questa citazione il 
frammento, come è evidente, risulta così centrato sull’aspetto più prodi-
gioso della duplice caratteristica di vergine e madre di Maria (tradotto nel 
binomio gloriosa virginitas/praeclara fecuditas), ossia quello della sua vir-
ginitas in partu: di Maria si sottolinea il fatto che partorisce senza gemiti 
il Signore del mondo, e che la sua virginità non risulta violata dall’uscita/
egressus del Cristo, ciò di cui si dà un’interpretazione morale: non poteva 
ledere l’integrità, in tal caso virginale, chi era venuto a sanare ciò che era 
corrotto.

a) Comincerei la mia analisi dal nesso mater dominica da cui il passo 
è inaugurato: sulle 265 occorrenze ambrosiane dell’aggettivo dominicus, 
in nessun caso esso è riferito a Maria38: lo troviamo comunemente, come 
equivalente di un genitivo soggettivo, riferito a passio39, incarnatio40, ora-
tio41, crux42, resurrectio43, e ovviamente dies44, mentre per il titolo di The-
otókos, Madre di Dio, come si sa, oggetto di discussioni particolarmente 
virulenti fra Cirillo e Nestorio nel periodo che precede il pronunciamento 
dogmatico definitivo a questo riguardo del Concilio di Efeso del 431, Am-
brogio è il primo in ambito latino a presentare questa qualifica45, appar-
tenente alla tradizione cristiana, in specie a quella alessandrina secondo il 
principio della communicatio idiomatum.

38  Altrove, si veda Claud. Mam., anim. 8, 6: Gabriel ante oculos dominicae matris adsi-
steret.

39  Cfr. e.g. hex., IV, 4, 13; VI, 10, 76; Cain et Abel, I, 8, 31.
40  Cfr. e.g. Cain et Abel, I, 4, 7.
41  Cfr. e.g. Cain et Abel, I, 9, 37.
42  Cfr. e.g. Cain et Abel, II, 4, 14.
43  Cfr. e.g. Abr., I, 5, 39.
44  Cfr. e.g. Abr., II, 11, 79.
45  Cfr. virg., II, 7: Quid nobilius Dei matre? Si vedano anche hex. V, 20, 65; Exp. Luc. II, 

10; 13; X, 130, e Huhn 1954, in part. pp. 13-9.



295  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

b) In secondo luogo stupiscono le distonie sul piano stilistico, e cioè non 
solo l’inconcinnitas, ma in qualche modo l’incongruenza delle accumula-
zioni in anafora che connotano le dimensioni della verginità di Maria. 
Infatti dopo la coppia perfettamente omogenea virgo concepit, virgo pepe-
rit, una prima incongruenza sembrerebbe essere costituita da virgo cum 
parturit, sul piano sintattico per il ricorso alla proposizione temporale col 
presente, su quello concettuale in virtù dell’insistenza di pario e parturio, 
pur nelle sfumature che li differenziano – l’uno essendo l’equivalente del 
greco generico τίκτω46, il suo derivato mettendo più l’accento sull’aspetto 
doloroso del generare come il greco ὠδίνω47- sull’idea del parto virginale 
di Maria, tant’è che subito dopo, quando il frammento si riferisce al parto 
senza dolore di Maria, nullus est gemitus parientis, e ci si sarebbe perciò 
aspettati piuttosto parturio, troviamo invece pario, per cui non sembra 
che l’autore faccia un uso semanticamente differenziato dei due termini, li 
ritiene anzi intercambiabili. Ma c’è di più. La serie verbale è bruscamente 
interrotta poi dal nesso nominale virgo gravida, che peraltro concettual-
mente ritorna all’idea iniziale del concepimento, ed è seguito da virgo post 
partum. Questa incongruenza ci dice che la serie anaforica non può essere 
qualificata come un’attestazione della triplice formula della verginità di 
Maria ante partum, in partu e post partum, sul piano di quella che trovia-
mo per la prima volta in Zenone di Verona48. Piuttosto i cinque membri 
della serie sembrerebbero seguire, sul piano formale e concettuale, una 
successione 2+1+2, in cui il primo binomio (virgo concepit, virgo peperit) 
e il secondo (virgo gravida, virgo post partum) alludono alla concezione 
e al parto virginale di Maria, e sono intervallati da quella che ha tutta 
l’aria di una sorta di glossa, precisante il peperit nella direzione esplicita 
del mantenimento della verginità di Maria all’atto del partorire, in partu 
appunto. Che anche il secondo binomio vada nella direzione del primo 
si evince dal fatto che post partum non può essere inteso nel frammento 
nel senso dell’affermazione della verginità perpetua di Maria, anche dopo 
la generazione di Gesù, che esso avrà tecnicamente, e ha anche nel passo 

46  Cfr. Paul. Fest. p. 52: quod graece κύειν parere sit; Gloss. pario: τίκτω. Si veda ThlL X/1, 
399, ll. 39-40.

47  Si veda Mar. Victorin. in Gal., IV, 27: parturire … in dolore esse est, cum partus effun-
ditur; Ambrosiast., in Rom. 8, 22: parturire dolere est.

48  Zeno tract., I, 54, 5: Maria virgo incorrupta concepit, post conceptum virgo peperit, post 
partum virgo permansit.



296  Michele Cutino

di Zenone appena evocato: lo mostra chiaramente il fatto che la serie è 
chiosata – sicut in Ezechiele dicitur- da una ‘citazione’ particolare di Ez 
44, 2 che con i tempi al passato (Et porta erat clausa et non est aperta, quia 
dominus transivit per eam), fa capire di essere riferita alla porta/Maria che 
rimane chiusa anche al passaggio del Cristo dopo il parto. E la notazione 
finale del frammento nec per eius egressum violarentur integra ribadisce 
quest’idea.

c) Quanto c’è di ambrosiano in questa serie? Certo nulla sul piano sti-
listico-formale, essendo abitualmente il vescovo milanese, come è noto, 
stilisticamente sorvegliato nelle sue articolazioni retoriche in anafora. Se 
poi si guardano i membri prendendoli isolatamente, certamente ambro-
siano è il primo binomio49, ma il doppione pario/parturio nel vescovo mi-
lanese è sempre giustificato su base scritturistica50, e nel caso di Maria esso 
risponde a una intenzionalità teologica ben precisa51 che qui non sembra 
affatto emergere. Virgo gravida è nesso del tutto inattestato perché dell’ag-
gettivo in tutta l’opera ambrosiana c’è una sola occorrenza, e non in rife-
rimento alla gravidanza di Maria52.

49  La concorrenza dei due verbi in riferimento a Maria è particolarmente insistita nell’o-
pera ambrosiana (cfr. exp. Luc. II, 7; inst. virg., 16, 98; epist. extra coll., 15, 5), ma la formula-
zione più prossima a quella del nostro frammento, per virgo in anafora è senz’altro virginit., 
11, 65: virgo concepit, virgo peperit bonum odorem, dei filium.

50  È il caso di Cain et Abel, I, 10, 47 o di Iacob, II, 11, 57 in cui et parturivit et peperit sono 
in linea con il dettato di Is. 26, 18 nella forma della Vetus Latina = Septuaginta, o di Isaac, 
8, 73 illic parturivit te quae peperit te che tiene in conto Ct 8, 5. 

51  È il caso di expl. ps., 47, 11 che differenzia i due verbi a proposito di Maria Ideo eum 
Maria non parturit, sed peperit, quia et dominum et salutare sciebat ex se esse generandum, 
in cui Ambrogio, come nota giustamente Pizzolato 1980, p. 237 n. 19, sulla scorta di Io 
16, 21, distingue con parturio il parto di Maria nel tempo, storicamente, dal fatto che ella 
l’ha già misticamente generato (= pario) nella fede, riconoscendolo come Signore e Salva-
tore. Non si può certo, d’altra parte, fare ricorso a questo passo come fa Frank 1952, p. 215 
– in questo ha perfettamente ragione Courcelle 1955, p. 318, che si richiama a inst. virg. 
5, 39: et utique minus erat hominem resurrexisse quam virginem parturisse – per motivare 
che Ambrogio non usa parturio per il parto della vergine.

52  Cfr. hex., VI, 4, 25: Quamvis cibi desiderio teneatur et potus, transcurrit tamen aliena 
ubera gravida.



297  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

d) Se poi si passa alla citazione del profeta Ezechiele le considerazioni 
che si possono fare diventano davvero interessanti. Dico subito che la for-
ma nella quale Ez 44, 2 è citato nel frammento sicut in Ezechiele dicitur: 
“Et porta erat clausa et non est aperta, quia dominus transivit per eam” 
non trova corrispondenza nelle due occorrenze in cui esso è citato espli-
citamente da Ambrogio. Le riproduco entrambe perché, come abbiamo 
visto, sono appunto le occorrenze che vengono oppostamente interpreta-
te da Doignon come la base del centone ambrosiano realizzato da Cassia-
no nel frammento, e da Courcelle, invece, come prova dell’autenticità del 
frammento stesso.

inst. virg., 8, 52-53. 55: “Porta haec clausa erit et non aperietur, et nemo transibit 
per eam, quoniam dominus deus Israel transibit per eam” … Quae est haec porta, 
nisi Maria? Ideo clausa quia virgo. Porta igitur Maria, per quam Christus intravit 
in hunc mundum, quando virginali fusus est partu, et genitalia virginitatis clau-
stra non solvit. Mansit intemeratum septum pudoris, et inviolata integritatis du-
ravere signacula, cum exiret ex virgine, cuius altitudinem mundus sustinere non 
posset. “Haec” inquit “porta clausa erit et non aperietur”. Bona porta Maria, quae 
clausa erat, et non aperiebatur. Transivit per eam Christus, sed non aperuit. … 
“Porta haec clausa erit et non aperietur et nemo transibit per eam”, hoc est nemo 
hominum, “quoniam dominus”, inquit, “Deus Israel transibit per eam”. “Eritque 
clausa”, id est post transitum domini erit clausa et non aperietur a quoquam, nec 
aperta est. 

Epist. extra coll., 15, 5-6: Haec est virgo quae in utero concepit, virgo quae peperit 
filium; sic enim scriptum est: “Ecce virgo in utero accipiet et pariet filium” (Is. 7, 
14), non enim concepturam tantummodo virginem sed et parituram virginem 
dixit. Quae autem est illa porta sanctorum, illa exterior ad orientem quae manet 
clausa “et nemo” inquit, “pertransibit eam sed solus deus Israhel transibit per 
eam?” Nonne haec porta Maria est per quam in hunc mundum redemptor intra-
vit? Haec est porta iustitiae sicut ipse dixit: “Sine nos implere omnem iustitiam” 
(Mt 3, 15), haec porta est Maria de qua scriptum est quia dominus pertransibit 
eam et erit clausa post partum, quia virgo et concepit et genuit.

Il primo passaggio fa parte di una delle opere ascetiche di Ambrogio, il 
De institutione virginis, composto intorno al 392-3 in rapporto all’affaire 
del vescovo Bonoso, combattuto da Ambrogio in quegli anni, perché ne-
gava la virginitas post partum di Maria, e cioè la verginità perpetua di Ma-



298  Michele Cutino

ria anche dopo avere messo al mondo il Cristo53. È in questo contesto che 
Ez 44, 2 acquisisce un ruolo centrale accanto a Io 19, 26-7. La porta chiusa 
è Maria attraverso la quale il Cristo, e nessun altro più anche in avvenire, 
è potuto venire al mondo senza infrangere i signacula integritatis, i segni 
della verginità. Si noterà che il testo di Ezechiele è innanzitutto interpreta-
to in relazione al parto virginale di Maria54 (Quae est haec porta, nisi Ma-
ria? Ideo clausa quia virgo. Porta igitur Maria, per quam Christus intravit 
in hunc mundum, quando virginali fusus est partu, et genitalia virginitatis 
claustra non solvit), sicché, nonostante i tempi al futuro della profezia, 
essa è parafrasata da Ambrogio con i tempi al passato, in riferimento alla 
già verificatasi venuta al mondo del Cristo attraverso il parto di Maria, in 
una forma che è esattamente speculare alla citazione esplicita del nostro 
frammento, come mostra bene questo raffronto:

in natale Domini inst. virg. 8, 53
Sicut in Ezechiele dicitur: 
“Et porta erat clausa 
et non est aperta, quia 
dominus transivit per eam

“Haec” inquit “porta clausa erit et non aperietur”. 
Bona porta Maria, quae clausa erat, et non 
aperiebatur. Transivit per eam Christus, sed non 
aperuit

La corrispondenza non può essere casuale, perché il contesto è identico, 
la profezia di Ezechiele in rapporto alla virginitas in partu di Maria. Ciò 
che nel testo ambrosiano è parafrasi interpretativa applicata al passato= 
evento già realizzatosi di Ez 44, 2, nel frammento è presentato come il 
dettato stesso del testo di Ezechiele, che peraltro in questa formula in tutte 
le versioni bibliche è attestato esclusivamente nel nostro frammento.

Nel De institutione virginis Ambrogio non si ferma a questa prospettiva. 
Egli riferisce infatti la profezia non solo alla nascita già avvenuta del Cri-
sto, ma anche alla dimensione posteriore ad essa, per dirla con le parole 
del vescovo milanese, post transitum Christi: Porta haec clausa erit et non 
aperietur et nemo transibit per eam”, hoc est nemo hominum, “quoniam 
dominus”, inquit, “Deus Israel transibit per eam”. “Eritque clausa”, id est 
post transitum domini erit clausa et non aperietur a quoquam, nec aperta 

53  Su questa faccenda e la datazione dell’opera, cfr. Gori 1989, pp. 59-62; 78-80.
54  Per il tema della virginitas in partu, rinvio a De Aldama 1962, in part. pp. 113-8; 

Neumann 1962, in part. pp. 105-38.



299  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

est. Si tratta di una interpretazione della profezia che si ritrova in Girola-
mo55 e che Ambrogio potrebbe avere attinto da una omelia di Anfilòchio 
di Iconio56.

L’altro testo si riferisce invece all’affaire Gioviniano, prete romano, 
come è noto, contestatore delle basi ideologiche dell’ascetismo monastico, 
e, fra le altre cose, proprio della virginitas in partu di Maria57. Gioviniano 
fu condannato all’inizio del 393 da un sinodo romano riunito da papa 
Siricio, e Ambrogio si adoperò poco dopo per ribadire questa condanna 
in occasione di un sinodo milanese – e ciò perché le idee di Gioviniano 
avevano fatto presa anche negli ambienti monastici e più generalmente 
clericali, dell’Italia settentrionale58–, i cui pronunciamenti ufficiali sono 
costituiti appunto dalla epist. extra coll. 15, da cui proviene il nostro passo. 
Notiamo che esso esordisce con l’affermazione del parto virginale di Ma-
ria, evocato con il binomio, che abbiamo visto ormai topico in Ambrogio, 
dei verbi concipio e pario con virgo in anafora proprio come nel nostro 
frammento (virgo quae in utero concepit, virgo quae peperit filium … non 
enim concepturam tantummodo virginem sed et parituram virginem dixit). 
La profezia di Ezechiele, sempre correttamente citata al futuro, è interpre-
tata, come nel caso del passaggio di inst. virg., nella prospettiva dell’avve-
nimento effettivamente già verificatosi del Cristo dando alla luce il quale 
Maria rimane vergine59. E alla fine del passo il concetto è di nuovo riba-
dito, con un’interpretazione del nesso post partum in riferimento stret-
tamente alla virginitas in partu (« la porta rimarrà chiusa dopo il parto » 
= Maria non perde la sua verginità avendo partorito Gesù), supportata 

55  Hier., In Ez. XIII, 44, 2.
56  Cfr. Amph., Orat. 1, 3 e Harmuth 1933, in part. pp. 53-71.
57  Su quest’altra vicenda, si vedano Duval 2003; Hunter 2007.
58  Alcuni monaci milanesi avevano rinunciato al loro stato a seguito della predicazione 

di due seguaci di Gioviniano, tali Sarmazione e Barbaziano: questi soggetti, a quanto risulta 
dalla lunga epist. extra coll. 14, inviata da Ambrogio alla chiesa di Vercelli, rischiavano 
anche di influenzare negativamente la successione episcopale in questa sede, dipendente 
da Milano, dove Ambrogio voleva insediare una figura di asceta/vescovo, in linea con la 
tradizione di questa città, rappresentata da Eusebio: su tutta questa complessa questione, 
mi permetto di rinviare a Cutino 2016.

59  È interessante notare che qui a Ez 44, 2 Ambrogio applica l’interpretazione che una 
lunga tradizione cristiana applicava già a Is 7, 16 secondo il testo della Settanta – «la vergine 
partorirà un figlio».



300  Michele Cutino

ancora una volta dal binomio concepire/partorire, haec porta est Maria de 
qua scriptum est quia dominus pertransibit eam et erit clausa post partum, 
quia virgo et concepit et genuit, esattamente nella stessa prospettiva del 
nostro frammento, in cui la locuzione temporale post partum, come ab-
biamo visto, è da intendersi così alla luce della particolare citazione di Ez 
44, 2 fornita a suo supporto.

e) Se si passa poi alla seconda parte del frammento, notiamo che esso si 
produce in dei concetti che sono complementari in Ambrogio rispetto alle 
tematiche della verginità di Maria, e cioè nella fattispecie l’idea che Maria 
generi il Signore del mondo60, nonché quella del parto senza gemiti di Ma-
ria che supporta la virginitas in partu61, e infine ribadisce il punto nodale 
del parto virginale di Maria. Ma invano si cercherebbero in questa parte 
corrispondenze formali specifiche con Ambrogio, in quanto la lexis risulta 
piuttosto autonoma, a differenza di quanto osservato nelle prime due linee.

Cosa possiamo dunque osservare sulla base di questa analisi? La presen-
za letterale del binomio ambrosiano virgo concepit, virgo peperit in rap-
porto alla virginitas in partu, come in epist. extra coll. 15, 5, l’accezione di 
post partum nella prospettiva di questo stesso tema (= avendo partorito), 
come in epist. extra coll., 15, 6, la citazione di Ez 44, 2 secondo in effetti una 
parafrasi al passato, riferita ancora a quanto si è già verificato in occasio-
ne del parto prodigioso di Maria, che è perfettamente corrispondente alle 
espressioni di inst. virg., 8, 53, ma contraria alla prassi ambrosiana della 
citazione letterale di passi biblici, tutti questi elementi, in connessione con 

60  Si vedano a tal proposito ancora inst. virg., 8, 52 inviolata integritatis duravere 
signacula, cum exiret ex virgine, cuius altitudinem mundus sustinere non posset, e so-
prattutto epist. extra coll., 14, 33: Quid autem loquar quanta sit virginitatis gratia, quae 
meruit a Christo eligi ut esset etiam corporale Dei templum, in qua «corporaliter» ut legimus 
«habitavit plenitudo divinitatis» (Col 2,9)? Virgo genuit mundi salutem, virgo peperit vitam 
universorum. Sola ergo non debet esse virginitas quae omnibus in Christo profuit? Virgo 
portavit quem mundus iste capere ac sustinere non potest, testo in cui si ritrova anche il 
motivo del merito della verginità, presente egualmente nel nostro frammento (ut meritum 
cresceret castitatis).

61  Come mostra sufficientemente un passaggio dell’expositio su Luca, II, 7 concepit nos 
virgo de spiritu, parit nos virgo sine gemitu, cui si connette bene nullus est gemitus parientis 
del frammento.



301  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

le disfunzioni stilistiche – l’anafora 2+1+2, con la distonia della tempora-
le cum parturit- e lessicali (virgo gravida), riscontrabili nelle stesse prime 
linee del frammento, nonché con il ‘commento’ più libero delle altre linee 
del frammento, non riconducibili formalmente alla lexis ambrosiana, mi 
fanno senz’altro propendere per il carattere non autentico del frammento 
citato da Cassiano. Ciò però non vuole affatto dire che sia Cassiano a far 
passare per ambrosiano quello che è il frutto di una sua selezione orienta-
ta, come suppone Doignon, anzi. L’analisi operata ci fa intravedere l’esi-
stenza di un sermone, da cui il frammento è tratto, che doveva essere stato 
concepito in stretta connessione con le spinose questioni ecclesiastiche 
che avevano accompagnato le polemiche e i pronunciamenti ufficiali con-
tro Bonoso e contro Gioviniano fra 393 e 396, e che attingeva a piene mani 
al repertorio ambrosiano, visto il ruolo importante che il vescovo milanese 
aveva svolto in tali questioni, come responsabile della sede metropolitana 
più importante dell’Italia annonaria. Non stupisce che questo documen-
to a destinazione pastorale sia circolato rapidamente sotto il nome stesso 
di Ambrogio (morto nel 397), cui si rifaceva: la pseudoepigrafia, come è 
noto, è fenomeno assai frequente nelle dispute teologiche tardoantiche, 
tendente a far passare sotto l’autorità di personaggi importanti le idee che 
si intendevano caldeggiare. È suggestivo pensare che questa attribuzione 
indebita sia avvenuta in ambito gallico, documentando così come le po-
lemiche sull’ascetismo monastico, cui il dibattito sulla verginità di Maria 
era connesso, avevano avuto un’eco anche in Gallia, ciò che ci lascia anche 
intravedere una composizione poetica come la Laus Iohannis, di cui mi 
sto occupando62, la quale sembrerebbe risalire alla fine IV secolo-inizi V e 
connettersi egualmente all’ambiente gallico.

3.  I testi omiletici e il frammento ambrosiano

3.1
Come abbiamo avuto modo di rilevare, Barré pensa che all’origine dei 

testi omiletici che comprendono il frammento, ci sia il sermone Diei huus 
= I, 10 Caillau-Saint-Yves, da collocare nel VI secolo, cui attingerebbero 
autonomamente il sermone Proxima dominica dello Ps.-Massimo di To-
rino e il Quis tantarum rerum, entrambi del VII secolo. In effetti, almeno 

62  Cfr. Cutino 2022.



302  Michele Cutino

a guardare più da vicino il modo in cui il frammento è ivi trasmesso, - ciò 
che non è stato mai fatto- la situazione mi sembra più complicata. Forni-
sco innanzitutto in questo schema 1 una sinossi comparativa delle quattro 
fonti:

Sermo in natale Domini 
in Cassian. De incar. 
Domin. c. Nest. VII, 

25, CSEL XVII (1888), 
383,16-384, 7

Ps.-Aug. In natali 
Domini V, PL 39, 1987-

1989

Sermo I, 10 Caillu-Saint-
Yves, PLS 927-929

Ps. Max. hom. V, PL 57, 
235-238

Ambrosius, eximius Dei 
sacerdos, qui a manu 
Domini non recedens, 
in Dei semper digito 
quasi gemma rutilavit, in 
libro qui est ad virgines 
ita memorat […] Item 
ipsius in natale Domini: 
Videte miraculum 
matris dominicae: virgo 
concepit, virgo peperit, 
virgo cum parturit, 
virgo gravida, virgo 
post partum, sicut in 
Ezechiele dicitur: “Et 
porta erat clausa et non 
est aperta, quia dominus 
transivit per eam” 
(Ez. 44, 2). Gloriosa 
virginitas et praeclara 
fecunditas. Dominus 
mundi nascitur, et nullus 
est gemitus parientis: 
vacuatur uterus, infans 
excipitur, nec tamen 
virginitas violatur. Fas 
erat ut Deo nascente 
meritum cresceret 
castitatis, nec per eius 
egressum violarentur 
integra, qui venerat 
sanare corrupta.

Parturit Par. Lat. 
2785, f. 46v; parturiit 
Petschening

 Vide miraculum matris 
dominici corporis. Virgo 
concipit, virgo gravida, 
virgo cum parturit, virgo 
post partum. Praeclara 
ergo illa virginitas et 
gloriosa fecunditas. 
Virtus mundi nascitur, 
et nullus parientis 
est gemitus: vacuatur 
uterus, infans excipitur, 
nec tamen virginitas 
violatur. Fas enim erat, 
ut Domino ex virgine 
secundum carnem 
nascente meritum 
cresceret castitatis, 
ne per eius adventum 
violarentur integra, qui 
veniebat sanare corrupta.

Videte miraculum 
matris Domini; virgo 
concepit, virgo parturit, 
virgo gravida, virgo 
post partum. Gloriosa 
virginitas et praeclara 
fecunditas. Virtus mundi 
nascitur et nullus est 
gemitus parturientis. 
Vacuatur uterus, infans 
excipitur, nec tamen 
virginitas violatur. 
Necesse erat, ut Deo 
nascente meritum 
cresceret castitatis, 
nec per eius adventum 
violarentur integra, qui 
venerat sanare corrupta.

Videte miraculum 
matris dominicae; 
virgo est cum concipit, 
virgo cum parturit, 
virgo post partum. 
Gloriosa virginitas et 
praeclara fecunditas. 
Virtus mundi nascitur 
et nullus est gemitus 
parturientis. Vacuatur 
uterus, infans excipitur, 
nec tamen virginitas 
violatur. Necesse erat, ut 
Deo nascente meritum 
cresceret castitatis, 
nec per eius adventum 
violaretur integritas, qui 
venerat sanare corrupta.



303  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

3.1.1
Se confrontiamo la porzione delle tre omelie riproducenti tale fram-

mento, possiamo innanzitutto notare che tutte e tre presentano delle ca-
ratteristiche importanti che le accomunano nella divergenza dalla forma 
della citazione cassianea.

3.1.2
Sermo in natale Domini    ≠    Ps.-Aug. In natali Domini V + Sermo I, 

10 Caillu-Saint-Yves + Ps. Max. hom. V
virgo peperit om.
Sicut in Ezechiele dicitur… per eam om.
Dominus mundi Virtus mundi
Per eius egressum Per eius adventum

Una, l’omissione di virgo peperit, nasce evidentemente dall’esigenza for-
male di evitare il doppione virgo peperit- virgo cum parturit: faccio notare, 
altresì, che tutti i tre testi, Diei huius compreso, hanno parturit al pre-
sente, variante attestata anche nei manoscritti del de incarnatione e negli 
Excerpta, che noi privilegiamo. Virtus mundi è sostanzialmente variante 
di Dominus mundi, accentuante se si vuole l’aspetto dinamico in senso eti-
mologico del Logos/Verbum che si incarna. Ma le altre due sono difformi-
tà sostanziali rispetto al testo tradito da Cassiano: si tratta dell’omissione 
della citazione di Ez. 44, 2 e della variante per eius adventum, «attraverso 
la sua venuta», del Cristo, evidentemente, al posto di per eius egressum, 
«in virtù della sua fuoriuscita». Questi due fattori fanno sì che la seconda 
parte del frammento nelle omelie pseudepigrafe che lo contengono sia in-
centrato non specificamente sulla virginitas in partu, ma sulla maternità 
virginale in generale di Maria, dovuta al fatto che l’incarnazione divina, 
finalizzata a sanare tutto ciò che era corrotto, non poteva infrangere la 
purezza virginale che da questa corruzione era appunto del tutto esente.

Ora, tale coincidenza di prospettive fra i tre testi potrebbe spiegarsi, con 
la dipendenza reciproca di questi testi, in particolare, come sostiene Barré, 
con la dipendenza di Quis tantarum rerum e dell’omelia pseudomassimia-
na dal Diei huius= sermone I. 10 Caillu. In effetti i dati sembrerebbero non 
autorizzarci affatto a procedere in questa direzione, come mostrano i tre 
schemi seguenti:



304  Michele Cutino

3.1.3
Sermo in natale Domini   + Ps.-Aug. In natali Domini V    ≠    Sermo I, 

10 Caillu-Saint-Yves + Ps. Max. hom. V
Parientis parturientis

3.1.4
Sermo in natale Domini   + Sermo I, 10 Caillu-Saint-Yves    ≠    Ps.-Aug. In natali 

Domini V +   Ps. Max. hom. V
Videte Vide
Gloriosa virginitas et praeclara fecunditas Praeclara… virginitas et gloriosa fecunditas
Deo nascente Domino ex virgine secundum carnem 

nascente
Nec (per eius egressum/adventum) Ne
venerat veniebat

3.1.5
Sermo in natale 

domini
Ps.-Aug. In natale 

Domini V
Sermo I, 10 Caillu-

Saint-Yves
Ps. Max. hom. V

Miraculum matris 
dominicae

Miraculum matris 
dominici corporis

Miraculum matris 
domini

Miraculum matris 
dominicae

virgo concepit, 
virgo peperit, virgo 
cum parturiit, virgo 
gravida, virgo post 
partum.

Virgo concipit, 
virgo gravida, virgo 
cum parturit, virgo 
post partum.

Virgo concepit, 
virgo parturit, virgo 
gravida, virgo post 
partum.

Virgo est cum 
concipit, virgo cum 
parturit, virgo post 
partum.

Fas erat Fas enim erat Necesse erat Dignum enim erat

Il sermone pseudoagostiniano in natali domini sembrerebbe il più au-
tonomo rispetto agli altri due sulla base della precisazione matris corporis 
dominici in luogo di matris dominicae, nonché della sostituzione di Deo 
nascente con Domino ex virgine secundum carnem nascente, elementi che 
vanno nella direzione del sapore nestoriano di questo sermone già notata 
dal Bergmann, ma non è così. Basta notare nello schema 3 la presenza di 
parientis del frammento cassianeo di contro alla sua variante più specifica 
parturientis del Diei huius e dello Ps.-Massimo, nonché nel terzo raffronto 
dello schema 5, fas erat – unica variante l’aggiunta di enim – rispetto alle 
varianti difformi necesse erat del sermone Caillau e dignum enim erat del 
sermone Proxima dominica.



305  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

D’altra parte, anche il testo dello Ps.-Massimo che Barré ritiene, con 
qualche ragione, in effetti, un ampliamento del Diei huius, presenta un’im-
portante tangenza autonoma con il frammento cassianeo: mi riferisco al 
nesso matris dominicae – primo raffronto dello schema 5 - che gli altri due 
testi modificano, coscienti del carattere straniante dell’espressione, nor-
malizzandola il sermo Caillau nel più usuale matris domini, intendendola 
in modo teologicamente orientato, come detto, il Quis tantatum rerum 
pseudagostiniano, con matris dominici corporis.

Questi elementi ci dicono che all’origine di queste tre omelie, se si con-
siderano le modalità secondo cui il frammento cassianeo si trova ripro-
dotto, c’è un testo originario comune che non è comunque il Diei huius, 
perché tutti e tre i discorsi hanno forme disgiuntive significative che esclu-
dono la possibilità di poter parlare di dipendenza diretta reciproca, alme-
no per questa parte delle tre omelie. Sarei propenso a ritenere questo testo 
comune una variante rimaneggiata del sermone cui attingeva Cassiano, 
non posteriore comunque al V s.. L’omelia che in generale si mostra più 
fedele a questo Urtext è senza dubbio il Diei huius, come attesta bene, 
fra l’altro, il secondo raffronto dello schema 5. Già nell’Urtext della serie 
anaforica riprodotta nel frammento, era stato omesso virgo peperit, ma 
l’incongruenza della sequenza che abbiamo rilevato, restava: il sermone 
Caillau non attua nessun accorgimento, lasciando peraltro la forma del 
perfetto virgo concepit non più giustificata dal pendant con virgo peperit, 
laddove gli altri due testi normalizzano al presente concipit per esigenze di 
concinnitas con gli altri verbi della serie; il Quis tantarum rerum, invece, 
sana quella che ritiene un’incongruenza logica invertendo l’ordine di virgo 
gravida con virgo cum parturit, per cui si ha la successione concepimento-
gravidanza-parto; l’omelia attribuita a Massimo va oltre, omettendo virgo 
gravida e uniformando i tre membri rimasti tutti come espressioni tem-
porali delle tre dimensioni della verginità perpetua di Maria, virgo cum 
concipit, virgo cum parturit, virgo post partum.

Conclusioni

Concludendo la nostra ricerca, mi dispiace, tanto più in convegno de-
dicato a circolazione di persone/opere/idee fra Gallia e Italia nel V-VI 
secolo, di non poter corroborare, alla luce dell’analisi fatta, l’idea di un 
inedito ambrosiano restituitoci in Gallia. Tutto l’esame indiziario sembra 
andare in altra direzione, ciò che è utile comunque al fine di dirimere la 



306  Michele Cutino

questione della paternità ambrosiana del frammento cassianeo. In ogni 
caso, al di là della questione paternità, questo dossier attesta anch’esso 
l’importanza del ruolo autoritativo acquisito da Ambrogio anche in Gallia 
in questioni dottrinali, in questo caso cristologiche. Mi pare interessante 
soprattutto rilevare che in Gallia all’inizio del V secolo circolava sotto il 
nome di Ambrogio un discorso in natale Domini, che risente senza dub-
bio del contesto delle discussioni sulla virginitas in partu di Maria di fine 
IV s., e che esso è stato adattato a tutt’altro contesto, quello della polemica 
sulle due nature del Cristo: in maniera fedele da Cassiano – che perciò non 
può essere affatto tacciato di iniziative epitomatrici personali, e questo è 
importante anche ai fini di una corretta valutazione dell’altro frammento 
inedito, proveniente dal prologo del Commento a Matteo di Ilario,- con 
adattamenti che ne mutano già la prospettiva nella versione originaria che 
ipotizzo all’origine di tre testi omiletici pseudepigrafi, e che diventano più 
consistenti e marcati – in senso nestoriano – in uno di essi in particolare, 
il sermome Quis tantarum rerum.

Bibliografia

Aka-Brou 2022: J.-P. Aka-Brou, Naissance d’une tradition patristique. L’auto-
rité d’Ambroise de Milan dans la controverse entre Augustin et les pélagiens, 
Paris 2022.

Barré 1963: H. Barré, Le sermon pseudo-augustinien App. 121, «RÉAug», 9, 
1963, pp. 111-37.

Bergmann 1898: W. Bergmann, Studien zur einer kritischen Sichtung des 
südgall. Predigtliteratur des fünften und sechsten Jahrhunderts, in Studien zur 
Geschichte der Theologie und der Kirche, t. I, 4, Leipzig 1898, pp. 276-9.

Brou 1952: C. Brou, L’ancien répons Videte miraculum. Un cas complexe de 
composition patristique, dans Colligere fragmenta, Mélanges A. Dold, Beuron 
1952, pp. 172-84.

Courcelle 1955: P. Courcelle, Sur quelques fragments non identifiés du Fond 
Latin de la Bibliothèque Nationale, dans Recueil de travaux offerts à M. Clovis 
Brunel par ses amis, collègues et élèves, Paris 1955, pp. 311-21.

Cutino 2016: M. Cutino, Digiuno e alimentazione nell’epist. 14 extra coll. di Am-
brogio di Milano: fra modelli di santità episcopale e polemiche antiascetiche, in 
Ambrogio e la natura. Atti del IV Dies Ambrosianus, Milano 2016, pp. 145-72.

Cutino 2021: M. Cutino, Il ruolo di Agostino nella redazione della Vita Ambro-



307  La circolazione delle opere ambrosiane in Gallia

sii di Paolino di Milano, in Satis episopaliter me dilexit, Ambrogio e Agostino, 
Studia Ambrosiana, Accademia Ambrosiana, Milano 2021, pp. 189-207.

Cutino 2022: M. Cutino, L’annonciation dans la Laus Iohannis (fin IVe s.- début 
Ve s.), dans Ch. Guignard (éd.), Beata Virgo Maria. Études sur la doctrine et le 
culte mariaux dans l’Église ancienne et médiévale, avec la collab. de Lucie Legat 
(Théologie historique 134), Paris 2022, pp. 98-132.

De Aldama 1962: J.A. De Aldama, La virginidad in partu en la exegesis patristi-
ca, «Salmaticensis», 9, 1962, pp. 113-53.

Delmulle 2018: J. Delmulle, Prosper d’Aquitaine contre Jean Cassien. Le 
Contra collatorem, l’appel à Rome du parti augustinien dans la querelle postpé-
lagienne, Rome-Barcelone 2018.

De Veer 1975: A.C. de Veer, L’utilisation de l’oeuvre ambrosienne en De gratia 
Christi et de peccato originali, note complémentaire n°. 6, in Oeuvres de saint 
Augustin 3e série: La grâce, t. 22: La crise pélagienne II, introduction, traduction 
et notes par J. Plagnieux-Fr.J. Thonnard, Paris 1975.

Doignon 1964: J. Doignon, Une compilation des textes d’Hilaire de Poitiers pré-
sentée par le pape Célestin Ier à un concile romain en 430, dans Oikoumene: Studi 
Paleocristiani in onore del Concilio Vaticano II, Catania 1964, pp. 477-97.

Doignon 1971: J. Doignon, Hilaire de Poitiers avant l’exile, Paris 1971.
Dulaey 2006: M. Dulaey, La bibliothèque du monastère de Lérins dans les pre-

mières décennies du Ve s., «Augustinianum», 46, 2006, pp. 187-230.
Duval 2003: Y.-M. Duval, L’Affaire Jovinien. D’une crise de la société romaine 

à une crise de la pensée chrétienne à la fin du ive et au début du ve siècle, Rome 
2003

Eno 1981: R. Eno, Doctrinal Autority in saint Augustine, «Augustinian Studies», 
12, 1981, pp. 133-172

Frank 1952: H. Frank, Patristisch-homiletische Quellen von Weihnachtstexten 
des römischen Stundengebetes, «Sacris Erudiri», 4, 1952, pp. 206-216.

Gori 1989: F. Gori (ed.), Sant’Ambrogio, Opere morali II/1, Verginità e vedovan-
za, 2 voll. Milano-Roma 1989.

Grossi 2004: V. Grossi, Il ricorso ad Ambrogio nell’Opus Imperfectum contra Iu-
lianum di Agostino, in A.V. Nazzaro, Giuliano d’Eclano e l’Hirpinia Christiana, 
Napoli 2004, pp. 115-146.

Guignard 2020: Ch. Guignard, “Comme des brebis au milieu des loups”. Le 
commentaire d’Hilaire de Poitiers sur Matthieu dans le contexte de l’offensive 
religieuse de Constance II en Occident, Monographie inédite présentée par C.G. 
en vue de l’obtention de l’HDR en Théologie Catholique, 9 décembre 2020.

Harmuth 1933: K. Harmuth, Die verschlossene Pforte. Eine Untersuchung zu Ez 
44, 1-3, Breslau 1933.



308  Michele Cutino

Hunter 2007: D.G. Hunter, Marriage, Celibacy and Heresy in Ancient Christia-
nity : The Jovinian Controversy, New York 2007.

Kelly 1989: J.F. Kelly, Eucherius of Lyon: Harbinger of Middle Ages, in E.A. 
Livingstone (éd.), Studia Patristica, vol. 23: Papers presented to the Teenth In-
ternational Conference on Patristic Studies held in Oxford. Late Greek Fathers, 
Latin Fathers after Nicea, Leuven 1989, pp. 138-42.

Maschio 1986: G. Maschio, L’argomentazione patristica di Agostino nella pri-
ma fase della controversia pelagiana (412-418), «Augustinianum», 26, 1986, pp. 
459-79

Neumann 1962: C.W. Neumann, The Virgin Mary in the Works of Saint Am-
brose, Fribourg 1962.

Ogliari 2003: D. Ogliari, Gratia et Certamen. The Relationship between Grace 
and Free Will in the Discussion of Augustine with the so-called Semipelagians, 
Leuven 2003.

Pizzolato 1980: L.F. Pizzolato (ed.), Sant’Ambrogio, Opere esegetiche VII/2, Com-
mento a Dodici Salmi, 2 voll. Milano-Roma 1980.

Rébillard 2000: E. Rébillard, A New Style of Argument in Christian Polemic: 
Augustine and the Use of Patristics Citations, «Journal of Early Christian Stu-
dies», 8, 2000, pp. 559-78.

Rébillard 2001: E. Rébillard, Augustin et ses autorités: l’élaboration de l’argu-
mentation patristique au cours de la controverse pélagienne, «Studia Patristica», 
38, 2001, pp. 245-63.

Ribreau 2019: M. Ribreau, La constitution du dossier patristique du Contra Iu-
lianum d’Augustin, «Augustiniana», 69, 2019, pp 239-75.

Weaver 1996: R. Weaver, Divine Grace and human Agency: A Study of the Se-
mi-Pelagian Controversy, Chicago 1996.

Zelzer 1998: M. Zelzer, Meus est praeceptor Ambrosius (Aug. contra Iulia-
num op. imperf. 6, 21), in Ch.-Fr. Collatz (hrsg. von), Dissertatiunculae criticae. 
Festschrift für Günther Christian, Würzburg 1998, pp. 367-75.



Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 309-353

« Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin 
Ve-début VIe siècle :
stratégies littéraires et enjeux identitaires
Céline Urlacher-Becht

Abstract	 The study focuses on the epistles of Sidonius Apollinaris, 
Ennodius of Pavia and Avitus of Vienne, which mention Gallia and Ita-
lia by name. It looks at the reasons that led these three epistolary writers 
to evoke these two geographical realities, taking into consideration two 
aspects of these epistles that are often considered antithetical: on the one 
hand, the socio-political context in which they are set; on the other, their 
great stylistic sophistication, which obscures not only their meaning, but 
also their relationship to reality. It thus appears that the mention of these 
two countries fulfils a variety of functions: Sidonius develops political views 
and implicitly celebrates «Italian culture», Avitus highlights the collabora-
tion between the two countries and the dramatisation of Gallia’s isolation; 
in contrast, in Ennodius’ letters History is overshadowed by the more per-
sonal, often conflictive relations he continues to maintain with members 
of his family or eminent Gallic figures. These various rhetorical strategies, 
however, reveal a common attachment to Latinitas, which continued to 
transcend territorial and ideological divisions. As for the linked concept 
of Romanitas, it covered in the early Middle Ages two different forms of 
Romanity: in the reference by Sidonius and Ennodius to the brilliance of 
Roman culture, and in that by Avitus to a Romanitas extended to the East-
ern Roman Empire, itself transcended by faith in the Universal Church.

Keywords: Literary exchanges; Rhetoric; Sidonius Apollinaris; Mag-
nus Felix Ennodius; Alcimus Ecdicius Avitus

Parole chiave: Scambi letterari - Retorica - Sidonio Apollinare - 
Ennodio di Pavia - Avito di Vienna

Accesso aperto/Open access
© 2023 Céline Urlacher-Becht (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_03

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 01.09.2023
Accepted 	  02.02.2024
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





« Gaule » et « Italie » dans les épîtres  
de la fin du Ve et du début du VIe siècle :
stratégies littéraires et enjeux identitaires
Céline Urlacher-Becht

Les correspondances latines tardives constituent une source d’informa-
tions privilégiée sur la manière dont étaient perçues les relations entre la 
Gaule et l’Italie, tout en étant propices à des réflexions méthodologiques 
utiles à l’analyse des textes littéraires. Trois figures apparentées, embléma-
tiques par leur œuvre et leur engagement politico-religieux de la fin du Ve 
et du début du VIe siècle, seront au centre de l’étude : Sidoine Apollinaire, 
Ennode de Pavie et Avit de Vienne. Tous trois sont les auteurs d’épîtres 
stylistiquement très ornées, mais non forcément de « lettres d’art » dans 
le sens où l’entend Sidoine, étant donné que les lettres d’Ennode et d’Avit 
ne furent pas écrites ou réécrites en vue d’une publication supervisée par 
leur auteur. Au sein de leur vaste corpus épistolaire, on se concentrera sur 
le nombre limité de lettres où sont mentionnées nominativement la Gal-
lia et l’Italia, à l’occasion d’un échange épistolaire entre les deux contrées 
et/ou de l’évocation explicite des relations variées qu’entretiennent ces 
dernières. Parallèlement à une réflexion sur l’intérêt de ces mentions gé-
nériques, d’ordre géographique, la plus grande attention sera accordée 
à deux aspects de ces lettres souvent jugés antithétiques  : d’une part, le 
contexte socio-politique dans lequel s’inscrivent ces épîtres  ; de l’autre, 
leur grande sophistication stylistique qui obscurcit non seulement leur si-
gnification, mais aussi leur rapport même à la réalité. Il s’agira, ce faisant, 
de saisir pleinement les enjeux identitaires inhérents aux stratégies rhéto-
riques mises en œuvre par leur auteur quand ils évoquent nommément la 
Gaule et l’Italie. Afin de faciliter la comparaison, les auteurs étudiés ont été 
groupés selon leur origine, et non leur chronologie. Ainsi, on s’intéressera 
d’abord à l’Italie telle qu’elle est vue par les Gaulois Sidoine et Avit, puis 
au regard que porte Ennode, d’origine gauloise, depuis l’Italie du Nord sur 
sa contrée natale.



312  Céline Urlacher-Becht

1.  L’Italie vue de la Gaule : de Sidoine à Avit

1.1.  Le « silence » de Sidoine Apollinaire
La Correspondance de Sidoine comprend très peu de lettres concernant 

la question des relations entre la Gaule et l’Italie. La chose peut paraître 
étrange de prime abord, surtout quand on sait l’engagement politique de 
Sidoine comme panégyriste impérial, représentant des Arvernes face au 
pouvoir de Rome et évêque patronus de la cité de Clermont ; on sait par 
ailleurs qu’en récompense de son Panégyrique d’Anthémius (carm., 2), Si-
doine reçut de l’empereur la charge honorifique de préfet de la Ville en 
468. Son silence s’explique cependant assez aisément si l’on resitue ses 
lettres dans le contexte historique et personnel où elles ont – ou auraient – 
vu le jour1. Seul le premier livre, qui fit l’objet d’une publication séparée 
bien avant le reste du recueil, témoigne en effet de sa « présence » à Rome2. 
Presque toutes les lettres se rattachent de près ou de loin à l’Ambassade 
conduite à l’automne 467 auprès d’Anthémius  ; quant à sa nomination 
concomitante à la préfecture de Rome, elle est évoquée dans l’Epist., 1, 9, 
83. L’Italie, a fortiori Rome, en constitue donc l’arrière-plan et, de manière 
tout à fait unique dans la Correspondance, des lettres sont adressées à des 
destinataires localisés géographiquement en Italie4. Les épîtres des livres 

1  Voir, sur cette question controversée, la récente mise au point de Kelly 2020, « Letters 
Adapted or Created for the Collection », p. 181-5. Pour Sidoine, l’édition et la traduction 
retenues sont celles de Loyen 1970 (CUF).

2  Cf. sur ce livre l’étude de Köhler 1995 qui souligne sa dimension politique par rap-
port aux autres livres de la Correspondance.

3  Ce n’est pas son seul séjour à Rome : en 455, il a accompagné dans l’ancienne capitale 
son beau-père Avitus élevé à l’Empire et le 1er janvier 456, il y a prononcé le panégyrique 
du nouveau maître. Les raisons précises du voyage évoqué dans l’épître 1, 5 sont sujettes à 
caution en dépit de la présentation simplifiée des faits donnée récemment par Kulikowsi 
2020 (p. 210) : on sait simplement que Sidoine avait été appelé à Rome par une lettre offi-
cielle, émanant probablement de l’empereur Anthémius ; mais on ignore le motif de cette 
convocation que Sidoine semble avoir voulu mettre à profit pour apporter au souverain les 
requêtes de ses compatriotes d’Auvergne (voir la mise au point de Wolff 2016, p. 195, qui 
juge forcée l’idée d’une ambassade à l’initiative de l’Assemblée des Sept Provinces).

4  Il s’agit des épîtres 1, 8 (à Campanianus) et 1, 10 (à Candidianus). Voir, sur les destina-
taires de Sidoine, la prosopographie de Kaufmann 1995, p. 275-356 et, désormais, Mathi-
sen 2020. L’unique exception dans les livres 2 à 9 est, justement, constituée par une autre 



313  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

2 à 9, presque toutes postérieures, datent en revanche de la période trou-
blée qui résulta de la rupture du foedus par le roi wisigoth Euric en 469 et 
amena Sidoine à s’engager dans l’Église. Certes, Sidoine ne renonça pas 
pour autant à toute forme d’engagement politique : il n’est que de pen-
ser à l’organisation en tant qu’évêque, entre 471 et 475, de la résistance 
contre les assaillants wisigoths désireux de s’emparer de Clermont ; mais 
son regard est alors tourné vers sa cité et le peuple des Arvernes5, et la 
préservation des «  lois du Christ » lui importe désormais plus que celle 
des « remparts romains »6 ; quant à son réseau de relations, il se resserre 
autour de la Gaule centrale et méridionale, et comprend un nombre crois-
sant d’évêques locaux7.

Il est frappant qu’au sein du livre 1, le seul, donc, témoignant de liens 
personnels avec l’Italie, cette dernière ne soit mentionnée nommément 
qu’à une reprise, en relation justement à la Gaule8. Il s’agit de l’épître 1, 5 
adressée à un dénommé Hérénius9 qui avait demandé à Sidoine des nou-
velles suite à son voyage officiel à Rome en 46710. On ignore quelle fut 

lettre politique : l’Epist., 8, 7 adressée à Audax suite à sa nomination comme praefectus urbi 
Romae : voir à ce sujet Mathisen 1992, p. 235-6.

5  Cependant, les idéaux républicains ne sont pas perdus de vue. Les Arvernes font ainsi 
l’objet d’une présentation digne d’intérêt dans l’Epist., 7, 7, 1, étudiée par van Waarden 
2010. De fait, l’Arvernia y est présentée comme le dernier bastion de la romanité et de la 
liberté républicaine tandis que Rome n’est plus qu’un nom vide, une entité totalement insi-
gnifiante : les Arvernes seraient donc les derniers « vrais » Romains !

6  Cf. 7, 6, 6 Romanis moenibus.
7  Cf. la concentration de figures épiscopales dans les derniers livres emblématique, se-

lon Fournier et Stoehr-Monjou 2014, d’un « nouvel espace unifié assuré par l’Église » 
(§ 61-62).

8  On trouve l’adjectif Italicus dans deux épîtres (1, 2, 6 et 1, 5, 7), mais son utilisation est 
insignifiante.

9  Son nom est orthographié Heronius dans la tradidition manuscrite (cf. la graphie rete-
nue par Mathisen 2020, p. 99).

10  La même année, Sidoine a composé le Panégyrique d’Anthémius dont la lecture et la 
critique furent justement confiées par Sidoine à Hérénius. Sa composition est évoquée dans 
l’Epist., 1, 9, qu’on peut considérer comme la suite de l’Epist., 1, 5 : c’est sans doute en vertu 
de ce lien que Kulikowski 2020 rattache, sans s’expliquer à ce sujet, le voyage évoqué par 
Sidoine dans l’Epist., 1, 5 à son déplacement en Italie pour prononcer ce panégyrique (cf. 
supra n. 3).



314  Céline Urlacher-Becht

précisément la mission de Sidoine, mais il devait manifestement défendre 
les intérêts des Arvernes et présenter leurs requêtes au nouvel empereur 
Anthémius11. Son ami gaulois, peut-être établi à Lyon12, s’intéressait no-
tamment à son trajet de Lyon à Rome, en particulier aux éléments naturels 
dont il n’avait connaissance que par le biais de ses lectures :

… quels cours d’eau j’ai vus, illustrés par les chants des poètes, les montagnes 
qu’a rendues fameuses la croyance qu’elles abritent des divinités, les plaines qu’on 
visite à cause du souvenir des batailles13 (§ 1).

En réponse à sa demande, la première partie de la lettre se présente, dans 
la tradition littéraire de l’iter14, comme un récit du voyage : il se concentre 
sur les éléments naturels (§ 2-9), en particulier les fleuves15, avant de céder 
la place à une description de l’agitation régnant au sein du Palais impérial 
en raison des noces de la fille de l’Empereur et du patrice Ricimer. L’épître 
1, 9, également adressée à Hérénius, en constitue probablement le prolon-
gement16.

Il n’est pas question d’entreprendre ici l’étude détaillée de cette lettre, au 
centre d’une abondante bibliographie17. On se concentrera sur l’évocation 

11  Sidon., Epist.,  1,  9,  5  de legationis Arvenae petitionibus, cf. Harries 1994, p.  143  ; 
Köhler 1995, p. 273.

12  Cf. au début du § 2 le tour possessif Rhodanusiae nostrae moenibus.
13  Quos aut fluvios viderim poetarum carminibus inlustres aut urbes moenium situ in-

clitas aut montes numinum opinione vulgatos aut campos proeliorum replicatione mons-
trabiles…

14  Voir cependant, sur le choix original d’une lettre en prose, Soler 2005, p. 18.
15  Cf. Fournier et Stoehr-Monjou 2014, § 33-35 et passim et, dans ASNP 15/1 (2023), 

la contribution d’H. Huntzinger.
16  Voir les arguments avancés dans ce sens par Köhler 1995, p. 265-6, sur la base d’une 

confrontation détaillée des deux épîtres permettant de montrer leur complémentarité ; se-
lon Hanaghan 2017, p. 645-6 et 649, le lien entre les deux lettres tiendrait à la critique 
implicite du mariage de Ricimer avec la fille de l’empereur.

17  Voir en particulier Soler 2005, p. 340-7 ; Wolff 2012a, 2012b et 2016, p. 195-200 ; 
Fournier et Stoehr-Monjou 2014 et 2015 ; Stoehr-Monjou 2021 ; les contributions 
portant plus spécifiquement sur le dense réseau de réminiscences littéraires contamines par 
Sidoine dans cette lettre sont listées ci-dessous, n. 25.



315  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

remarquable de l’Italie et son traitement littéraire, pour appréhender les 
enjeux de l’écriture érudite de Sidoine et cerner les raisons de son silence 
dans le reste du livre 1 et dans les livres suivants.

Conformément à l’intérêt de son destinataire pour les éléments natu-
rels, la mention conjointe de la Gaule et de l’Italie est liée à l’évocation 
d’un cours d’eau, le Rubicon :

Poursuivant notre route, nous arrivâmes au Rubicon qui tire l’origine de son nom 
de la couleur rouge des graviers de son lit et qui était autrefois la limite entre la 
Gaule cisalpine et l’ancienne Italie, lorsque les villes de la mer Adriatique étaient 
partagées entre les deux peuples18.

Dans ce qui s’apparente à une succession de deux notations érudites 
(étymologique, puis historique), Sidoine rappelle que le Rubicon consti-
tuait l’ancienne limite (terminus) politique et militaire entre la Gaule ci-
salpine et l’Italie. Le contraste est saisissant avec l’absence de toute délimi-
tation dans le récit que fait Sidoine de son périple. Même les Alpes n’ap-
paraissent guère comme un obstacle naturel dans le court passage relatant 
leur franchissement :

C’est ainsi que j’atteignis la chaîne des Alpes ; leur ascension fut pour moi rapide 
et aisée, un chemin ayant été creusé dans la neige pour faciliter la traversée, entre 
les parois des précipices effrayants des deux côtés19.

Quelques mots suffisent pour évoquer la traversée des Alpes, rapide et 
aisée grâce au chemin aménagé facilitant la circulation. Dans leur com-
mentaire du passage, M. Fournier et A. Stoehr-Monjou soulignent l’ou-
bli volontaire du personnage d’Hannibal, qui serait une « manière d’aller 
contre les connaissances livresques de son destinataire, de lui proposer 
une confrontation entre ses lectures et l’expérience vécue, de lui signifier 
aussi que l’épopée relève d’un passé révolu : l’Empire a permis de maîtri-
ser les éléments naturels, y compris lorsque cela concerne les plus hautes 

18  § 7 Vnde progressis ad Rubiconem ventum, qui originem nomini de glarearum colore 
puniceo mutuabatur quique olim Gallis cisalpinis Italisque veteribus terminus erat, cum po-
pulis.

19  § 2 Sic Alpium iugis appropinquatum; quarum mihi citus et facilis accensus et inter 
utrimque terrentis latera praerupti cavatis in callem nivibus itinera mollita.



316  Céline Urlacher-Becht

montagnes »20. D’un point de vue idéologico-politique, l’Empire a aus-
si et surtout permis l’unité politique de la Gaule et de l’Italie, au point 
que Sidoine n’a plus besoin d’expliciter le changement de contrée : il est 
devenu «  naturel  » de passer de l’une à l’autre et Sidoine peut, à la fin 
de l’épître, plaisamment se qualifier de « transalpin »21. L’expression est 
d’autant plus savoureuse qu’elle est d’ordinaire employée au pluriel, dans 
un contexte militaire  ; or Sidoine a traversé les Alpes sans encombres, 
jusqu’aux « portes tumultueuses du Prince et des courtisans » (principis 
aulicorumque tumultuosibus foribus §  10, avec peut-être un malicieux 
retournement de l’image topique du tumultus Gallicus). Si ces allusions 
belliqueuses sont avérées, elles constituent un argument majeur, par-delà 
leur renversement humoristique, en faveur d’une critique politique im-
plicite en suggérant, en filigrane, la fragilité de la sécurité de l’État qu’An-
thémius espérait justement consolider en donnant sa fille en mariage à 
Ricimer22.

Dans la description de Sidoine, les deux côtés des Alpes ne sont pas 
identiques pour autant. Leur différence de traitement révèle au contraire 
deux espaces avec lesquels Sidoine entretient un lien très différent. Comme 
l’ont montré M. Fournier et A. Stoehr-Monjou, il est significatif que dans 
la première partie de son récit, de Lyon au pied des Alpes, Sidoine insiste 
sur la présence de ses familiares, soit que la poste officielle le «  fît pas-
ser (…) par les demeures de [ses] camarades et de [ses] proches », soit 
qu’ « un grand nombre d’amis » fût cause de retards23. Il décrit ainsi un 
« espace de l’intimité et de l’amitié »24 auquel il est profondément attaché 
et qui, de fait, le lie à son destinataire (cf. l’idée d’appartenance exprimée 
par l’expression « les remparts de notre cité rhodanienne », Rhodanusiae 
nostrae moenibus, § 2). La partie proprement italienne du trajet, de Pavie 
à Rome, fait l’objet d’un tout autre traitement. Conformément au goût 
partagé de Sidoine et de son destinataire pour la littérature latine, la des-

20  Stoehr-Monjou 2015, p. 275.
21  Le terme est repris dans l’Epist., 1, 8, 3. Sur l’ironie liée à l’emploi d’un terme militaire 

dans un contexte (en apparence) pacifique, cf. infra.
22  Voir, sur cet aspect de l’épître, l’article de Hanaghan 2017.
23  § 2 : ubi sane vianti moram non veraedorum paucitas sed amicorum multitudo faciebat, 

quae mihi arto implicita complexu itum reditumque felicem certantibus votis conprecebatur.
24  Expression empruntée à Fournier et Stoehr 2015, p. 273, dont nous reprenons ici 

les conclusions.



317  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

cription est saturée de topoi (comme le locus amoenus) et d’intertextes 
classiques (notamment Horace, Claudien et Silius Italicus)25. Quand 
on songe à certaines omissions évidentes dans les sections précédentes 
(comme l’absence de toute allusion à Hannibal), c’est, nous semble-t-il, 
une manière indirecte de mettre à l’honneur la culture littéraire romaine, 
en concentrant l’utilisation de celle-ci dans la section italienne du périple. 
La valorisation, à la fin de l’épître, de Rome (vs Ravenne, pourtant désor-
mais le lieu du siège impérial), irait bien dans ce sens, l’ancienne capitale 
de l’Empire romain continuant d’incarner aux yeux de Sidoine, comme 
il l’écrit dans l’épître 1, 6, « le siège des lois, le collège des lettres, le sénat 
des dignités, la capitale de l’univers, la patrie de la liberté, l’unique cité du 
monde entier où seuls les Barbares et les esclaves sont étrangers »26.

Si le silence de Sidoine est éloquent, ce n’est donc pas seulement d’un 
point de vue thématique, en raison du contraste entre la division des 
temps jadis et l’absence présente de limites : la manière même dont sont 
présentés les deux versants des Alpes est emblématique de la relation af-
fective intense qui le lie dans toute sa Correspondance à ses amis de Gaule ; 
quant à l’Italie et a fortiori Rome, elles sont l’une et l’autre l’incarnation 
de la culture « romaine » qui restera, quand le lien entre la Gaule et l’Italie 
sera à nouveau rompu, l’unique manière de se distinguer pour les nobles 
gaulois. Il n’est que de songer aux termes dans lesquels Sidoine célèbre Jo-
hannes, l’un des derniers défenseurs de la culture dans l’Epist., 8, 2 : solum 
erit posthac nobilitatis indicium litteras nosse27.

Une telle rupture est envisagée en filigrane dès l’épître 1, 5 qui présente 
une orientation politique évidente. De fait, en accord avec l’enjeu de la 
mission de Sidoine, Rome y apparaît principalement comme un lieu de 

25  Voir les études de Gualandri 1979, p. 49-55 ; Eigler 1997 ; Piacente 2005 ; Maz-
zoli 2006 ; Wolff 2016, p. 196-200 ; Hanaghan 2017 ; Stoehr-Monjou 2020.

26  Epist., 1, 6, 2 domicilium legum, gymnasium litterarum, curiam dignitatum, verticem 
mundi, patriam libertatis, in qua unica totius orbis civitate soli barbari et servi peregrinan-
tur.

27  L’ensemble du passage est cité et traduit infra, dans la partie sur Ennode. Voir der-
nièrement, sur l’importance de la culture dans la représentation de soi, Mratschek 2020 
(avec bibliographie antérieure). De manière plus générale, voir, sur la crise identitaire que 
connurent la Gaule et le monde romain en général à la fin de l’Antiquité, les articles re-
cueillis par Drinkwater - Elton 1992 et Mathisen - Shanzer 2011, ainsi que l’article de 
Mathisen 2018. Les références bibliographiques citées ne sont guère exhaustives.



318  Céline Urlacher-Becht

pouvoir : c’est très net dans la seconde partie de l’épître, qui relate l’arrivée 
de Sidoine aux « portes tumultueuses du Prince et de ses courtisans »28 ;  
quant à l’épître 1, 9 qui constitue probablement le prolongement de celle-
ci, elle porte justement sur les démarches entreprises par Sidoine pour 
faire aboutir sa mission diplomatique. Or, avant même son arrivée à 
Rome, à l’occasion de l’évocation du Rubicon, Sidoine donne à entendre 
un discret avertissement sur les conséquences funestes d’une rupture de la 
concorde politique. D’un point de vue rhétorique tout d’abord, l’ordre du 
récit est tout à fait suggestif. Il n’est pas fortuit que la suite de l’apparent 
excursus érudit sur le Rubicon introduise sans y paraître, par le biais d’un 
lien chronologique, et non logique, la figure politique de César :

Puis je parvins à Rimini et à Fano, la première célèbre par la révolte de Jules César, 
l’autre teinte du sang d’Hasdrubal ; c’est là en effet que se trouve le Métaure, dont 
la gloire acquise en un seul jour se prolonge à travers les âges, comme si ses flots 
empourprés emportaient encore aujourd’hui des cadavres sanglants dans la mer 
de Dalmatie29.

L’évocation de la «  révolte » de César et de la mort sanglante d’Has-
drubal invite rétroactivement le lecteur à voir dans le Rubicon bien plus 
qu’une simple limite géographique, et la «  couleur rouge de ses gravil-
lons » apparaît a posteriori comme une annonce des flots empourprés du 
Métaure : les deux fleuves sont associés au souvenir de luttes destructrices. 
Or ces références historiques sanglantes introduisent une note dissonante 
dans ce récit d’un voyage idéal, d’autant plus que Sidoine prend soin de 
préciser que les flots du Métaure conservent toujours, dans la mémoire 
collective (nunc), leur coloration empourprée. Cette ambivalence est en-
core plus nette si l’on dépasse le caractère historique de ces souvenirs pour 
prendre en considération leur origine littéraire. De fait, toute la dernière 
partie du récit relative au périple de Ravenne à Rome, soit entre les deux 
cités-capitales, est saturée d’allusions littéraires à différentes guerres et 
batailles amplifiant les destructions et le terrible coût des conflits armés : 
Sidoine suggère ainsi sa crainte d’une nouvelle guerre et donne à entendre 

28  § 10 : principis aulicorumque tumultuosibus foribus, cf. le commentaire de l’expression 
supra.

29  § 7 : Siquidem illic Metaurus, cuius ita in longum felicitas uno die parta porrigitur, ac si 
etiam nunc Dalmatico salo cadavera sanguinolenta decoloratis gurgitibus inferret.



319  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

une critique voilée des deux figures qu’il redoutait de voir se disputer le 
pouvoir – Ricimer et Anthémius30.

L’évocation de l’antique limite entre la Gaule et l’Italie et, de manière 
plus générale, des fleuves italiens, dépasse donc largement le cadre de l’al-
lusion érudite. Sidoine exalte par contraste l’actuelle concorde politique 
tout en suggérant, par l’ordre narratif et le jeu des réminiscences litté-
raires, la fragilité de cette situation. On comprend mieux, dès lors, les rai-
sons du « silence » de Sidoine dans le reste de sa Correspondance : dans le 
livre 1, l’unité de l’Empire occulte les anciennes divisions ; dans les épîtres 
postérieures au livre 1 et surtout à la rupture du foedus par Euric, la Gaule, 
coupée de l’Italie, est l’objet de luttes intestines engendrant son déman-
tèlement. Plutôt que l’Italie, c’est alors l’évocation de Rome qui prime, 
devenant, dans ce nouveau paysage politique morcelé, un idéal abstrait et 
nostalgique. Sidoine y regrette, d’un point de vue politique, la perte de la 
libertas, dont les Arvernes seraient les derniers défenseurs31 ; d’un point 
de vue culturel, il s’efforce de défendre la Latinitas face aux barbari ainsi 
qu’en témoigne l’ironie des félicitations adressées à Syagrius dans l’Epist., 
5, 5 pour avoir appris la langue germanique. Il est dès lors significatif que 
l’unique référence topographique à la ville et ses hauts-lieux de culture 
serve, dans l’épître 9, 14 datée de 477, à dire l’impossibilité de se rendre 
physiquement à Rome pour rendre hommage à un digne représentant de 
la culture romaine en Gaule : le clerc Burgondio qui aurait été…

… parfaitement digne d’être accueilli dans les bras approbateurs de Rome et de 
faire crouler sous les applaudissements les bancs de l’amphithéâtre de l’Athénée, 
à l’occasion de [s]es lectures publiques […] si les conditions de la paix et du lieu 
de ta résidence [lui] permettaient d’aller là-bas chercher la science, dans la com-
pagnie de la jeunesse sénatoriale32.

30  Voir Fournier et Stoehr-Monjou 2015, p. 280 et surtout Hanaghan 2017.
31  Cf. l’Epist., 7, 7, 1 évoquée supra n. 5.
32  § 2-3 : Dignus omnino, quem plausibilibus Roma foveret ulnis, quoque recitante crepi-

tantis Athenaei subsellia cuneata quaterentur […] si pacis locique condicio permitteret, ut 
illic senatoriae iuventutis contubernio mixtus erudirere.



320  Céline Urlacher-Becht

1.2.  L’universalisme romain d’Avit de Vienne
Plusieurs décennies séparent les lettres d’Avit de celles de Sidoine33. 

La situation socio-politique de la Gaule est alors très différente  : l’Em-
pire romain d’Occident n’est plus, et la Gaule est morcelée en royaumes 
romano-barbares indépendants et concurrents, entre eux et avec les Os-
trogoths établis en Italie34. Le royaume burgonde, où est située la pro-
vince métropolitaine de Vienne, est ainsi écrasé entre les prétentions hé-
gémoniques opposées des Goths et des Francs ; mais au sein de celui-ci, 
Romains et Burgondes vivent en paix depuis 505/506 sous le signe du 
christianisme35.

Comme l’a montré L. Pietri36, le royaume burgonde jouit d’un « statut 
particulier » propice aux relations extérieures à la Gaule, notamment avec 
l’Italie et Rome. Les lettres d’Avit de Vienne, réunies après sa mort par un 
assemblage occasionnel, montrent le rôle clé qu’a joué, sur le plan tant ec-
clésial que politique, l’évêque de Vienne dans ces relations extérieures. De 
fait, ces lettres qui n’ont été ni conçues ni préparées par Avit en vue d’une 
publication, sont pour la plupart des lettres d’occasion, dont plusieurs ont 
une visée pragmatique attestant la collaboration du pouvoir civil et du 
pouvoir ecclésiastique, les deux domaines restant inséparables dans ce 
« monde » de la « romanité finissante »37 ; elles constituent à ce titre une 
source privilégiée non seulement sur l’histoire politique et ecclésiastique 
du début du VIe siècle, mais aussi, par la noble origine de leurs destina-
taires, sur la culture aristocratique gallo-romaine de l’époque.

Au sein de ce corpus, onze lettres attestent la continuité des relations 
avec l’Italie de 506 à 516. Ce chiffre peut paraître peu élevé à l’échelle de 
la période couverte mais, comme on l’a dit, les lettres d’Avit n’ont pas fait 

33  Elles furent, pour autant qu’on puisse les dater, composées entre 500 et 517. On citera 
l’édition et la traduction de Malaspina - Reydellet 2016. Cf. aussi la traduction com-
mentée de Shanzer - Wood 2002 qui offre un classement thématique très commode pour 
cerner les grandes orientations des lettres d’Avit.

34  Les conflits entre Ostrogoths et Burgondes sont à l’arrière-plan des deux épîtres rela-
tives au rachat de prisonniers évoquées infra, ainsi que de l’épître 31.

35  Le roi Gondebaud a adhéré au credo de Nicée à partir de 505, sans toutefois passer 
de l’adhésion intime à la profession publique ; il permit en revanche vers 506 à son fils Si-
gismond d’adhérer publiquement à titre personnel à la foi de Nicée (cf. Malaspina 2016,  
p. xxv-xxvii avec bibliographie complémentaire).

36  Pietri 1998, p. 353.
37  Reydellet 2016, p. 118.



321  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

l’objet d’une collection systématique et certaines lettres, comme l’épître 
34 étudiée infra, font référence à des lettres perdues38. De plus, les lettres 
conservées sont presque toutes isolées, et offrent donc autant de témoi-
gnages sur des occasions précises et variées d’échange entre la Gaule et 
l’Italie. Pour rendre compte de leurs enjeux non seulement socio-po-
litiques mais aussi littéraires, nous les avons regroupées selon l’objet de 
l’échange et la représentation stylisée similaire qu’y donne Avit.

Un premier groupe thématique est constitué de quatre lettres liées à des 
échanges de personnes ou de biens en provenance ou en direction de l’Ita-
lie. Elles furent composées par Avit à des titres divers. Dans la tradition 
des billets d’amitié, c’est au nom de l’affection (caritas, affectus § 3) qui 
les unit qu’il s’adresse à Elpidius dans l’Epist., 34 pour demander non au 
diacre, mais au médecin qu’il fut à la cour de Théodoric39, de soigner le fils 
gravement malade du vir illustris Cérérius. Les lettres 7 et 9, datées res-
pectivement de 508/512 et 512, sont toutes deux liées au rachat de prison-
niers faits par l’un ou l’autre camp au cours des guerres qui ont opposé les 
Ostrogoths et les Burgondes40 : dans la première, Avit remercie l’évêque 
de Milan Eustorge, qui avait manifestement sollicité son aide, pour avoir 
obtenu la libération de prisonniers ; la plupart étaient d’origine italienne 
(6.000 Ligures enlevés dix ans plus tôt par les Burgondes), mais un petit 
nombre d’entre eux étaient aussi d’origine gauloise (burgonde)41 ; dans la 
seconde, il félicite l’évêque Maxime de Pavie pour avoir réussi à faire libé-
rer des prisonniers italiens, avant de lui recommander un prêtre de sa ré-
gion désireux de racheter le fils d’un parent à lui. Enfin, dans l’épître 26, il 
prête, comme il le fit à l’occasion d’autres collaborations ponctuelles (mais 
sans exercer une fonction officielle à la chancellerie royale)42, sa voix au roi 
burgonde Sigismond qui désirait obtenir du pape Symmaque de nouvelles 

38  Cf. § 2-5.
39  Cf. la note biographique de Reydellet 2016, p. 207, n. 389.
40  Voir, sur les lettres de ce genre, Shanzer - Wood 2002, p. 350-6 ainsi que, sur l’inté-

rêt d’Avit pour des prisonniers, Shanzer 1998, p. 42-50. L’Epist., 7 est datée de 512 dans 
l’édition de la CUF. Shanzer et Wood sont plus circonspects en raison des incertitudes 
sur la date d’élection d’Eustorge à l’épiscopat (entre 507 et 511), cf. la mise-au-point avec 
bibliographie proposée à la p. 350, n. 3. Dans les deux éditions, l’Epist., 9 est, en revanche, 
datée de 509.

41  Cf. en particulier l’extrait du § 4 cité infra.
42  Reydellet 1981, p. 130.



322  Céline Urlacher-Becht

reliques de saint Pierre. Les situations de communication sont donc très 
différentes, conformément au caractère hétéroclite de la correspondance 
d’Avit. Pourtant, le contexte similaire d’un « échange » avec l’Italie a appe-
lé, de manière tout à fait remarquable, l’introduction du couple Italia-Gal-
lia dans ces quatre épîtres.

Tout en permettant un élargissement géographique, l’évocation 
conjointe des deux contrées sert des stratégies d’éloge variées selon les 
acteurs en présence. Dans l’unique épître personnelle (34), la référence est 
mise en valeur à la fin de la lettre, dans une promesse de gloire insistant 
sur le bénéfice mutuel que retireront les pays d’origine d’Elpidius et d’Avit 
suite à la guérison du fils de Cérérius : « que le Christ permette, en glori-
fiant et en louant grandement ta maîtrise dans cette guérison, qu’à toi tout 
à la fois l’Italie doive la réputation de sa médecine et la Gaule la santé d’un 
enfant »43. Cet élargissement de l’individu au pays sert clairement la straté-
gie élogieuse – toute rhétorique – visant à emporter l’adhésion d’Elpidius, 
en donnant à son action salvatrice une portée « nationale » voire « inter-
nationale ». Le même type de stratégie de persuasion est à l’œuvre dans 
l’épître 9 où la louange des conseils et de la générosité de l’évêque Maxime 
à l’égard des Gaulois permet de préparer habilement la demande d’inter-
cession (sub auxilio vestrae intercessionis) en faveur d’Avolus sur laquelle 
s’achève l’épître. La part de l’éloge personnel est très nette dans le portrait 
moral liminaire de Maxime, où la mention collective des Gaulois permet 
de préparer en filigrane la demande individuelle et clairement localisée se 
rapportant à un noble de la province de Sidoine, i.e. de la Viennoise (nobi-
li viro provinciali § 3), qui se trouvait parmi les prisonniers italiens ayant 
pu, grâce à Maxime, regagner leur patrie :

Vous apaisez si bien les misères des malheureux Gaulois par le secours de votre 
conseil et par votre générosité que, avec l’espoir d’une miséricorde que j’ai décou-
verte, se hâtant vers l’Italie pour connaître les épreuves des leurs, quand après un 
long voyage sous la conduite du Christ ils ont mérité de voir votre personne, ils 
croient à bon droit entrer dans leur patrie44.

43  § 7 : Tribuat Christus, ut exaltando atque impensius laudando in hac cura magisterio 
tuo, simul tibi et Italia medicinae opinionem et Gallia pueri debeat sanitatem.

44  § 2 : His additur, quod ita aerumnas infelicium Gallorum consolatione consilii et lar-
gitate palpatis, ut sub spe eius quam comperi misericordiae, ad agnoscendam suorum ne-



323  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

Dans l’épître 7, la dichotomie Gallia/Italia s’inscrit également dans le 
cadre d’un éloge personnel d’Eustorge. L’initiative de l’action est en effet 
prêtée à l’évêque auquel est destinée la lettre (« vous » sujet), avant d’être 
imputée à l’opulente Italie, dont la Gaule miséreuse bénéficie de la géné-
rosité : « votre œuvre visite la misère de nos régions, et l’abondance d’une 
source inépuisable qui sourd d’un trésor de largesses, après avoir baigné 
l’Italie, rejaillit aussi sur la Gaule »45. La caractérisation antithétique des 
deux contrées permet de valoriser la générosité de la première. De fait, 
Eustorge avait adressé à Avit des subsides destinés au rachat des captifs 
ligures46. En mentionnant leur contrée d’origine plutôt que leur personne, 
Avit dépasse cependant le plan personnel en suggérant l’enjeu diploma-
tique de sa collaboration avec Eustorge : leur engagement commun pour 
la libertas a contribué à dépasser le conflit qui avait opposé leurs peuples 
(peut-être lors de l’intervention de Théodoric en Gaule suite à la mort 
d’Alaric II).

Ce n’est pas la seule ni la première occurrence du motif des richesses 
émanant d’Italie dans la Correspondance d’Avit. Dès l’épître 26 adressée 
en 506 au nom de Sigismond au pape Symmaque, le thème apparaît dans 
un contexte diplomatique similaire – mais sans que la Gaule soit dépré-
ciée. Le pape Symmaque et le roi Théodoric II y sont unis dans un même 
éloge47, avant que les nouvelles reliques de saint Pierre réclamées par Sigis-
mond à Symmaque pour satisfaire tous ceux qui souhaitent bénéficier de 
la protection du saint soient mises en relation avec le devoir de protection 
dû par le Pape à ses ouailles :

cessitatem in Italiam festinantes, post longam peregrinationem, cum duce Christo vestram 
meruerint videre personam, merito propriam credant intrare se patriam.

45  Visitatur opere vestro nostrarum aerumna regionum, et emans ex largiendi thesauro 
irrigui fontis ubertas, cum Italiam rigaverit, respergit et Galliam.

46  Voir à ce sujet Pietri 2009, p. 326. Avit évoque le rôle qu’il a joué dans la transaction 
à la demande d’Eustorge au § 2 : quod in eo me famulari negotio praecepistis quo, dum tuen-
dae vel reparandae libertatis curam geritis, etiam me non indignum tali ministerio censuistis, 
« vous m’avez prescrit de m’employer à une affaire dans laquelle, alors que vous assumez 
la charge de protéger et de rendre la liberté, vous ne m’avez pas non plus jugé indigne d’un 
tel service ».

47  L’éloge de Théodoric passe par l’écho à l’un des thèmes clés de sa propagande, la civi-
litas et l’allusion au mariage de l’une de ses filles à Gondebaud, cf. sur cette union l’article 
de Shanzer 1996.



324  Céline Urlacher-Becht

L’affection grandit avec le souvenir des bienfaits et jamais ne peuvent échapper 
à ma pensée les soins que nous ont prodigués dans votre Italie la bienveillance 
du pontife et la courtoisie du roi (civilitas regalis), quand après une amitié pré-
férable aux avantages de toute munificence, parce que celle-ci [en référence au 
pape] m’a libéré en me facilitant le retour, celle-là [en référence à Théodoric] 
m’a retenu en m’entourant de son affection. Pour le reste, que votre prière s’at-
tache, plus attentive, aux vôtres : en effet, quand augmente le nombre de brebis, 
grandit le devoir de surveillance du pasteur48.

Le véritable destinataire de l’éloge est donc le Pape, dont Sigismond était 
manifestement soucieux de s’attirer la faveur. De fait, tout en chantant 
sa louange, Sigismond rappelle en filigrane ses propres mérites, a fortiori 
son adhésion récente au catholicisme, à l’origine de l’augmentation du 
nombre de brebis auxquelles le pape doit sa protection49. Dans la suite de 
l’épître 26, Sigismond prie Symmaque de le « présent[er] aux seuils sacrés 
des Apôtres par une perpétuelle commémoration »50, avant de souligner 
son inféodation à saint Pierre et au pape lui-même si ce dernier satisfait sa 
demande. Sans être égalitaire, la relation que donne à voir la généralisa-
tion des acteurs de l’échange à la Gaule et à l’Italie s’inscrit donc ici dans 
un échange mutuel de bienfaits qui explique, par rapport aux deux textes 
précités, que la Gaule ne soit pas présentée comme miséreuse : c’est un roi 
certes déférent, mais un roi malgré tout, fier de son adhésion à la foi de 
Nicée, qui s’exprime. Dans ce contexte officiel, l’affirmation identitaire se 

48  § 4-5 : Crescit quippe beneficiorum recordatione desiderium: nec umquam meis elabi 
sensibus possunt, quae nobis apud Italiam vestram vel pontificalis benignitas vel civilitas re-
galis impendit, cum post familiaritatem totius munificentiae commodis praeferendam, quia 
ista liberius laxavit reditu, illa tenacius cinxit affectu. Attentior pro vestris, quod superest, 
incumbat oratio: in augmento namque ovium crescit custodia pastoralis.

49  Sa conversion en 506 (dont on date l’épître 26) est peut-être au centre de l’Epist., 5, 
adressée par Avit à Symmaque en son nom propre : son état lacunaire rend son interpréta-
tion sujette à caution : voir la mise-au-point de Reydellet 2016, p. 190, n. 116 (cf. Reydel-
let 1981, p. 124-8). Selon lui, les trois premiers paragraphes feraient référence au baptême 
de Clovis, les trois derniers à celui de Sigismond, mais d’autres, comme Shanzer - Wood 
2002, p. 220-1, rapportent toute la lettre à Clovis ou à Sigismond ; voir aussi Favrod 1997, 
p. 377-80.

50  C’est, selon Reydellet 2016 (p. 64, n. 292), une manière de « demander au pape de 
faire mémoire de lui à la messe ».



325  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

charge tout à la fois d’une dimension religieuse et politique évidente qu’on 
retrouve dans le second type de lettres à destination de l’Italie.

Le second groupe identifié comme tel sur la base d’affinités thématiques 
et littéraires comprend un nombre de lettres quasi équivalent, toutes liées 
à deux affaires qui ont agité l’Église au début du vie siècle. Une lettre iso-
lée, l’Epist., 30, a trait au schisme laurentien, en référence au schisme ro-
main qui opposa, à partir de la double élection de 489, le pape Symmaque 
et son compétiteur Laurent. Elle est adressée à deux sénateurs romains fa-
vorables à Symmaque, dont Faustus bien connu grâce à la correspondance 
d’Ennode. Avit y prend position, au nom des évêques gaulois, en faveur de 
Symmaque, alors que les évêques d’Italie et l’aristocratie sénatoriale soute-
naient massivement Laurent. Les quatre autres épîtres, datées des années 
516-517, se rapportent toutes à l’espoir, du temps du pontificat d’Hor-
misdas (514-523), d’une réconciliation entre l’évêque de Rome et celui 
de Constantinople que divisait, depuis 484, ledit schisme acacien51. Trois 
d’entre elles furent adressées par Avit à diverses personnalités religieuses 
italiennes pour avoir des nouvelles de la première ambassade envoyée par 
le pape à Constantinople en août 515  : l’Epist., 35 est destinée au séna-
teur Sénarius et l’Epist., 36 à Pierre, évêque de Ravenne ; quant à l’épître 
37, elle est adressée directement au pape Hormisdas. Fait remarquable : 
l’épître 38 constitue la réponse de Symmaque à l’épître 37 : elle l’avertit de 
l’échec de la première ambassade et de la persistance des difficultés entre 
Rome et Constantinople. À la différence du premier groupe évoqué, la 
relation Gaule / Italie n’est pas thématisée dans ces lettres à destination 
de l’Italie ; mais la Gaule y fait l’objet d’une représentation digne d’intérêt, 
étroitement liée au rôle de premier plan joué par Avit dans le cadre de ces 
échanges.

Dans ces lettres, Avit se présente en effet comme l’émissaire de la Gaule. 
Plusieurs passages sont très explicites à ce sujet, dont les deux suivants, 
particulièrement emblématiques :

51  Voir, sur ce sujet de préoccupation majeur pour Avit dès les années 512/513, Pietri 
2009, p. 327-30.



326  Céline Urlacher-Becht

Epist., 30 (§ 1-2) [aux sénateurs A. et F.] :
« Je voudrais au moins, je l’avoue, ve-

nir à vous avec l’assurance que votre Gran-
deur apprît, par le rapport d’une assemblée 
d’évêques de la Gaule, ce qu’il faut implorer 
pour la cause commune. Mais puisque la di-
vision de la province par les frontières pré-
cises des royaumes nous empêche de réaliser 
aussi notre désir, je demande au plus tôt par 
une prière instante de faire que cette page 
de moi n’inspire pas de dédain à votre ordre 
très illustre pour être envoyée par une seule 
personne  : puisque, chargé par tous mes 
frères gaulois de cette mission non moins 
par ordres que par lettres, j’ai assumé seul de 
vous présenter tout ce que nous souhaitons 
obtenir de vous »52.

Epist., 37 (§ 7) [à Symmaque] :
« Donc nous demandons tous, par mon 

entremise, que vous nous appreniez ce qu’il 
faut répondre à vos fils, mes frères, je veux 
dire les Gaulois, si l’on me consulte, puisque, 
assuré du dévouement, je ne dirai pas de la 
Viennoise, mais de toute la Gaule, je garan-
tis que tous cherchent à avoir votre avis sur 
le statut de la foi »53.

Il est remarquable que, dans ces deux épîtres liées à deux affaires dis-
tinctes, écrites à plusieurs années d’intervalle, Avit se présente en des 
termes comparables comme le représentant de « tous ses frères gaulois » 
(a cunctis Gallicanis fratribus meis). Dans l’épître 30, il prétend avoir 
consulté l’ensemble de ses confrères par voie orale ou écrite et, en effet, 
Avit avait réussi à réunir, dans une région divisée par les frontières poli-
tiques, un concile d’évêques gaulois dont il avait obtenu, par écrit, mandat 
pour la démarche entreprise auprès des sénateurs romains Faustus (Ni-
ger) et Symmachus54 ; c’est donc en « représentant de l’Église des Gaules » 
qu’il commente la procédure engagée, tout en valorisant, par la dichoto-
mie « seul / tous », son rôle de premier plan. Dans l’épître 37, son action 

52  § 1-2 : vellemus, quod fatendum est, vel ea securitate accedere ut, quae in causa com-
muni supplicari oportet, Amplitudo Vestra congregatorum Galliae sacerdotum relatione 
cognosceret. Sed quoniam huius quoque nos voti non compotes reddit provincia praefixis 
regnorum determinata limitibus, quamprimum supplici prece posco, ne celeberrimo ordi-
ni vestro pagina haec aliquod moveat, quasi ab uno directa, fastidium: quoniam a cunctis 
Gallicanis fratribus meis ad hoc ipsum non minus per mandata quam per litteras oneratus, 
quaecumque a vobis omnes ambimus, unus suggerenda suscepi.

53  Quaesumus ergo servitio meo cuncti, ut quid filiis vestris, fratribus meis, id est Gallica-
nis, si consular, responderi debeat, instruatis, [quia] cum securus, non dicam de Viennensi, 
sed de totius Galliae devotione, pollicear omnes super statu fidei vestram captare sententiam.

54  Voir à ce sujet Pietri 2009, p. 324-5 dont est extraite la citation qui suit.



327  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

semble, en revanche, due à une initiative personnelle, justifiée par l’incer-
titude et l’inquiétude dans laquelle se trouvait toute la Gaule au sujet de 
l’issue de l’ambassade conduite par Ennode55 ; la multiplication des lettres 
et leur envoi à des destinataires différents traduit une impatience évidente 
de la part d’Avit, présentée comme telle dans les lettres 35 et 36 écrites en 
attendant d’avoir des nouvelles de Rome56.

De fait, ces lettres illustrent de diverses manières les difficultés de circu-
lation et de communication entre l’Italie et la Gaule. La lettre 30 (écrite en 
501) fait référence à la division de l’ancienne Provincia suite à la forma-
tion des royaumes burgonde et gothique qui empêche Avit de se rendre 
personnellement à Rome57. Quant aux lettres 35 à 37, elles insistent sur 
l’ignorance dans laquelle se trouve la Gaule, en l’absence d’informations 
fiables, et demandent avec insistance que la Gallia soit « enseignée » ou 
«  instruite »  ; on pense en particulier à ce passage de l’Epist., 36, § 2 (à 
Pierre, évêque de Ravenne) :

J’avoue à votre Apostolat, même avec confusion, l’ignorance gauloise, et je ne 
pense pas qu’il soit meilleur de feindre de savoir que d’apprendre si l’on ignore. 
Quelles questions se traitent entre l’Église de Rome et celle de Constantinople, 
nous ne l’apprenons pas par quelque autorité, mais nous cherchons à le saisir 
plutôt par des rumeurs et une diversité de nouvelles58.

Notamment dans la série de lettres 35-37 où l’Italie n’est à aucun mo-
ment nommée, le contraste est saisissant et assurément volontaire entre 

55  Cf. § 4 : « Mais ce qui aujourd’hui nous réduit à beaucoup d’incertitude et d’inquié-
tude, c’est que, alors que vous nous avez ordonné d’être suspendus avec toute l’ardeur de 
l’impatience au résultat de l’ambassade envoyée une seconde fois à Constantinople, vous 
n’avez signalé ni ce qu’a rapporté votre fils, mon saint frère Ennode, ni si elle est revenue 
avec succès. » En parlant d’une « seconde » ambassade alors qu’il s’agit de la première mis-
sion d’Ennode de Pavie, Avit fait une erreur, cf. Reydellet 2016, p. 209, n. 422.

56  Cf., dans les deux épîtres, l’allusion à la demande de nouvelles adressée au Pape : 
Epist., 35, 1 et Epist., 36, 3.

57  Epist., 30, 2 provincia praefixis regnorum determinata limitibus.
58  § 2-3  : fateor Apostolatui Vestro, etsi cum verecundia, ignorantiam Gallicanam, nec 

melius esse puto quemquam simulare quod sciat, quam didicisse si nesciat. Quae inter Ro-
manam vel Constantinopolitanam ecclesiam res agantur, non quacumque auctoritate conos-
cimus, sed de rumoribus magis ac nuntiorum varietate captamus.



328  Céline Urlacher-Becht

l’attente de toute une contrée, présentée comme solidaire malgré ses divi-
sions politiques, et la rareté et l’inaccessibilité des sources d’informations : 
la généralisation du discours à toute la Gaule permet, par contraste, de 
dramatiser son isolement.

Dans ces épîtres, Avit ne se réfère pas seulement à la situation géogra-
phique de la Gaule et en tire un argument identitaire ; il mentionne aussi 
à plusieurs reprises la position de l’Église certes située géographiquement 
à Rome, mais dont le rayonnement est, selon l’expression consacrée qu’il 
affectionne, « universel ». Suivant une tendance en germe à la fin de la 
correspondance de Sidoine59, l’Église apparaît véritablement, chez Avit, 
comme la seule entité capable de transcender les rivalités entre royaumes 
et d’assurer une forme d’universalité. C’est très net dans ces lignes de 
l’Epist., 30 (aux sénateurs Faustus et Symmaque)60 :

C’est en qualité d’évêque chrétien que moi, je vous conjure, en votre qualité de sé-
nateurs romains, […] si la noblesse dont vous resplendissez dans l’univers entier 
maintient l’image du nom romain pour un monde chancelant, je vous conjure, 
dis-je, de ne pas permettre qu’à vos yeux la position de l’Église soit inférieure à 
celle de la république. Ce que Dieu vous a accordé de pouvoir doit servir à nous 
aussi ; et vous ne devez pas moins aimer le siège de Pierre dans votre Église que la 
tête du monde dans votre ville61.

L’ensemble du passage s’organise autour de deux « identités » qu’Avit 
prend soin de distinguer sans les opposer : lui-même fait figure d’évêque 
chrétien, ses destinataires sont « sénateurs romains » ; quant à la ville de 
Rome, elle est à la fois le « siège de Pierre » et la « tête du monde ». L’équi-
libre ainsi recherché entre religion et politique, mais aussi passé et présent, 
tient à la volonté d’Avit de ne pas froisser ses destinataires, attachés, sui-
vant une tendance marquée dans les épîtres d’Ennode, aux prérogatives 

59  Cf. les lignes conclusives de l’article de Fournier - Stoehr-Monjou 2014.
60  Le premier n’est autre que Faustus Niger, bien connu par les lettres d’Ennode de Pa-

vie ; le second, le beau-père de Boèce, cf. Reydellet 2016, p. 203-4, n. 339.
61  § 7-8 : quasi senatores ipse Romanos quasi Christianus episcopus obtestor […] si di-

gnatis, in qua floretis universo orbi, speciem nominis Romani mundo labenti contineat, ut in 
conspectu vestro non sit ecclesiae minor quam reipublicae status. Quodque vobis Deus posse 
praestitit, prosit et nobis; nec minus diligatis in ecclesia vestra sedem Petri, quam in civitate 
apicem mundi.



329  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

de l’ancienne classe sénatoriale62. Néanmoins, l’évocation d’un « monde 
chancelant » dénonce clairement en filigrane la perte d’éclat de la noblesse 
et celle, corollaire, de Rome : c’est désormais l’Église qui permet au nom 
romain de resplendir dans tout l’univers63. L’image de la « tête » employée 
dans la lettre 30 pour dire cette suprématie de l’Église de Rome est to-
pique dans la Correspondance, où la métaphore est fréquemment filée et 
étendue aux « membres dépendant de leur tête ». L’image est explicitée 
dans l’Epist., 35, 2 (à Sénaire, Illustre, vers 515-516), à propos d’une sol-
licitation adressée par les évêques de la province de Viennoise au Pape : 
« et puisque vous savez qu’il est conforme aux lois synodales que, dans 
les affaires qui concernent la position de l’Église, s’il s’est élevé quelque 
doute, nous ayons recours au prêtre suprême de l’Église romaine, comme 
les membres dépendants à notre tête… »64. Une autre comparaison em-
ployée dans le même sens est celle, qu’on a déjà rencontrée dans l’épître 
26, du Pape veillant tel un pasteur sur ses brebis65.

Sur le plan strictement politique, la dévaluation de Rome ne tient pas 
seulement au pouvoir de l’Église et du pape. Cette présentation tient aussi 
aux relations délicates qu’entretenait Sigismond avec Théodoric en dépit 
de son union avec l’un des filles de l’Amale, si bien qu’il se tourne plutôt 
vers l’Empire romain d’Orient avec lequel le roi burgonde, à la différence 
des autres souverains occidentaux, maintenait les «  liens de fédération 
faisant de lui un maître des milices (et patrice) soumis, au moins formel-
lement, à l’empereur byzantin »66. L’idée est clairement formulée dans 
l’Epist., 88 adressée au nom de Sigismond à l’empereur où Avit place la 
Burgondie sous l’égide d’Anastase et affirme, en se référant à leur commun 
dévouement à Rome, que le royaume burgonde appartient à l’Empire : 

62  Cf. ce qui est dit infra sur Ennode même si la situation n’est pas la même en Italie ; 
de fait, les Gaulois n’avaient plus guère accès au Sénat romain, cf. Schäfer 1991, p. 136-7.

63  Cf. sur cet attachement à Rome en tant que capitale du catholicisme, étroitement lié à 
l’idéal d’un rex christianus, Reydellet 1981, p. 133-6.

64  Scitis synodalium legum esse, ut in rebus quae ad Ecclesiae statum pertinent, si quid 
fuerit dubitationis exortum, ad Romanae ecclesiae maximum sacerdotem quasi ad caput 
nostrum membra sequentia recurramus…

65  Cf. supra, n. 50.
66  Pietri 2009, p.  321. Ce lien avec l’Empire avait été resserré par la conversion du 

princeps au catholicisme quand Théodoric, le rector Italiae, était arien.



330  Céline Urlacher-Becht

Oui, mon peuple est vôtre, mais j’ai plus de plaisir à vous servir qu’à lui comman-
der. Chez les ancêtres de ma maison, à votre égard et à celui de vos prédécesseurs, 
le dévouement à Rome qu’ils avaient toujours à cœur a fait naître le sentiment que 
l’illustration que Votre Grandeur leur apportait par des titres militaires comptait 
davantage […] Par nous vous administrez les espaces de régions éloignées : notre 
patrie est votre domaine67. 

Cependant, cette universalité de l’Empire est, évidemment, une vision 
idéale : l’autorité impériale ne pouvait pas réellement s’imposer en Occi-
dent ni, dans le cas du royaume burgonde, constituer un soutien efficace 
contre ceux qui le menaçaient (d’un côté Clovis, de l’autre les Goths)68 : 
Constantinople était située bien trop loin (cf. Epist., 88, 5)69. L’Église res-
tait, en définitive, la seule forme d’universalité possible, ouverte, selon 
l’expression biblique citée dans l’Epist., 19, 6, aux peuples nombreux (po-
pulos multos en écho à Is., 2, 4).

Cette foi en une église universelle, capable de réunir tous les peuples, 
y compris ceux que Sidoine considérait encore comme des « barbares », 
permet de comprendre in fine pourquoi Avit a accepté de prêter sa plume 
à Sigismond  : suivant l’expression d’E. Malaspina, Avit est «  fortement 
engagé pour l’édification d’une nouvelle cohésion sociale et culturelle 
en l’absence d’une romanité institutionnelle, c’est-à-dire sous l’égide de 
l’Église et avec la participation des rois catholiques »70. Contrairement à 

67  Epist., 88, 3-4 Vester quidem est populus meus, sed plus me servire vobis quam illi 
praeesse delectat. Traxit illud a proavis generis mei apud vos decessoresque vestros semper 
animo Romana devotio, ut illa nobis magis claritas putaretur, quam Vestra per militiae ti-
tulos porrigeret Celsitudo […] Per nos administratis remotarum spatia regionum : patria 
nostra vester orbis est. Pour une étude de cette lettre, cf. Reydellet 1981, p. 131-3.

68  Cf. Malaspina 2016, p. xxii.
69  De la même manière, il ne faut pas sous-estimer l’idéalisation dans la manière dont 

Avit célèbre, ailleurs, le zèle dont brûlerait l’empereur Anastase pour la foi catholique  : 
comme l’a montré Pietri 2009 (p. 328) à propos de l’épître 46A Peiper (= 43 CUF), il peut 
s’agir d’une habile flatterie destinée à encourager la nouvelle politique religieuse à laquelle 
le souverain se voit en réalité contraint.

70  Malaspina 2016, p. xv. La citation qui suit est extraite de la même page. Cf. Pietri 
2009, p. 321 selon laquelle Avit a servi les intérêts du royaume burgonde, mais aussi sur-
tout l’intérêt supérieur de la foi. Voir en général, sur « Avit et la “politique étrangère” du 
royaume burgonde », Pietri 2009, p. 320-30.



331  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

Sidoine (et Ennode), Avit ne semble pas nostalgique à l’égard du défunt 
Empire d’Occident71, mais nourrit le « rêve » d’un « Occident chrétien ré-
concilié au-delà des diversités nationales », tout en soutenant avec ferveur 
la Papauté et donc Rome en tant que capitale du catholicisme72. Cela se 
traduit, sur le plan à la fois linguistique et littéraire, par le rapport très dif-
férent d’Avit à l’idéal de la Latinitas déjà entrevu chez Sidoine : l’imitation 
des modèles rhétoriques latins et l’exaltation des richesses de la langue 
latine est, certes, toujours une manière d’affirmer la nobilitas de l’élite let-
trée  ; pour preuve, dans la lettre 50 adressée au vir illustrissimus Héra-
clius, conseiller de Gondebaud et homme de lettres73, la célébration de 
sa « bouche habituée aux magnificences de l’éloquence du siècle, baignée 
des flots débordants de la profondeur des fils de Romulus… », alors qu’il 
avait osé tenir tête au roi Gondebaud lors d’un débat sur des questions 
religieuses (divina § 6). Mais comme le montre le contexte de sa prise de 
parole, la maîtrise de la rhétorique n’est plus l’apanage de la classe séna-
toriale : ses utilisations en présence et/ou au service de ceux qui apparais-
saient encore à Sidoine comme des « barbares » attestent la collaboration 
culturelle et la cohésion culturelle de l’élite burgonde avec l’aristocratie 
sénatoriale. Avit lui-même célèbre, au début de l’une des lettres qu’il a 
adressées à Sigismond, la préciosité et l’éclat des propres discours du roi, 
dans les mêmes termes que ceux employés traditionnellement pour célé-
brer l’excellence et la dignité des membres de la nobilitas (tout en repre-
nant l’image topique, dans un contexte profane, de la « soif » de discours 
éclatants)74:

Vous avez dit, en des termes non moins précieux par leur amabilité que brillants 
par l’expression, que vous aviez tardé à répondre afin que l’humilité consciente 
d’elle-même […] subît d’autant plus longtemps le supplice de la sécheresse que 
j’étais assoiffé de la source éclatante de votre discours75.

71  Voir à ce sujet Pietri 2009, p. 316.
72  Cf. Reydellet 1981, p. 133.
73  Il est le destinataire de plusieurs lettres, cf. Shanzer - Wood 2002, chap. 18 « Hera-

clius » p. 315-23.
74  Voir, sur la topique épistolaire de la « Durststillung », Thraede 1970, p. 171 sq.
75  Epist., 29 (= 32 P.), § 1 : non minus civilitate pretioso quam declamatione conspicuo ser-

mone dixistis idcirco vos tardius dedisse rescriptum, ut humilitas sui conscia […] eo diutius 
ariditatis supplicia penderet quo fontem splendidum vestri alloquii plus sitirem.



332  Céline Urlacher-Becht

Si la flatterie n’est pas exclue ici, l’épître 46 à Sigismond, où Avit se dé-
fend d’avoir écrit une lettre d’un style trop raffiné à destination de l’Em-
pereur76, atteste l’utilisation désormais faite des trésors de la langue latine 
dans un contexte diplomatique. Cette voie nouvelle était promise à une 
longue fortune dans les chancelleries médiévales.

2.  La Gaule77 vue d’Italie : une « province » comme une autre chez Ennode ?

La correspondance d’Ennode78 comprend trois types de lettres enga-
geant, de manière très différente, les rapports entre l’Italie et la Gaule ; il 
s’agit, par ordre décroissant d’importance :

- de lettres adressées à des destinataires gaulois ou se trouvant en Gaule, 
notamment en Provence dont est originaire Ennode  ; la plupart sont 
adressées à des membres de sa famille, a fortiori à des femmes (comme sa 
sœur Euprépie, avec laquelle les relations étaient tendues, ou sa cousine 
Camilla)79 ;

- de lettres se rapportant à des Gallo-romains, notamment des jeunes 
gens (comme son neveu Parthénius) dont Ennode suivait l’éducation80 ;

76  Voir en particulier cet extrait du § 1 qui montre que Sigismond a jugé trop brillante 
une lettre écrite en son nom et qu’il l’avait fait récrire par un collègue  : « Si je pouvais 
m’exprimer comme vous daignez le croire, le parler latin sonnerait désagréablement à des 
oreilles grecques. Mais comme dans notre langue ils tiendront pour plus compréhensible 
ce qui sera moins raffiné, dans la lettre que vous avez fait faire par les soins de mon col-
lègue, on peut même dicter des fautes sans inquiétude » (Si ita ut dignamini credere loqui 
possem, importune obstreperet Graecis auribus sermo Latinus. At cum in lingua nostra hoc 
magis habituri sint intelligibile quod minus fuerit expolitum, in litteris quas per conservum 
meum fieri praecepistis possunt et vitia cum securitate dictari, § 1). La fierté d’Avit en fut 
manifestement piquée.

77  Il s’agit, en fait de Gaule, de la Provence (cf. infra), d’où le jeu de mots dans la suite 
du titre.

78  Nous nous référons à l’édition et à la traduction de Gioanni 2006 et 2010 pour les 
livres 1 à 4 ; pour les livres 5 à 9, on reproduira le texte édité par Vogel 1885 en l’accompa-
gnant, sauf mention contraire, d’une traduction personnelle.

79  Voir La Rocca 2015, p. 432-3 et, surtout, Di Paola Lo Castro 2019 et 2020.
80  La meilleure synthèse à ce sujet est due à Schröder 2007, « Ennodius’ Rolle(n) ge-



333  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

- de lettres où Ennode fait référence à son origine gauloise81.

On examinera successivement ces trois groupes en s’interrogeant, dans 
chaque cas, sur les implications éventuelles de l’identité gauloise, avant 
de considérer plus avant un groupe de trois lettres attestant le développe-
ment important du mouvement monastique en Gaule.

2.1.  Gallus sive externus ?
Le premier groupe, de loin le plus important (environ 40 lettres), est 

particulièrement propice à une approche sociologique. Comme l’a montré  
S. Gioanni, son importance et son originalité au sein de l’ensemble de la 
Correspondance d’Ennode restent toutefois limitées. De fait, ses échanges 
« se concentrent dans l’Italie du Nord et, malgré ses origines provençales, 
le diacre de Milan entretient assez peu de relations épistolaires avec la 
Gaule »82. Par ailleurs, « les épîtres gauloises ne révèlent aucune stratégie 
particulière destinée à renforcer un « réseau » gallo-romain. Ennode, qui 
avait rejoint l’Italie dans sa plus tendre enfance après la mort de ses pa-
rents, semble s’intéresser en priorité au cercle milano-ravennate qui gra-
vite autour de la figure de Faustus Niger et dans lequel il essaie de jouer un 
rôle de premier plan »83. La rareté même des mentions nominatives de la 
Gaule est tout à fait frappante. De fait, dans ces lettres, la Gaule est à peine 
mentionnée huit fois, dont deux occurrences purement incidentes en ré-
férence à la destination du porteur84 et une mention ponctuelle suite à 
l’évocation topique de la « distance des terres » séparant l’auteur du desti-
nataire de l’épître dans le cadre d’une correspondance familière85. La spé-

genüber den jungen Adligen », p. 111-43. Voir aussi Meurer 2019, § 4.2.1 « Ein strenger 
Mahner und Erzieher junger nobiles », p. 270-95.

81  Voir en particulier l’épître 1, 2 (= 5 Vogel) citée infra.
82  Gioanni 2006, p. lxix.
83  Gioanni 2006, p. lxx ; voir aussi, sur les réseaux dont fit partie Ennode, en lien avec 

son engagement, aux côtés de Faustus, pour le pape Symmaque (contre l’anti-pape Laurent, 
largement soutenu par l’aristocratie sénatoriale) dans le cadre du schisme laurentien, Knox 
2019.

84  Epist., 3, 17, 2 (= 87 V.) et 4, 25, 2 (= 408 V.).
85  Epist., 6, 24 (= 291 V.). La même topique se prête à un jeu plaisant dans les épîtres 3, 

14 et 15 (83-84 V.), deux lettres consécutives à sa sœur Euprépie : dans la première, Ennode 
rappelle l’éloignement des terres où elle séjourne (sans nommer la Gaule), dans la seconde, 
il compare son attitude maternelle à celle des tigresses et des lionnes : Euprépie fait ainsi 



334  Céline Urlacher-Becht

cification de la localisation des correspondants sert donc essentiellement 
à souligner la distance qui sépare ceux-ci d’Ennode ou la nécessité de re-
courir à un porteur pour continuer de rester en relation avec ses parents, 
localisés dans une partie très précise de la Gaule86 – la Provence. Même si 
Ennode reste discret à ce sujet, le statut de cette dernière a évolué au cours 
de la période dont datent les épîtres d’Ennode (501-513) puisqu’elle fut 
annexée, après plusieurs années de conflit (507-511)87, au royaume ostro-
goth (le regnum Italiae, Cassiodore, Variae, 2, 41, 3).

Le second groupe comprend, de manière digne d’intérêt dans le cadre 
d’une étude des relations entre la Gaule et l’Italie, plusieurs lettres liées 
à de jeunes Gallo-Romains qui s’apprêtaient à poursuivre leurs études 
à Rome88. La plupart sont là encore issus de Provence et faisaient par-
tie de la famille d’Ennode. Leur origine géographique est davantage prise 
en considération dans les lettres les concernant, en particulier dans les 
lettres de recommandation, mais elle fait, le plus souvent, l’objet d’une 
mention très générale qui nous incite là encore à relativiser la question de 
l’origine proprement gauloise. De fait, l’identité précise de leur contrée 

figure de «  barbare  » comme Médée. Voir, sur la stratégie d’exclusion au centre de ses 
échanges avec Euprépie, Marconi 2013, p. 116-7 ; La Rocca 2015, p. 432-3 ; Di Paola 
Lo Castro 2020, p. 503-6.

86  Seules deux lettres à visée politico-judiciaire dérogent à cette pratique : l’épître 8, 35 
(= 412 V.) relative au procès d’une femme adultère ayant volé les biens de son mari, dont 
Ennode et son destinataire, qui jouent le rôle d’ambassadeur, souhaitent l’expulsion de 
l’humanité (et donc aussi bien de l’Italie que de la Gaule); l’épître 9, 23 (= 447 V.) célébrant 
le parcours politique du patrice Libérius de la Gaule à l’Italie, puis à nouveau en Gaule : En-
node s’y fait explicitement le porte-parole des Gaules (mecum Galliae in hac adstipulatione 
conveniunt § 6). Ces deux lettres sortent du cadre très littéraire et rhétorique des épîtres au 
centre de notre réflexion.

87  Voir, sur la « guerre de Provence », Delaplace 2000 et, de manière plus générale sur 
« La nobiltà provinciale di fronte alla guerre », Marconi 2013, p. 99-105. Le rôle de tutor 
joué par Ennode à l’égard des jeunes nobles provinciaux atteste indirectement ces difficul-
tés, qui sont presque entièrement passées sous silence dans la correspondance. Cependant, 
il semble aussi qu’on ait fortement manqué d’enseignants du temps d’Ennode, notamment 
en province, d’où le développement de l’enseignement privé au sein d’une domus : voir à ce 
sujet Marconi 2012/2013.

88  Voir, sur ce phénomène de « mobilité étudiante » dans l’Antiquité tardive, la synthèse 
de Cecconi 2007.



335  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

d’origine semble indifférente : les protégés d’Ennode sont présentés, sans 
autre forme de précision, comme des peregrini, autrement dit des « étran-
gers », par opposition aux habitants de la Ville auxquels sont destinées ces 
lettres de recommandation89. Ainsi, dans l’épître 5, 11 (= 227 V.) adressée 
au romain Luminosus, Ennode présente significativement son neveu, le 
jeune Parthénius, comme un étranger  : « vous savez ce que c’est de re-
cevoir les étrangers (peregrinos) et d’encourager ceux qui viennent s’ins-
truire […] L’exemple est la plus efficace des leçons : l’étranger (peregrino) 
la prend auprès des personnages puissants ». Le développement du thème 
a une valeur argumentative évidente, étant donné que Luminosus a ma-
nifestement l’habitude de diriger les pas mal assurés des peregrini et de 
leur prodiguer ses sages conseils90. Cependant, la manière dont Ennode 
présente ses jeunes protégés gallo-romains ne diffère guère de celle dont 
il présente les autres provinciaux  : il évoque dans les mêmes termes les 
jeunes nobles issus d’une autre province ou d’origine incertaine, à l’ins-
tar du bénéficiaire non nommé de l’épître 8, 32 (= 409 V.), recommandé 
au pape Symmaque en tant que « père commun de tous les orphelins et 
étrangers » (§ 1 parenti omnium orbanos et peregrinos)91. Ce que montrent 
en réalité ces lettres de recommandation, c’est, aux yeux d’Ennode, la pri-
mauté de Rome par rapport aux provinces italiennes de manière générale. 
Rome est ainsi qualifiée, dans l’épître 5, 9, 2 (= 225 V.), de « foyer naturel 
de l’érudition » (Romam, in qua est naturalis eruditio) ou, dans l’épître 6, 
15 (= 282 V.), de « siège de la connaissance » (scientiae sedem Romam). 
Même la ville de Ravenne, où se trouvait le palais de Théodoric, fait assez 
pâle figure à côté et est comptée avec humour au nombre des « provinces » 
dans l’épître 8, 16 (= 393 V.) destinée à la noble Dame Barbara : pour ex-
horter cette Romaine à accepter « la dignité de dame de Cour au service 
au palais »92, Ennode y formule plaisamment le vœu « que les provinces 

89  Voir sur l’utilisation de peregrinus pour « a variable set of representations of the out-
sider according to equally variable parameters  : family or place of distant origin, social 
status, religion, but also gender and age », La Rocca 2015, p. 411 (avec bibl.).

90  Cf. § 1 : Non ignari peregrinos suscipitis nec erudiendos animatis. Expertis manus ne-
cessitatibus frequenter adhibetur, dum ad eloquentiae palmam feriato ore eos qui titubant 
invitatis.

91  Voir, sur le rôle clé joué par les personnalités religieuses dans l’éducation des jeunes 
orphelins entre autres, Marconi 2020 (parfois péremptoire).

92  § 3 : ad comitatenses excubias […] dignitas adepta vos evocet.



336  Céline Urlacher-Becht

voient ce qu’il y a de bon à Rome et, presque insensibles aux paroles, que 
du moins elles soient portées au bien par les beaux exemples dont vous 
donnerez le spectacle »93. Il y a donc d’un côté Rome, de l’autre, le reste du 
royaume ostrogoth (et, avant son annexion à celui-ci, la Provincia) dont 
le regard admiratif est tourné vers la Ville et ses dignes représentants. Ces 
derniers incarnent de manière exemplaire l’ancien idéal romain qu’En-
node avait à cœur de perpétuer au sein du royaume ostrogoth.

De la Ville à la Romanitas, le pas est en effet vite franchi, ainsi qu’en 
témoigne, dans une lettre adressée à Arator (Epist., 8, 11 = 387 V.), face 
à l’obstination de ce dernier à garder le silence (à propos des noces d’un 
dénommé Maxime), le regret que son mutisme « fasse perdre son prix à 
une éloquence façonnée pour faire l’ornement de Rome »94. La valorisa-
tion de l’eloquentia, qui rapproche cette épître des lettres de recomman-
dation évoquées précédemment, n’est pas fortuite  : la gloire escomptée 
tient essentiellement aux « feux » oratoires qui, seuls, permettaient dans 
l’Italie ostrogothique aux membres de l’ancienne aristocratie sénatoriale 
d’illustrer leur noble naissance. L’épître 8, 1 (= 370 V.) adressée à Boèce 
à l’occasion de son élévation au consulat en 510 est notable à cet égard. 
À l’occasion de son inscription dans les Fastes consulaires, Ennode place 
l’excellence langagière au centre de son éloge de Boèce :

Les anciens avaient coutume d’acquérir les dignités curiales en peinant au combat 
et de briller de l’éclat des honneurs au mépris de leurs jours. Mais maintenant que 
Rome est devenue le prix des vainqueurs, il faut un autre genre de mérite. Notre 
candidat, après un combat décisif manifeste, obtient un triomphe mérité, sans 
avoir jamais vu la guerre. C’est en vertu de son jugement qu’il a exigé les lauriers, 
et il n’a pas estimé nécessaire de se mesurer à des gens armés. Il a brillé au milieu 
des glaives de Cicéron et de Démosthène, et il a réuni la pénétration de ces deux 
orateurs de premier plan, comme s’il était né en pleine paix des arts95.

93  § 3 : Videant bona Romanae civitatis provinciae et, quae monitis vix instituuntur, per 
bona quae vobis deus contulit formentur exemplis. Voir, sur le rôle joué par Barbara à la 
cour de Ravenne, Vitiello 2006, p. 408 et passim.

94  § 1 : Miror cur devenustes turpi silentio ad Romanum decorem politi in te bona colloquii 
[…].

95  § 3 : Fuerit in more veteribus curulium celsitudinem campi sudore mercari et contemptu 
lucis honorum sole fulgere: sed aliud genus virtutis quaeritur, postquam praemium facta 
est Roma victorum. Noster candidatus post manifestam decertationem debitum triumphum, 



337  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

Or, non content d’imiter l’éloquence des Anciens, Boèce la surpasse  : 
en lui sont « réunis et le mérite personnel de l’éloquence latine et l’éclat 
d’une lignée où la pourpre est de tradition »96. On a rapproché cet éloge 
des formules officielles de ladite formula consulatus documentée par les 
Variae de Cassiodore97, mais le parallèle est également net avec l’épître 8, 
2 de Sidoine célébrant l’un des derniers défenseurs de la culture, Johannes, 
pour être « resté seul comme professeur sur toute l’étendue de la Gaule, 
au milieu des tempêtes de la dernière guerre » et avoir « permis à la langue 
des Latins de gagner le port, alors que leurs armes avaient fait naufrage »98. 
Le fondement de la similitude est évident : Johannes fait lui aussi figure de 
« second Démosthène » et de « second Cicéron »99 et c’est grâce à lui que 
ses « contemporains et descendants […] pourront préserver les marques 
de leurs anciennes origines : maintenant en effet qu’ont été abolis les de-
grés des dignités auxquelles on avait l’habitude de distinguer les grands 
des humbles, le seul signe de noblesse sera désormais la connaissance des 
lettres »100. C’est dire la valeur de la culture latine dans un contexte poli-
tique peu propice101 même si Sidoine comme Ennode, faisant œuvre de 
conciliateurs entre l’élite romaine et les nouveaux dirigeants, prennent 
soin de ne pas jamais parler « barbares » à propos des nouveaux maîtres 
de l’ancien empire romain d’Occident. Par rapport à Sidoine, le propos 
d’Ennode s’inscrit néanmoins dans un cadre plus strictement « romain » 
conforme à l’importance que revêt, à ses yeux, la ville de Rome d’un point 

dum numquam viderit bella, sortitur. Iudicio exegit laureas et congredi non necessarium 
duxit armatis. Inter Ciceronis gladios et Demosthenis enituit et utriusque propositi acumina 
quasi natus in ipsa artium pace collegit.

96  § 6 : Tibi utrumque in peculio est, Latiaris scientia et vena purpurarum.
97  Variae, 6, 1, cf. l’étude de l’épître proposée par Meurer 2019, p. 276 (l’épître 8, 1 est 

étudiée aux p. 274-8).
98  Texte édité et trad. par Loyen 1970, § 1 : teque per Gallias uno magistro sub hac tem-

pestate bellorum Latina tenuerunt ora portum, cum pertulerint arma naufragium.
99  § 2 : alterum […] Demosthenen, alterum […] Tullium.
100  Texte et trad. Loyen 1970, § 2 : vel aequavi vel posteri nostri […] natalium vetustorum 

signa retinebunt: nam iam remotis gradibus dignitatum, per quas solebat ultimo a quoque 
summus quisque discerni, solum erit posthac nobilitatis indicium litteras nosse.

101  Voir, sur le contexte à l’arrière-plan de l’épître d’Ennode, Urlacher-Becht 2012, 
en part. p. 216-9.



338  Céline Urlacher-Becht

de vue culturel et pédagogique ; le lien étroit ainsi établi entre Latinitas102, 
Romanitas et Roma n’a pas son équivalent chez Sidoine et Avit sans doute 
parce que Rome était devenue difficilement accessible depuis l’Auvergne 
du temps de Sidoine (cf. Epist., 9, 14) ; quant à Avit, il attachait un autre 
idéal à la Ville, la considérant désormais comme la capitale du catholi-
cisme103. Rome, en tant que centre politique et culturel, fait en revanche 
partie de l’univers de référence d’Ennode : c’est là que continue de siéger le 
Sénat, même si le roi des Ostrogoths en Italie, Théodoric le Grand, s’était 
établi à Ravenne ; c’est là qu’habitent ses amis et proches, comme le séna-
teur Faustus Niger ; c’est aussi et surtout là que se trouvent les meilleurs 
lettrés, les cercles littéraires les plus brillants104 et que se concentrent les 
écoles105. Ce rayonnement de la Ville éclipse, dès lors, toutes les provinces, 
dont la Provincia, rarement évoquée comme Gallica.

Le même constat ressort du troisième et dernier groupe de lettres où 
Ennode évoque ses propres origines. Certes, dans l’épître 1, 2 (= 5 V., à 
Florus), Ennode rappelle avec une autodérision évidente son origine gau-
loise pour justifier ironiquement le silence épistolaire de son destinataire : 
« Mais un Gaulois comme moi n’a droit qu’au silence : c’est tout ce qu’il 
mérite  !  »106. Cependant, dans d’autres passages mettant en œuvre une 
stratégie d’autodépréciation comparable, Ennode joue clairement de son 

102  Les deux notions sont souvent évoquées conjointement par Ennode, quand Sidoine 
et Avit privilégient la notion moins connotée de Latinitas. Voir sur « la latinitas, expres-
sione di una scelta politica » chez Ennode, Marconi p. 115-28, dans le sillage de Gioanni 
2004 et 2006, p. cxxviii-cxxxi.

103  Cf. supra, n. 63.
104  Comme celui de dame Barbara où Ennode aspire à briller par l’entremise du jeune 

Béatus dans l’épître 7, 29 (= 362 V.). Voir, sur le modèle de femme cultivée incarnée par 
cette dernière dans les lettres d’Ennode et ladite Paraenesis didascalica, Di Paola Lo Ca-
stro 2020, p. 509-10.

105  Voir, sur la diminution du nombre de centres d’instruction dans l’Italie ostrogo-
thique, Marconi 2012/2013. De l’idéalisation à l’idéologie, il n’y a cependant qu’un pas. 
De fait, en présentant Rome comme l’unique centre de culture, Ennode se conforme à 
l’idéologie de l’époque telle qu’elle est également représentée chez Cassiodore : voir à ce 
sujet Vitiellio 2006 (en particulier les références indiquées p. 412, n. 55).

106  § 4 (avec la phrase précédente, qui éclaire bien le contraste entre la curie romaine 
où évolue son destinataire et sa propre origine gauloise) : Tecum decertet de mediis curiae 
sinibus eductus: circa Gallum prosapia conticisce.



339  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

origine provinciale (et non gauloise), en faisant un usage très intéressé de 
la topique de la rusticitas, en référence au rus où il vit (vs l’urbanitas de 
l’Vrbs). Ainsi, dans l’épître 7, 19 (= 331 V.) congratulant le jeune Simpli-
cianus pour le succès de sa première récitation à Rome, Ennode présente 
ses propres compliments comme ceux d’un « plouc », écrivant :

Après avoir fait briller l’éclat de votre éloquence et reçu déjà dans Rome les éloges 
que vous mérite votre science des lettres, vous désiriez y ajouter les miens. Voici 
donc ce témoignage de mon affection, bien que le suffrage d’un rustique (rusti-
cantis) provincial ne soit pas de grand prix107.

Cette indifférence apparente à l’origine géographique de ses destina-
taires gallo-romains est toutefois démentie par un groupe d’épîtres où 
Ennode exploite finement un thème lié à l’univers gaulois : la question du 
monachisme.

2.2.  Ennode et l’idéal monastique gaulois
L’idéal monastique n’est évidemment pas typiquement gaulois même 

s’il trouva, en Gaule, un terrain de développement extrêmement favo-
rable108. Les opera d’Ennode offrent plusieurs témoignages de la diffusion 
du modèle ascétique en Italie  : on pense notamment, outre l’évocation 

107  § 2 : Quamvis dicendi splendore nituisses et in illa urbe litterarum scientia astipulante 
lauderis, mei quoque desideras adiumenta praeconii. Adcessit tibi fructus diligentiae meae, 
etsi nulla tribuuntur rusticantis ornamenta testimonii. Le même procédé, emblématique 
de l’humour d’Ennode, se retrouve dans l’épître 1, 6 (= 10 V.) où un Romain de souche 
enrichit les provinces par son éloquence : cf. cette apostrophe aux provinciae qui contraste 
ensuite aussi avec l’enrichissement résultant de la langue de Faustus (cf. le jeu sur les termes 
cultura, uber…) : « vous croîtrez, provinces (provinciae), par la culture des lettres. […] Sol 
fertile et toi, terre qui te vantes de la richesse de tes vignes […] tu n’auras rien de commun 
avec les plus grandes si le Seigneur Faustus, essence de l’éloquence romaine, ne s’approche 
pas de toi avec sérénité. » (trad. Gioanni 2006). Cette charge humoristique évidente tient 
en grande partie au caractère privé de la plupart des lettres d’Ennode, non destinées à être 
publiées ; c’est pourquoi Ennode s’y autorise une liberté langagière dont il ne faut surtout 
pas être dupe lors de la lecture (voir à ce sujet Urlacher-Becht 2018 et Leflaëc - Urla-
cher-Becht 2023).

108  Voir en part. De Vogüé 2007.



340  Céline Urlacher-Becht

du monastère fondé par Faustus109, aux épîtres relatives au mariage de 
Maxime110 et d’Arator111 après que l’un et l’autre eurent longtemps refusé 
toute union au nom de cet idéal112. Il reste que la question du monachisme 
fait l’objet d’un traitement tout à fait remarquable dans trois épîtres toutes 
adressées, justement, à des destinataires gaulois. Ce ne saurait être un ha-
sard et ces épîtres méritent, à ce titre, d’être étudiées en détails, d’autant 
plus que deux d’entre elles font l’objet d’un traitement rhétorique digne 
d’intérêt d’un point de vue méthodologique.

La première est une lettre très élogieuse (7, 14 = 319 V.) adressée à Ar-
chotamia, une noble matrone gallo-romaine dont le fils était moine à Lé-
rins113. Le ton laudatif transparaît d’emblée dans les lignes liminaires :

Vous avez à ce point surpassé l’illustration de votre race par l’éclat de vos mœurs que 
la bonté de vos œuvres rejaillit même sur ceux qui ne vous sont pas liés par la pa-
renté. Qui donc ne serait prêt à témoigner un profond respect à une âme qui s’élève 
dans le culte de Dieu aux sommets de la perfection ? C’est tenir son cœur fermé à 
la grâce du Rédempteur que de ne pas admirer ceux qui servent Dieu fidèlement114.

L’éloge affiché d’Archotamia culmine avec l’idée d’excellence morale 
qui fait d’elle une digne servante du Christ. Dans la suite, Ennode déve-

109  Ennod., Epist., 9, 18, 1 (= 442 V.), cf. les autres indices concordants sur l’intérêt pour 
la vie ascétique parmi les membres mêmes de l’élite italienne liés à Ennode, Marconi 2013, 
p. 55-6.

110  Voir, outre le Carm. 1, 4 (= 388 V.), les Epist., 7, 20-22 (= 334-335 et 337 V.) et 8, 11 
(= 387 V. à propos de Maxime à Arator).

111  Voir Epist., 9, 1 (= 422 V.) et, sur la position d’Arator face au mariage, Zarini 2009, 
p. 329-30.

112  Voir les autres témoignages réunis par Marconi 2013, p. 51-8 ainsi que les nuances 
de Wasyl 2018.

113  Voir, sur les liens ténus d’Ennode avec Lérins et les rares évocations de ce monastère 
dans ses opera, Gioanni 2007, p. 138-9.

114  Ita supra claritatem generis morum luce profecistis, ut quos etiam vobis non nectit 
propinquitas, actuum vestrorum bona subiciant. Quis enim non perfectam reverentiam sit 
paratus impendere animae in dei cultura sublimi? Quia peregrinum se facit a redemptoris 
gratia qui deo non suscipit obsequentes… (l’épître est citée dans la traduction de Léglise 
1906 ; les modifications apportées sont signalées en italique). Voir sur cet exorde qui donne 
à entendre non la voix de l’amicus, mais celle du diacre, Schröder 2007, p. 270.



341  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

loppe d’abord le thème de manière impersonnelle (§ 2), avant de revenir 
à Archotamia et à son vénérable fils, «  habitant de Lérins  » (Lirinensis 
habitator) qui « trouve en sa sainte mère le modèle à imiter, bien qu’elle 
n’ait point quitté le monde » (de sancta matre discat, etiam quae urbana 
domicilia non reliquit § 4). La relative à sens concessif etiam quae… per-
met d’introduire une première note discordante  : à la différence de son 
fils, moine à Lérins, Archotamia, elle, n’a pas quitté le monde. Suit une 
ample métaphore filée de la guerre qui permet d’opposer les combats bra-
vement menés dans le siècle à une fuite lâche loin de celui-ci, en référence 
au retrait du monde au profit d’une vita contemplativa :

Si votre piété daigne m’en croire, il y a plus de mérite à vaincre le siècle de haute 
lutte qu’à le fuir. Le fait de fuir le combat révèle la crainte, et on ne peut nullement 
se fier à la valeur d’un adversaire qui se retire avant d’en venir aux mains115.

Le ton sentencieux du propos est remarquable116. Ennode procède de 
la sorte à un renversement notable des valeurs traditionnelles, en ce que 
c’est la représentante du sexus infirmior qui remporte la palme117. L’ambi-
valence de l’image est fort suggestive : dans le contexte guerrier du propos, 
il s’agit évidemment, à un premier niveau, de la palme du général vain-
queur, mais on pense forcément à la palme remportée par les saints. Ce 
détournement des images traditionnelles relève-t-il d’une simple stratégie 
d’éloge118 ou d’une critique subversive du monachisme lérinien ? La men-
tion explicite de Lérins (alors que le fils d’Archotamia n’est pas nommé) 
nous fait pencher en faveur de la seconde hypothèse. En outre, si Ennode 
avait voulu mettre en balance la grandeur de ce centre avec celle encore 
supérieure d’Archotamia, Lérins aurait fait l’objet d’une caractérisation 
positive dans le cadre d’une stratégie de surenchère, ce qui n’est pas le 
cas. Pour autant, il ne s’agit pas forcément d’une critique du monachisme 

115  § 4 : Si mihi credit pietas tua, plus est in acie vicisse saeculum quam vitasse. Resignat 
timorem fuga certaminis, nec spes est ulla virtutis, quando ante congressionem declinatur 
adversarius.

116  Cf. en particulier le caractère bien frappé de l’expression plus est... vitasse.
117  Cf. la fin du § 5  : Sed vobis quantum sexus infirmior, tantum debetur potissima de 

palmae adeptione laudatio.
118  C’est l’hypothèse privilégiée par Marconi 2013, p. 50.



342  Céline Urlacher-Becht

en général, mais plutôt de la vie recluse, au profit d’un ascétisme militant 
dans le monde119.

Ce dilemme entre une consécration totale à Dieu ou une vie dans le 
siècle est au centre d’une épître à une autre de ses cousines résidant en 
Gaule, la veuve Camilla (Epist., 9, 9 = 431 V.), suite à sa demande d’ensei-
gner à son jeune fils les études libérales. Ennode commence par refuser sa 
demande fort de la voie normale suivie par les clercs, en accord avec Dieu 
lui-même : « l’auteur de notre salut ne rejette pas ceux qui s’empressent 
de venir à lui des études séculières, mais il ne souffre pas qu’on s’éloigne 
de son éclat pour aller à elles »120. De fait, Camilla avait d’abord voué son 
fils à un engagement ecclésiastique, avant de se raviser et de décider de lui 
faire donner une éducation libérale. Au nom des liens du sang qui l’at-
tachent à sa parente et compte tenu de la situation personnelle de Camilla 
(sans doute tombée dans une grande misère)121, Ennode finit cependant 
par accepter de se charger de la formation de son jeune neveu. Nous avons 
déjà étudié ailleurs le paradoxe inhérent à cette missive, en montrant que 
celui-ci est emblématique d’une stratégie argumentative de type conces-
sif dont use à maintes reprises Ennode pour se défendre de contrevenir, 
en dépit de son engagement religieux, à l’idéal ascétique très en vogue à 
son époque122. On s’intéressera ici à un autre aspect peu perceptible à la 
première lecture : le regard très critique que porte Ennode sur la destinée 
initiale de cet enfant.

Le jeu des pronoms au centre de la première phrase est digne d’intérêt 
à cet égard : Intercepisti nostrum nescio quem secuta consilium123. La 1ère 
personne du pluriel (nostrum… consilium) fait référence à une décision 

119  Gioanni 2009b, p. 160 et, sur les deux conceptions de l’ascétisme qui s’affrontaient 
en Gaule aux Ve et VIe s., Gioanni 2000, en part. p. 154-6 ; Marconi 2013, p. 50-1 est plus 
circonspecte. La valorisation de l’engagement épiscopal ailleurs dans les œuvres d’Ennode 
va clairement dans le sens d’un engagement dans le monde, au service de la communauté 
chrétienne ; voir le témoignage majeur de la Vie d’Épiphane de Pavie et, dans l’œuvre poé-
tique, les portraits des évêques de Milan étudiés par Urlacher-Becht 2014, p. 223-64.

120  § 1 : Properantes ad se de disciplinis saecularibus salutis opifex non refutat, sed ire ad il-
las quemquam de suo nitore non patitur. Sur l’anormalité de la situation consistant à confier 
l’instruction d’un lector à un rhetor, voir Marconi 2012/2013, p. 22-3.

121  Cf. le témoignage de l’épître 9, 29 (= 457 V.), en part. § 4.
122  Voir Urlacher-Becht 2008, p. 246-7.
123  « Tu as, je ne sais sous quelle inspiration, entravé l’exécution de nos projets. »



343  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

manifestement prise d’un commun accord par Ennode et Camilla, en ver-
tu de laquelle ce jeune enfant devait (debuit) d’abord se former aux études 
libérales, avant de servir Dieu. Or Camilla semble avoir brisé cet accord 
(intercepisti, 2e personne du singulier), en engageant prématurément son 
fils dans la vie ecclésiastique/monastique, d’où l’incompréhension d’En-
node, exprimée à la 1ère personne (nescio). De fait, ce dernier fut visible-
ment irrité par ce revirement et le signifie à Camilla en la mettant face à 
ses contradictions : le monde et le siècle sont incompatibles avec Dieu, à 
tout le moins dans le sens choisi par sa cousine124. Ennode finit certes par 
revenir sur son refus, mais c’est l’occasion d’une leçon assez subtile sur les 
vraies valeurs qui passe inaperçue à une première lecture. Ennode critique 
en filigrane les vaines prétentions de sa cousine, en lui rappelant l’impor-
tance qu’il accorde au mérite et non aux titres : c’est un clin d’œil évident 
aux religionis tituli évoqués au début du texte, renforcé par l’utilisation 
du verbe insignisti125. De même, il vante ironiquement à la fin de l’épître 
la «  pieuse direction  » dont il va faire bénéficier son jeune parent avec 
l’aide de la faveur céleste dans le cadre de son instruction séculière, avant 
d’inciter sa cousine à ne pas oublier de prier126. Le jeu de renversement est 
évident  : la vraie piété n’est pas là où on l’attend. Gardons-nous cepen-
dant là encore d’en conclure à une récusation de l’idéal monastique, car la 
critique formulée par Ennode est motivée par les revirements et surtout 
la trahison de Camilla plutôt que par le choix d’une conversion radicale ; 
l’objet de la critique n’est donc pas l’idéal monastique, mais l’attitude de sa 

124  Cf. supra, n. 122.
125  §  2  : Si iudicium meum consulis, volo ad me pertinentes magis merito sanctos esse 

quam titulo. Vere animum meum de quietis statione ad cogitationum pelagus expulisti, « Si 
vous tenez compte de mon opinion, je veux que ceux qui me touchent soient saints plus par 
le mérite que par le titre. En vérité tu as poussé mon esprit hors de son état de quiétude, vers 
un abîme de pensées. » – Cf. § 1 : ante iudicii convenientis tempora religionis titulis insignisti, 
« tu l’as revêtu des livrées de la religion avant l’âge requis pour prendre une telle décision ». 
L’expression religionis titulis renverrait ici, selon Marconi 2013, p.  101-2, au statut de 
lector ou d’exceptor du jeune fils de Camilla.

126  § 3 : Domina, ut supra, salutem debitam dicens precor, ut nunc geminam sollicitudi-
nem pro utrisque suscipias et deo nos commendare adsiduis precibus non omittas, « Chère 
dame, en vous adressant, comme toujours, les salutations que je vous dois, je vous prie de 
nous avoir maintenant tous les deux en une même sollicitude, et de ne pas omettre de nous 
recommander à Dieu par des prières assidues ».



344  Céline Urlacher-Becht

cousine, qui fait l’objet d’une discrète mais sévère critique. Cette stratégie 
rhétorique qui n’apparaît qu’à une lecture attentive montre les précau-
tions qu’implique la lecture des lettres d’Ennode.

La troisième épître liée à la question de l’ascétisme gaulois offre la meil-
leure illustration des « pièges de la rhétorique »127 d’Ennode tout en met-
tant en lumière la coloration très « gauloise » du thème qui nous occupe. 
Il s’agit de l’épître 2, 6 (= 39 V.) adressée à Julien Pomère (Julianus Pome-
rius), un rhéteur d’origine africaine établi dans le sud-est de la Gaule, 
à Arles128. Il est l’un des représentants majeurs du courant ascétique en 
Gaule, auteur, entre autres, du fameux De vita contemplativa dont la com-
position est difficile à situer par rapport à l’épître. On ignore, de même, 
si Pomère était déjà abbé lors de l’écriture de cette lettre  ; en tout cas, 
sa notoriété et son autorité en matière religieuse ne font aucun doute129. 
Sous couvert d’un discours élogieux et déférent, Ennode fait, dans cette 
lettre, un usage très intéressé de la topique du nécessaire renoncement aux 
occupations mondaines dès lors qu’on fait profession de clerc130. Le déve-
loppement prend la forme d’une condamnation des (vaines) discussions 
sur l’éloquence et la valeur littéraire au profit de l’étude de la doctrine : elle 
fut souvent lue au pied de la lettre, de même que la demande subséquente 
d’Ennode à être instruit sur les matières ecclésiastiques ainsi que son in-
jonction à Pomère d’abandonner les sujets profanes, semblables à la fri-
volité de Pénélope. G. Marconi envisage, forte de cette lettre, que les deux 
hommes sont restés en contact au cours des années suivante et qu’Ennode 
aurait donc connu directement le programme de réforme spirituelle de 
Pomère et l’avait peut-être assimilé sur certains points131. Si ce n’est pas in-
concevable, l’épître 2, 6 constitue néanmoins, selon nous, un témoignage 
insuffisant, car Ennode y fait un usage très intéressé des préconisations 

127  Urlacher-Becht 2014, p. 31.
128  Cf. Vitae Caesarii Episcopi Arelatensis libri duo 1, 9, ed. B. Krusch (Hannover, 1896), 

p. 460 : Erat autem ipsis personis familiarissimus quidam Pomerius nomine, scientia rhetor, 
Afer genere, quem ibi singularem et clarum grammaticae artis doctrina reddebat. – Nous ci-
tons la traduction de Gioanni 2006. Pour une analyse détaillée de l’épître, voir Schröder 
2006, p. 189-95.

129  Ennode y fait référence dans le § 6 cité infra, n. 137.
130  Voir à ce sujet Urlacher-Becht 2014, p. 10-1.
131  Marconi 2013, p.  49. Déjà Leyser 2000 (p. 70, n. 24) avait avancé l’hypothèse 

qu’Ennode avait concouru à la diffusion de l’œuvre de Pomère en Italie.



345  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

des rigoristes comme Pomère, qui permet de retourner sans y paraître 
leurs arguments contre eux.

De fait, la charge rhétorique de cette lettre apparaît nette si l’on resitue 
cette condamnation de la rhétorique et de la science profane dans son 
contexte tel qu’on peut le reconstruire à partir des méandres du texte 
d’Ennode. L’épître débute par un éloge de la « science éclatante » (scientiae 
lux § 1) de Pomère qu’Ennode aimerait faire passer de Gaule en Italie dans 
toute leur excellence : « je veux être le premier à <vous> envoyer des lettres 
afin que les qualités de la Gaule puissent migrer en Italie sans rien perdre 
dans le transport de leur beauté formelle »132. Il est malaisé de dire si En-
node songeait aux œuvres de Pomère ou à sa correspondance ; cependant, 
la seconde hypothèse est fort probante puisqu’il apparaît dans la suite 
qu’Ennode répond par cette épître à une missive de Pomère. Après avoir 
fait profession de modestie, Ennode note l’origine de cette perfection, qui 
tient aux « deux bibliothèques » (§ 2 utriusque bybliothecae) dont Pomère 
a nourri son esprit, sans doute les littératures profane et religieuse. Puis, 
laissant en apparence ces sujets, il en vient au véritable objet de sa lettre : 
la critique dont fut victime l’une de ses épîtres mal limée :

J’en viens donc à ce que tu m’as fait savoir en dépit de la très grande distance. Si 
j’en crois les assertions du vénérable Félix, porteur de la présente, toi, nourris-
son du Rhône, tu t’acharnais à chercher dans mes lettres dictées sans application 
l’harmonieuse symétrie de Rome et la veine fluide de Latium. Un lecteur attentif 
et zélé a trouvé, semble-t-il, ce que devait polir la lime, alors qu’il parcourait des 
lignes qui n’avaient pas été travaillées133.

La réponse d’Ennode s’articule en plusieurs temps. Oubliant toute hu-
militas, Ennode commence par citer un distique de Claudien rappelant 
qu’Homère lui-même ne fut pas à l’abri des traits acérés de la critique 
(§ 4). Puis, sans transition, il procède à ce qui s’apparente à un éloge de 
la Latinitas qui rassemble tous ceux qui la cultivent, même hors d’Italie : 
« ainsi donc, même si la latinité soutient les gens de son pays et ceux qui 

132  § 1 : Volo esse paginarum praevius destinator ut Galliarum bona ad Italiam migrent 
sine ullo formae suae translata dispendio.

133  § 3 : Ad illud venio in quo me seiunctissimus instruxisti. Quantum habuit praesentium 
portitoris sancti Felicis adsertio, in epistulis meis sine cura dictatis Romanam aequalitatem 
et Latiaris undae venam alumnus Rhodani perquirebas.



346  Céline Urlacher-Becht

fréquentent les palestres de ses études, c’est chose admirable à dire qu’elle 
aime aussi les étrangers (extraneos) »134. Or compte tenu de l’opposition 
structurante dans les lignes qui précèdent entre l’Italie et la Gaule, il est 
évident qu’Ennode compte Pomère parmi les extranei ! C’est là une pre-
mière manière de remettre son détracteur à sa place. Le troisième argu-
ment aboutit au même résultat  : Ennode déclare vouloir se consacrer 
désormais à la seule étude, ce qui l’empêcherait de répliquer aux coups 
de griffe reçus135. Mais en signifiant son propre goût pour les matières ec-
clésiastiques, il rappelle de manière à peine voilée à Pomère quels sont 
les sujets vraiment dignes d’intérêt de la part d’un fervent chrétien voire 
d’un abbé, et dénonce discrètement la vanité des « discours » profanes136. 
Bref, sous couvert d’adhérer à l’idéal défendu par son destinataire, En-
node le retourne contre lui, et répond ainsi fort habilement aux critiques 
dont il fut victime. Compte tenu de la dimension rhétorique de la lettre, 
il est évidemment difficile d’en tirer, une nouvelle fois, des conclusions 
assurées sur la spiritualité d’Ennode ; en tout cas, son désir de nouer un 
contact rapproché avec la Gaule est bien moins évident qu’il le dit, et En-
node excellait manifestement à s’associer ou se désolidariser des Gaulois 
selon les contextes et la relation qu’il entretenait avec ses destinataires. 
Tout particulièrement quand sa parole a été trahie ou sa fierté piquée au 
vif, il n’hésite pas à se retrancher derrière son vêtement ecclésiastique et 
les obligations de sa fonction, ni à retourner les penchants ascétiques de 
ses destinataires gaulois contre eux.

134  § 4 : Ergo etsi indigenas et inter studiorum suorum palaestra versatos fulcit latinitas, 
mirum dictu quod amat extraneos. On notera ici l’emploi d’extraneus en référence à celui 
qui reste étranger vs peregrinus qui désigne ailleurs celui qui va étudier à Rome (cf. supra).

135  § 6  : Nunc vale, mi domine, et circa me ecclesiasticae magis disciplinae exerce fau-
torem. Scribe vel manda, Melchisedech parentes quos habuerit, explanationem arcae, cir-
cumcisionis secretum et quae propheticis mysteriis includuntur. Ista quae sunt saecularium 
schemata respuantur, caducis intenta persuasionibus, telae similia Penelopae, « Mais à pré-
sent, salut, mon cher Seigneur, et, à mon égard, joue plutôt le rôle de défenseur de l’ensei-
gnement de l’Église. Écris-moi et fais-moi savoir qui furent les parents de Melchisédech, 
quelle est l’exégèse de l’arche, le symbole de la circoncision et le contenu des mystères pro-
phétiques. Que toutes les méprisables figures des profanes soient rejetées, elles qui sont 
tendues vers des croyances dépassées et semblables à la trame de Pénélope ! »

136  Cf. l’invitation finale à rejeter les saecularium schemata (en référence aux figures rhé-
toriques).



347  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

* * *

Dans les trois correspondances étudiées, les lettres engageant, par l’iden-
tité de leur destinataire et/ou le sujet traité, la Gaule et l’Italie illustrent 
donc des aspects variés de la relation entre ces deux contrées à la fin du 
Ve et au début du VIe siècle. D’un point de vue politique tout d’abord, 
l’épître 1, 5 de Sidoine montre qu’il y a peu à dire avant la rupture du foe-
dus par Euric, sinon que la liberté de mouvement est devenue aisée au sein 
d’un espace politiquement unifié, même si cette unité est fragile. Ennode 
reste relativement discret à ce sujet, d’autant plus qu’en fait de Gallia, il 
évoque surtout la Provence, plus proche de l’Italie et d’ailleurs réintégrée 
au regnum Italiae en 511137. Cependant, la correspondance d’Avit montre 
qu’une fois la rupture consommée, les difficultés de communication entre 
les deux contrées sont nombreuses  : comme l’illustrent ses épîtres rela-
tives aux schismes laurentien et acacien, les Gaulois sont dans l’expecta-
tive et l’ignorance, et se tournent désormais vers l’autorité papale, tels les 
membres d’un même corps vers leur tête. La Latinitas n’a pas perdu son 
éclat pour autant. Alors que l’épître de Sidoine rend un hommage impli-
cite à la culture romaine en multipliant les réminiscences littéraires dans 
la section italienne de son récit, chez Avit, les lettres latines continuent 
non seulement d’être cultivées par l’élite gallo-romaine, mais sont aussi 
goûtées par les souverains burgondes. Quant à Ennode, il exalte à maintes 
Rome en tant que ville de formation et idéal de culture, convoitée à ce titre 
par les peregrini ou les externi (par rapport à Rome) – ses jeunes parents 
issus de la Provincia font partie de ces « étrangers » au même titre que les 
autres « provinciaux ». Il joue par ailleurs lui-même de sa maîtrise ora-
toire dans ses épîtres non seulement pour éblouir ses destinataires, mais 
aussi pour s’imposer face à eux. C’est très net dans deux des lettres liées 
aux penchants monastiques de ses destinataires gallo-romains où Ennode 
met habilement en scène sa posture ecclésiastique pour leur signifier, sans 
y paraître, sa contrariété à propos de questions privées. Ce mélange très 
rhétorique des genres montre les précautions qu’implique la lecture de 
ces épîtres ornées : on ne saurait être dupe des stratégies rhétoriques dé-
ployées à des fins tantôt célébratives tantôt critiques, sur fond de réflexion 
politico-religieuse ou dans le cadre de circonstances plus personnelles, 
mettant en jeu l’identité ou la renommée de l’auteur et/ou de ses protégés. 

137  Ennode y fait allusion dans l’épître 9, 23 (= 447 V.) : voir Delaplace 2000, p. 88.



348  Céline Urlacher-Becht

En ce sens, les ornements langagiers, loin d’être un vain artifice, laissent 
entrevoir les méandres de la grande et de la petite Histoire.

Bibliographie

Ouvrages à caractère de source

Gioanni 2006: S. Gioanni, Ennode de Pavie. Lettres (livres I-II), I, Paris 2006.
Gioanni 2010: S. Gioanni, Ennode de Pavie. Lettres (livres III-IV), I, Paris 2010.
Léglise 1906: S. Léglise, Œuvres complètes de Saint Ennodius, Vol. 1  : Lettres. 

Texte latin et traduction française, Paris 1906.
Loyen 1970: A. Loyen, Lettres livres 1-9 (t. 2-3), Paris 1970.
Malaspina - Reydellet 2016: Avit de Vienne. Lettres, introduction et texte éta-

bli par E. Malaspina ; traduction et notes par M. Reydellet, Paris 2016.
Reydellet 2016: Malaspina - Reydellet 2016.
Vogel 1885: F. von Vogel, Magni Felicis Ennodi Opera, Berlin, Weidmann 1885 

(MGH AA 7).

Études secondaires

Cecconi 2007: G. Cecconi, Mobilità studentesca nella tarda Antichità : controllo 
amministrativo e controllo sociale, dans G. Poumarède (dir.), Résidences d’am-
bassadeurs et immunités diplomatiques (XVIe-XXe siècle). La mobilité intellec-
tuelle en Méditerranée, de l’antiquité à l’époque moderne, MEFRIM, 119-1, 
2007, p. 137-64.

Chastagnol 1976: A. Chastagnol, La fin du monde antique, Paris 1976.
De Vogüé 2007: A. de Vogüé, Histoire littéraire du mouvement monastique dans 

l’Antiquité. Première partie, Le monachisme latin, tome 11, La Gaule franque et 
l’Espagne wisigothique (vie-viie siècle), Paris 2007.

Delaplace 2000: C. Delaplace, La « Guerre de Provence » (507-511), un épisode 
oublié de la domination ostrogothique en Occident, dans F. Prévot (dir.), Roma-
nité et cité chrétienne. Permanences et mutations, intégration et exclusion du ier 
au vie siècle. Mélanges en l’honneur d’Yvette Duval, Paris 2000, p. 77-89.

Di Paola Lo Castro 2019: L. Di Paola Lo Castro, Feminae religiosae e viduae 
nella Corrispondenza di Ennodio, dans S. Condorelli, M. Onorato (dir.), Verbo-
rum uiolis multicoloribus. Studi in onore di Giovanni Cupaiuolo, Naples 2019, 
p. 217-46.



349  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

Di Paola Lo Castro 2020: L. Di Paola Lo Castro, Ancora sulle figure femminili 
nell’Epistolario di Ennodio di Pavia, dans KOINΩNIA, 44-1, 2020, p. 493-514.

Drinkwater - Elton 1992: J. Drinkwater, H. Elton (dir.), Fifth Century Gaul: a 
Crisis of Identity?, Cambridge 1992.

Duchesne 1925: L. Duchesne, L’Église au VIe s., Paris 1925.
Eigler 1997: U. Eigler, Horaz und Sidonius Apollinaris. Zwei Reisen und 

Rom, dans JbAC, 40, 1997, p. 168-77.
Fascione 2019: S. Fascione, Gli « altri » al potere. Romani e barbari nella Gallia 

di Sidonio Apollinare, Bari 2019.
Favrod 1997: J. Favrod, Histoire politique du Royaume Burgonde (443-534), Lau-

sanne 1997.
Fournier - Stoehr-Monjou 2014: M. Fournier, A. Stoehr-Monjou, Cartogra-

phie géo-littéraire et géo-historique de la mobilité aristocratique au Ve siècle 
d’après la correspondance de Sidoine Apollinaire: du voyage officiel au voyage 
épistolaire, dans Belgeo, 2, 2014 [publié en ligne : https://journals.openedition.
org/belgeo/12689?lang=de].

Fournier - Stoehr-Monjou 2015: M. Fournier, A. Stoehr-Monjou, Représen-
tation idéologique de l’espace dans la Lettre I, 5 de Sidoine Apollinaire : carto-
graphie géo-littéraire d’un voyage de Lyon à Rome, dans P. Voisin, M. de Béchil-
lon, L’espace dans l’antiquité. Utilisation, fonction, représentation, Paris 2015, 
p. 267-85.

Gioanni 2000: S. Gioanni, Moines et évêques en Gaume aux Ve et VIe siècles : la 
controverse entre Augustin et les moines provençaux, dans Médiévales, 38 (L’in-
vention de l’histoire), Printemps 2000, p. 149-61.

Gioanni 2007: S. Gioanni, Une figure suspecte de la sainteté lérinienne. Saint An-
toine d’après la Vita Antoni d’Ennode de Pavie, dans RecAug, 35, 2007, p. 133-
87.

Gioanni 2009a: S. Gioanni, La lux romana dans la Correspondance d’Ennode 
de Pavie  : l’écriture éblouissante de la romanité après la chute de l’Empire ro-
main d’Occident, dans R. Delmaire, J. Desmulliez, J.-P. Gatier (dir.), Correspon-
dances. Documents pour l’histoire de l’Antiquité tardive. Actes du colloque in-
ternational, Université Charles-de-Gaulle-Lisse 3 (20-22 novembre 2003), Lyon 
2009, p. 293-310.

Gioanni 2009b: S. Gioanni, « Être véritablement moine » : les représentations de 
l’identité ascétique dans la pastorale lérinienne (Ve-VIe siècles), dans Y. Codou, 
M. Lauwers (dir.), Lérins, une île sainte dans l’Occident médiéval, Turnhout 
2009, p. 141-65.

Gualandri 1979: I. Gualandri, Furtiva lectio. Studi su Sidonio Apollinare, Milan 
1979. 



350  Céline Urlacher-Becht

Hanaghan 2017: M. Hanaghan, Latent Criticism of Anthemius and Ricimer in 
Sidonius Apollinaris’ Epistulae 1.5, dans CQ, 67-2, 2017, p. 631-49.

Harries 1994: J. D. Harries, Sidonius Apollinaris and the Fall of Rome. AD 407-
485, Oxford 1994.

Kaufmann 1995: F.-M. Kaufmann, Studien zu Sidonius Apollinaris, Francfort-
sur-le-Main 1995.

Kelly - van Waarden 2020: G. Kelly, J. van Waarden (dir.), The Edinburgh 
Companion to Sidonius Apollinaris, Edinburgh 2020.

Kelly 2020: G. Kelly, Dating the Works of Sidonius, dans G. Kelly, J. van Waarden 
(dir.), The Edinburgh Companion to Sidonius Apollinaris, Edinburgh 2020, 
p. 166-94.

Knox 2019: D. K. Knox, The Impact of the Laurentian Schism on Ennodius of 
Pavia’s Participation in Episcopal Networks, dans C. A. Cvetković, P. Gemein-
hardt (dir.), Episcopal Networks in Late Antiquity. Connection and Communi-
cation across Boundaries, Berlin-Boston 2019, p. 207-26.

Köhler 1995: H. Köhler, C. Sollius Apollinaris Sidonius. Briefe Buch I, Einlei-
tung-Text und Kommentar, Heidelberg 1995.

Kulikowsi 2020: M. Kulikowsi, Sidonius’ Political World, dans G. Kelly, J. van 
Waarden (dir.), The Edinburgh Companion to Sidonius Apollinaris, Edinburgh 
2020, p. 197-213.

La Rocca 2015: C. La Rocca, Foreign Dangers: Activities, Responsibilities and the 
Problem of Women abroad, dans EME, 23, 2015, p. 410-35.

Leflaëc - Urlacher-Becht 2023: A. Leflaëc, C. Urlacher-Becht, Le détourne-
ment du texte biblique dans les épîtres de l’Antiquité tardive (IVe-VIe s.) : moda-
lités et limites du jeu, dans É. Wolff (dir.), Les jeux sur les mots, les lettres et les 
sons dans les textes latins (Actes du colloque de Paris Nanterre, 14-15 octobre 
2021), Bordeaux 2023, p. 323-50.

Leyser 2000: C. Leyser, Authority and Ascetism from Augustine to Gregory the 
Great, Oxford 2000.

Marconi 2012/13: G. Marconi, Istruzione laica ed educazione religiosa nell’Italia 
del VI secolo. Considerazioni su Ennodio e Cassiodoro, dans AIIS, 27, 2012/2013, 
p. 3-48.

Marconi 2013: G. Marconi, Ennodio e la nobiltà gallo-romana nell’Italia ostro-
gota, Spolète 2013.

Marconi 2020: G. Marconi, L’insegnamento della cultura cristiana nell’Italia os-
trogota: l’apporto di Ennodio, diacono della chiesa di Milano, dans KOINΩNIA, 
44-2, 2020, p. 973-1001.

Mathisen 1992: R.W. Mathisen, Fifth-century Visitors to Italy: Business or  



351  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

Pleasure?, dans J. Drinkwater, H. Elton (dir.), Fifth Century Gaul: a Crisis of 
Identity?, Cambridge 1992, p. 228-38.

Mathisen 2020: R.W. Mathisen, A Prosopography of Sidonius, dans G. Kelly, J. 
van Waarden (dir.), The Edinburgh Companion to Sidonius Apollinaris, Edin-
burgh 2020, p. 76-154.

Mathisen - Shanzer 2011: R.W. Mathisen, D. Shanzer (dir.), Romans, Barbari-
ans, and the Transformation of the Roman World: Cultural Interaction and the 
Creation of Identity in Late Antiquity, Farnham 2011.

Mathisen 2018: R.W. Mathisen, « Roman » Identity in Late Antiquity, with Spe-
cial Attention to Gaul, dans W. Pohl et al. (dir.), Transformations of Roman-
ness. Early Medieval Regions and Identities, Berlin 2018, p. 255-74.

Mazzoli 2006: G. Mazzoli, Sidonio, Orazio e la lex saturae, in L. Cristante (dir.), 
Il calamo della memoria. Riuso di testi e mestiere letterario nella tarda antichità. 
Trieste, 27-28 Aprile 2006. Atti del II convegno Incontri triestini di filologia clas-
sica 5 (2005-2006), Trieste 2006, p. 171-84.

Meurer 2019: T. Meurer, Vergangenes verhandeln. Spätantike Statusdiskurse 
senatorischer Eliten in Gallien und Italien, Berlin 2019.

Mratschek 2020: S. Mratschek, Creating Culture and Presenting the Self in Sido-
nius, dans G. Kelly, J. van Waarden (dir.), The Edinburgh Companion to Sidoni-
us Apollinaris, Edinburgh 2020, p. 237-60.

Piacente 2005: L. Piacente, In viaggio con Sidonio Apollinare, dans A. Gargano, 
M. Squillante (dir.), Il viaggio nella letteratura occidentale tra mito e simbolo, 
Naples 2005, p. 95-106.

Pietri 1998: L. Pietri, Les débuts de la contre-offensive catholique en Gaule et en 
Espagne, A  : La chrétienté gauloise de la division à l’unité retrouvée, dans L. 
Pietri (dir.), Histoire du christianisme, III  : Les Églises d’Orient et d’Occident 
(432-610), Paris 1998, p. 321-73.

Pietri 2008: L. Pietri, Quel latin à l’adresse des Grecs  ? Les réflexions d’un ex-
pert gaulois des relations avec l’Orient, Avit de Vienne, dans D. Auger, É. Wolff 
(dir.), Culture et christianisme. Mélanges offerts à Jean Bouffartigue, Paris 2008, 
p. 247-57.

Pietri 2009: L. Pietri, Les lettres d’Avit de Vienne. La correspondance d’un évêque 
« politique », dans R. Delmaire, J. Desmulliez, P.-L. Gatier (dir.), Correspon-
dances. Documents pour l’histoire de l’Antiquité tardive. Actes du colloque in-
ternational, université Charles-de-Gaulle-Lille 3 (20-22 novembre 2003), Lyon 
2009, p. 311-31.

Reydellet 1981: M. Reydellet, La royauté dans la littérature latine de Sidoine 
Apollinaire à Isidore de Séville, Rome 1981.



352  Céline Urlacher-Becht

Schäfer 1991: C. Schäfer, Der weströmische Senat als Träger antiker Kontinuität 
unter den Ostgotenkönigen (490-540 n. Chr.), St. Katharinen 1991.

Schröder 2007: B.-J. Schröder, Bildung und Briefe im 6. Jahrhundert : Studien 
zum Mailänder Diakon Magnus Felix Ennodius, Berlin-New York 2007.

Shanzer 1996: D. Shanzer, Two Clocks and a Wedding: Theodoric’s Diplomatic 
Relations with the Burgundians, dans Romanobarbarica, 14, 1996-1997, p. 225-
58.

Shanzer 1998: D. Shanzer, Dating the Baptism of Clovis: the Bishop of Vienne vs 
the Bishop of Tours, dans EME, 7, 1998, p. 29-57.

Shanzer - Wood 2002: D. Shanzer, I. Wood, Avitus of Vienne. Letters and Select-
ed Prose, Liverpool, Liverpool University Press 2002.

Soler 2005: J. Soler, Écritures du voyage. Héritages et inventions dans la littéra-
ture latine tardive, Paris 2005.

Stein 1949: E. Stein, Histoire du Bas Empire 476-565, II, trad. J. R. Palanque, Pa-
ris-Bruxelles-Amsterdam 1949.

Stoehr-Monjou 2020: A. Stoehr-Monjou, Jeux de mémoire dans les récits de 
voyage de Sidoine Apollinaire (en particulier epist. 1, 5), dans F. Galtier (dir.), 
Voyage et mémoire. Les enjeux mémoriels dans les récits de voyage de l’anti-
quité romaine, dans Viatica, H.S. 4, Juin 2020 (publication en ligne : https://
revues-msh.uca.fr/viatica/index.php?id=2059).

Thraede 1970: K. Thraede, Grundzüge griechisch-römischer Brieftopik, Munich 
1970.

Urlacher-Becht 2008: C. Urlacher-Becht, L’attitude des chrétiens face à la 
culture classique  : l’exemple d’Ennode de Pavie (473/4-521), dans A. Bandry 
(dir.), Éducation, culture, littérature, Paris 2008, p. 243-59.

Urlacher-Becht 2012: C. Urlacher-Becht, Trois témoins privilégiés de l’état de 
la culture dans l’Italie de Théodoric : Ennode de Pavie, Cassiodore et Boèce, dans 
VL, 185-186, 2012, p. 203-36.

Urlacher-Becht 2014: C. Urlacher-Becht, Ennode de Pavie, chantre officiel de 
l’Église de Milan, Paris 2014.

Urlacher-Becht 2018: C. Urlacher-Becht, Hercule vainqueur d’Antée  : deux 
lectures de ce “combat fameux” dans les œuvres d’Ennode de Pavie, in J. Goeken, 
F. Chapot, M. Pfaff (dir.), Figures mythiques et discours religieux dans l’Empire 
gréco-romain. Actes du colloque de Strasbourg, 21-22 novembre 2014, Turnhout 
2018, p. 167-77.

van Waarden 2010: J. A. van Waarden, Writing to Survive : a Commentary on 
Sidonius Apollinaris Letters Book 7. Volume 1. The Episcopal Letters 1-11, Lou-
vain 2010.

Vitiello 2006: M. Vitiello, “Nourished at the Breast of Rome”  : the Queens of 



353  « Gaule » et « Italie » dans les épîtres de la fin Ve-début VIe siècle

Ostrogothic Italy and the Education of the Roman Elite, dans RhM, n.f. 149, 
2006, p. 398-412.

Wasyl 2018: A. M. Wasyl, The Future Bishop and Pasiphae: Asceticism, Corpore-
ality, and the Secular in Ennodius’s Poetry, dans Athenaeum, 106, 2018, p. 607-
18.

Wolff 2012: É. Wolff, La description par Sidoine de son voyage à Rome (Lettres I, 
5), dans Itineraria, 11, 2012, p. 1-12.

Wolff 2016: É. Wolff, Sidoine Apollinaire voyageur, in G. Cantino Wataghin, J.-
P. Caillet (dir.), Le voyage dans l’Antiquité tardive : réalités et images, Antiquité 
tardive, 24, 2016, p. 193-201.

Zarini 2009: V. Zarini, Ennode et Arator : une relation pédagogique et son intérêt 
littéraire, in P. Galand-Hallyn, V. Zarini (dir.), Manifestes littéraires dans la 
latinité tardive : poétique et rhétorique, Paris 2009, p. 325-42.





Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 355-411

Presentazione, percezione e interpretazione dei 
rapporti tra Italia e Gallia nelle fonti letterarie 
tra V e VI sec. d.C.: qualche esempio dalle lettere 
dei papi Leone Magno e Gregorio Magno e dai 
Libri historiarum di Gregorio di Tours
Luciana Furbetta

Abstract	 The paper analyses the presentation and interpretation 
of the political relations between Italy and Gaul during the 5th and 6th 
centuries AD emerging from the literary sources. Starting from the results 
of a screening of the Libri historiarum by Gregory of Tours (with attention 
to lib. hist. 2, 1; 3, 20; 9 and 10), the registrum of Gregory the Great (esp. 
epist. 5, 58 and 11, 50) and the letters of Leo the Great (esp. n. 10; 11; 41) in 
comparison with the hagiographical sources (such as the Vita sancti Hilar-
ii and the Vita sancti Germani), the analysis outlines the ways in which the 
topic of political contact is included, with attention to the dynamics of con-
flict and the relations between the episcopal seats of Gaul and the papacy. 

Keywords: Gregory of Tours; Leo the Great; Gregory the Great; Polit-
ical relationships; Epistolaries

Parole chiave: Gregorio di Tours; Leone Magno; Gregorio Magno; 
Contatti politici; Epistolari

Accesso aperto/Open access
© 2023 Luciana Furbetta (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_04

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 01.09.2023
Accepted 	  02.02.2024
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





Presentazione, percezione e interpretazione dei 
rapporti tra Italia e Gallia nelle fonti letterarie 
tra V e VI sec. d.C.: qualche esempio dalle lettere 
dei papi Leone Magno e Gregorio Magno e dai 
Libri historiarum di Gregorio di Tours
Luciana Furbetta

Il tema di questo contributo è indubbiamente ampio e si lega alla do-
manda su quale immagine e quale cognizione dei rapporti tra Italia e Gallia 
tra V e VI sec. d.C. emergano dalle fonti letterarie; con quale consapevo-
lezza o orientamento ideologico – se è possibile individuarne uno – questi 
rapporti vengano presentati. Al di là dei possibili clichés e delle differenti 
strategie retoriche autoriali, ci si può infatti chiedere quali dati effettivi 
si presentino alla lettura dei testi, quali aspetti dell’attualità si riflettano 
nell’elaborazione letteraria e, tramite il filtro di essa, vengano consegnati 
alla fruizione di un pubblico. In merito, si impongono due precisazioni: 
una relativa a che cosa intendere per rapporti e l’altra relativa alle fonti 
analizzate. Per quanto riguarda il tema: ‘rapporto’, il dato immediato e che 
funziona da fil rouge è quello del rapporto politico, che si concretizza con 
evidenza nei testi perlopiù sotto forma di resoconto di contatti o di scambi 
diplomatici. Una relazione che presuppone e riassume anche i concetti di 
movimento, incontro culturale, circolazione fisica di persone e messaggi 
scritti, resoconti verbali con tutte le implicazioni che ne derivano a livel-
lo di presentazione e costruzione dei testi stessi. Per questi ultimi invece, 
tenendo in considerazione le maggiori tipologie di fonti letterarie, la sele-
zione qui proposta privilegia per la Gallia la storiografia e, nello specifico, 
i Libri historiarum di Gregorio di Tours, per l’Italia la produzione della 
cancelleria papale relativa al pontificato di Leone Magno e qualche dato 
ricavato dal registrum di Gregorio Magno. Si proporranno quindi – senza 
una rigida successione cronologica – i risultati di una schedatura dei testi, 
nel tentativo di approdare all’individuazione di dati utili per delineare un 
quadro d’insieme e delle modalità con le quali, nei due ambiti sociocultu-
rali, viene inserito e rientra il tema del rapporto, del contatto politico tra 
Italia e Gallia.



358  Luciana Furbetta

1.  Gallia e Italia nei Libri historiarum di Gregorio di Tours

I Libri historiarum (= LH) di Gregorio di Tours sono un’opera costellata 
di riferimenti continui e, talvolta anche molto confusi, a spostamenti di 
individui, di re, di eserciti, di un movimento convulso e un proliferare di 
messaggi e ambascerie. Una circolazione a tutto campo, all’interno della 
quale l’autore stesso a volte sembra perdere il filo narrativo. Si tratta tutta-
via di un movimento e di rapporti che interessano quasi esclusivamente la 
storia interna, locale, con una focalizzazione sulle vicende e sugli intrighi 
delle corti e dei re franchi1. La fonte è quindi del tutto particolare e proble-
matica, perché ha prospettiva e chiave di lettura, per così dire viziate a prio-
ri, dove storia, politica degli uomini e politica di Dio (quindi storia della 
Chiesa) entrano pesantemente in simbiosi con una notevole componente 
ascrivibile alla categoria del meraviglioso2. Sul piano strettamente narra-
tivo, Roma e l’Italia occupano uno spazio quantitativamente minore ris-
petto anche ai riferimenti ai contatti dei re franchi con l’Oriente. Tuttavia, 
passando al setaccio i dieci libri, si individuano pochi passi dove l’autore si 
riferisce in maniera esplicita al rapporto Gallia-Italia. Si possono così rico-
noscere ed enucleare tipologie di rapporti differenti, riassumibili in: movi-
mento fisico di soggetti implicati in contatti di carattere politico, ma legati 
al mondo ecclesiastico e perlopiù vescovi, ambascerie e spedizioni militari. 
A queste forme di movimento e rapporto (che possono assumere differenti 
gradi di evidenza descrittiva) nell’economia della narrazione si affiancano 
alcuni passi dove l’autore menziona il contesto politico italiano e le sue 
ripercussioni nell’assetto del mondo franco, si riferisce ai rapporti di forza 
tra le due realtà, descrive gli spazi dell’Italia visti dalla Gallia. Nei singoli 
casi entrano spesso in combinazione più elementi con una focalizzazione 
autoriale che da presentazione si fa in qualche misura lettura orientata, in 
una forma del tutto particolare di interpretazione degli eventi riportati.

I passi sono distribuiti in tutti e dieci i libri e possono essere ordinati 
come segue per tipologie di rapporti descritti, o cui l’autore si riferisce più 
o meno estesamente3:

1  Per un quadro d’insieme su contenuto, impostazione e caratteristiche stilistiche 
dell’opera si rimanda a Heinzelmann 2001, cap. III; Murray 2016.

2  In merito si veda la sintesi in: Furbetta 2016 (con bibliografia).
3  Il risultato della schedatura dei singoli libri viene qui riportato indicando la tipologia 

del rapporto descritto e il passo, del quale si dà solo un rapido cenno per inquadrarne il 



359  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

a) Rapporto tra vescovi e papato e relazioni tra sedi episcopali di Gallia 
e Roma

2, 1: viaggio e permanenza a Roma del vescovo Brizio e suo ritorno a 
Tours
5, 20: i vescovi Salonio e Sagittario si recano a Roma dal papa, che invia 
ordini a re Gontrano. Ritorno in Gallia dei due
10, 1: ritorno da Roma a Tours di un diacono che riferisce a Gregorio 
sulla condizione della città

b) Interpretazione del ruolo politico e militare dell’Italia in questioni di 
politica locale o relative all’assetto di potere interno al mondo franco

4, 9: l’Italia sottomessa ai Franchi passa sotto il dominio imperiale
6, 6: arrivo dei Longobardi dall’Italia4

7, 36: Gundebaldo fa riferimento all’intervento di Narsete, ricordando 
come è arrivato al potere5

9, 20: l’Italia è chiamata in causa nel rapporto tra Gontrano e Childeber-

contenuto. I dati sono elaborati, commentati e messi in correlazione tra loro nei paragrafi 
successivi (ai punti a e b viene conferito maggiore sviluppo rispettivamente nei par. 1.1 
e 1.2). Per questo lavoro prendo in considerazione solo i loci dove il rapporto tra Italia e 
Gallia ha uno sviluppo narrativo (anche solo minimale) ed escludo i passi dove l’autore 
accenna all’Italia o dove si hanno solo rapide menzioni di città.

4  Il dato storico è inserito all’interno di un episodio di carattere agiografico relativo a 
Ospizio, il quale profetizza l’arrivo dei crudeli invasori ed esorta tutti alla fuga. La previ-
sione si avvera e Ospizio rischia di essere ucciso da due soldati longobardi, che poi riesce 
a portare sulla retta via. In questo caso si accentua la percezione negativa dell’evento e si 
ha una visione, per così dire viziata dal punto di vista cristiano, con un’interpretazione del 
rapporto di forza tra le due realtà in ottica gallocentrica e la miracolosa azione del santo.

5  Si tratta di una menzione tra le righe del generale bizantino e della sua presenza in Italia, 
dalla quale si può cogliere quanto (tra le maglie della narrazione) sia consistente la presenza 
della cognizione da parte dell’autore dell’influenza del contesto italiano nella politica franca 
ben prima della fine del VI secolo. Il riferimento è velato e asettico e da un punto di vista nar-
rativo inserito all’interno di un discorso incentrato su un flashback; la presenza del contesto 
italiano non è argomento in primo piano, ma rientra in una serie di eventi richiamati da 
Gundebaldo, che ricorda come il padre Clotario lo aveva in odio. I rapporti strategici con 
l’Italia e l’impero e altri dati indicati nel capitolo rientrano tra i loci dove si può scorgere la 
consapevolezza dell’interazione tra Italia e Gallia e viceversa e l’importanza per la stabilità 
dei rapporti interni ai regna franchi dei contatti con il contesto politico italiano.



360  Luciana Furbetta

to e in particolare per la situazione politica incerta data la presenza dei 
Longobardi

c) Legazioni, invio di intermediari, circolazione di persone
2, 16: Namazio, una volta costruita la chiesa all’interno delle mura di 
Clermont, invia a Bologna sacerdoti per ottenere le reliquie dei santi 
Agricola e Vitale
3, 31: riferimento alla legazione inviata da Childeberto, Clotario e Teo-
deberto a Teodato per chiedere spiegazioni sull’uccisione di Amalasun-
ta. Si ottiene l’invio di una somma di denaro
9, 29: legazioni longobarde al fine di evitare la guerra con i Franchi

d) Spedizioni militari e contatti di natura bellica
3, 32: Teodeberto e Bucceleno in Italia contro Belisario e Narsete
4, 42: arrivo dall’Italia dei Longobardi e dei Sassoni
4, 44-45: Longobardi dall’Italia sconfitti da Mummolo
6, 42: Childeberto parte per l’Italia e ottiene aiuto economico dall’impe-
ratore Maurizio per fronteggiare i Longobardi
8, 18: Childeberto invia soldati a Roma per risolvere una questione aper-
ta con l’imperatore Maurizio (vd. LH, 6, 42)
9, 25: spedizione e scontro contro i Longobardi. I Franchi subiscono 
una dura sconfitta
10, 3: resoconto (secondo la testimonianza di Gripone) dei preparativi 
della spedizione in Italia contro i Longobardi da parte di Childeberto6

e) Viaggi o pellegrinaggi:
2, 5: Aravazio da Tongres a Roma per ottenere risposta da San Pietro e 
per scongiurare l’invasione degli Unni nelle Gallie. Ritorno da Roma a 
Tongres
2, 11: Eparchio Avito da Piacenza a Brioude si reca in pellegrinaggio alla 
basilica di San Giuliano d’Arvernia

f) Riferimento o descrizione di spazi fisici/geografici dell’Italia ‘visti’ 
dalla Gallia e percezione della realtà italiana

2, 7: riferimento alla caduta di Aquileia e alla situazione disastrosa 
dell’Italia sotto la pressione degli Unni

6  Gregorio descrive in maniera precisa gli schieramenti, gli spostamenti degli eserciti e so-
prattutto inserisce (sotto forma di discorso diretto) la richiesta di pace da parte longobarda.



361  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

3, 32: terre malsane dell’Italia che causano perdite a Teodeberto
4, 41: riferimento alla presenza dei Longobardi e al passaggio e stanzia-
mento in Italia
10, 1: la città di Roma afflitta dalla peste inguinaria (cfr. supra punto a)

1.1.  Vescovi e papato: le relazioni tra sedi episcopali di Gallia e Roma os-
servate da Tours

Per quanto riguarda il riferimento al rapporto tra i vescovi di Gallia e il 
papato (o più in generale Roma e l’Italia), benchè si tratti di una realtà che 
interessa Gregorio in prima persona, il dato numerico e il peso dei pas-
si rintracciabili nella narrazione è piuttosto modesto. Il tipo di relazione 
riportata è incentrata prevalentemente sul viaggio dalla Gallia a Roma (e 
viceversa) di vescovi per definire questioni legate alla loro controversa no-
mina episcopale o all’esercizio di essa. Nello specifico, solo due passi han-
no uno sviluppo narrativo che consente di valutare il grado della presenza 
di una percezione e interpretazione del rapporto tra Gallia e Italia.

Il primo passo (LH, 2, 1) coincide con l’inizio del resoconto di eventi 
immediatamente successivi alla morte di san Martino e il personaggio in 
questione è Brizio, successore al seggio di Tours. La narrazione, piuttosto 
estesa, è riassumibile come segue:

Situazione iniziale: Martino e Brizio suo successore.

Antefatto: Brizio deride Martino, che gli predice l’onere della carica e 
molte sofferenze.

Evento principale: Brizio diventa vescovo e grazie all’intervento di Dio 
confuta tutte le accuse mosse dal popolo.

Nucleo centrale dell’episodio: Brizio viene ingiustamente deposto:

Illis vero non credentibus, sed contradicentibus, trahitur, calumniatur, eicitur, ut 
sermo sancti adimpleretur: “Noveris, te in episcopatu multa adversa passurum”. 
Hunc enim eiectum, Iustinianum in episcopatu constituunt7.

7  Il testo dei LH è sempre citato secondo l’edizione Krusch-Levison 1937-51 (si veda 
però anche Oldoni 1981 con annotazioni).



362  Luciana Furbetta

Brizio a Roma

Denique Brictius Romanae urbis papam expetiit, flens et eiulans atque dicens: 
“Merito haec patior, quia peccavi in sanctum Dei et eum delerum et amentem 
saepe vocavi; cuius videns virtutes non credidi”. Post cuius abscessum aiunt Toro-
nici sacerdoti suo: “Vade post eum et exere negotium tuum, quia, si eum prosecutus 
non fueris, a nostro omnium contemptu humiliaberis”. Iustinianus vero egressus a 
Turonus, Vircellis Italiae civitatem adgressus, iudicio Dei percussus, obiit peregri-
nus. Toronici eius obitum audientes et in sua malitia perdurantes, Armentium in 
eius loco constituunt. At Brictius episcopus Romam veniens, cuncta quae pertulerat 
papae refert.

Espiazione delle colpe e soggiorno a Roma e poi in Italia:

Qui ad sedem apostolicam resedens, plerumque missarum solemnia caelebravit ibi, 
quicquid in sanctum Dei deliquerat deflens.

Viaggio di ritorno a Tours:

Septimo igitur regressus anno a Roma, cum auctoritate papae illius Toronus redire 
disponit; et veniens ad vicum cui nomen est Laudiacum, sexto ab urbe miliario, 
mansionem accepit. Armentius vero febre corripitur, media autem nocte spiritum 
exalavit. Quod protinus Brictio episcopo per visum revelatum est; qui ait suis: “Sur-
gite velocius, ut ad tumulandum fratrem nostrum, Turonicum pontificem, occur-
ramus”. Cumque illi venientes portam civitatis ingrederent, ecce! Istum per aliam 
portam mortuum efferebant.

Epilogo: Brizio è nuovamente vescovo di Tours.

L’evento più importante dell’episodio e quello che motiva la necessità 
del viaggio a Roma e della visita al papa è costituito dall’avveramento di 
quanto previsto da san Martino. Le mille difficoltà e le calunnie cui viene 
sottoposto il neovescovo Brizio lo portano a un allontanamento ingiusto 
dalla carica stessa e provocano una sostituzione. Per volere popolare8 vie-
ne infatti nominato il presbitero Giustiniano. Brizio è quindi costretto a 

8  L’autore dà solo uno spaccato dell’episodio e allude a una vera rincorsa al candidato 
più gradito e a una audentia episcopalis, con la quale viene deposto Brizio.



363  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

rivolgersi direttamente al papa per salvaguardare i propri diritti e tutelare 
la diocesi di Tours. Il resoconto dell’episodio è dilatato e incentrato sul-
la resa narrativa degli spostamenti dai ritmi quasi convulsi nella confu-
sione generale: alla partenza di Brizio segue immediatamente, a mo’ di 
inseguimento, il viaggio del neoeletto vescovo Giustiniano. Questi, nelle 
intenzioni del popolo, deve precedere l’incontro di Brizio con il papa e il 
criptico riferimento al necessario adempimento del negotium da parte di 
Giustiniano sottintende forse un’azione più dura nei confronti di Brizio e 
la richiesta di legittimazione di Giustianiano stesso. Egli però muore dopo 
essere arrivato a Vercelli e appena la notizia giunge a Tours viene subito 
nominato, con le medesime modalità, Armenzio. Nel frattempo, stando 
al racconto di Gregorio, Brizio dopo aver parlato con il papa, rimane in 
città per espiare le precedenti colpe e solo dopo sette anni intraprende il 
viaggio di ritorno a Tours. L’autore passa quindi a descrivere una tappa 
intermedia del tragitto. Brizio si ferma a Montlouis, gli appare una visione 
grazie alla quale apprende che è deceduto Armenzio e dunque decide di 
affrettarsi. Il rientro a Tours avviene quindi mentre si stanno svolgendo le 
esequie di Giustiniano. L’episodio si conclude poi con il reintegro di Bri-
zio nella carica, che egli mantiene per tutti i suoi ultimi sette anni di vita.

Se ci si sofferma sul passo si evince come esso sia strutturato quasi es-
clusivamente sulla resa narrativa del movimento, del succedersi di eventi 
e notizie e da pause di carattere più descrittivo che riguardano però o il 
soggiorno a Roma o singole tappe del viaggio. Da un punto di vista stret-
tamente narrativo, a livello di presentazione dell’episodio, Roma e il papa 
non hanno alcun rilievo specifico. La loro presenza incide pochissimo e 
gli esigui dati inseriti sono privi di adesione, in positivo o in negativo. 
La lente del racconto non è rivolta all’auctoritas del pontefice (che non 
è nemmeno nominato) e alla sua decisione in merito al reintegro in ca-
rica o meno, quanto all’attuazione sia di quello che aveva predetto san 
Martino9, sia all’iter spirituale che Brizio stesso compie prima di ottenere 
definitivamente la carica ed esserne degno, in quanto successore legitti-
mo del santo vescovo. Dell’incontro con il papa e del soggiorno romano 
e italiano (ma qui imprecisato)10 a Gregorio interessa infatti mettere in 

9  Questi deriso in vita da Brizio gli aveva profetizzato che sarebbe stato – tra sofferenze – 
suo successore.

10  Il dato è invece presente in LH, 10, 31 Brictius ordinatur episcopus anno Archadii et 
Honori secundo, cum pariter regnarent. Fuit autem civis Turonicus. Cui XXXIII. episcopa-



364  Luciana Furbetta

rilievo i due interventi del protagonista, la penitenza che lo condurrà a 
un grado di somiglianza con la santità di Martino e poi gli offici sacri, cui 
si dedica. Tutto è cioè in funzione dell’avveramento delle parole di san 
Martino, della condanna moderata (ma presente) della reazione di Tours 
e del popolo alla scelta del vescovo e della ricerca del modello di santità: 
ossia di un nuovo Martino nel successore. Il legame con Roma e il potere 
decisionale del papa nel dirimere la contesa rimangono sullo sfondo della 
scena e sono elementi trattati senza particolare rilievo, inseriti tra gli altri 
nella successione del racconto stesso11. Quest’ultimo è calato all’interno 
di una parentesi che presenta tratti in comune con i «medaglioni agiogra-
fici»12, che Gregorio cuce e collega nel resoconto dei gesta. Da un punto 
di vista narrativo infatti, nelle movenze di esordio il racconto è costruito 
sull’immagine di Brizio come un anti-Martino e come un vescovo subi-
to perseguitato. La narrazione sembra assumere un’impostazione iniziale 
agiografica, che declina verso il resoconto di taglio cronachistico, in una 
dinamica di causa-effetto, dove solo l’espiazione consente un ripristino 
della situazione iniziale. Si ricalibra così il ruolo di Brizio come successore 
legittimo all’episcopato. Di fondo, tutto è finalizzato all’affermazione del 
modello di santità di Martino nei suoi epigoni e l’auctoritas del papa in 
questo non ha evidenza specifica, né l’intervento del pontefice assume un 
ruolo effettivo nello svolgimento delle azioni. La potenziale ingerenza del 
potere del papato è tutta implicita e racchiusa nella rincorsa del neoletto 
vescovo Giustiniano nel tentativo di impedire a Brizio l’arrivo a Roma. La 
città e quanto essa rappresenta funzionano così da corollario a una vicen-
da che, di per sé, sembrerebbe ridursi a contese tra pretendenti alla carica 
episcopale in balìa degli umori popolari e di avversari politici sobillatori. 

tus anno crimen adulterii est inpactum a civibus Turonicis, expulsumque eum, Iustinianum 
episcopum ordinaverunt. Brictius vero ad papam Urbis dirigit. Iustinianus autem post eum 
abiens, apud urbem Vercellensim obiit. Turonici iterum malignantes, Armentium statuerunt. 
Brictius vero septem apud papam Urbis annis degens, idoneus inventus a crimine, ad urbem 
suam redire iussus est. Hic aedificavit basilicam parvulam super corpus beati Martini, in qua 
et ipse sepultus est. Cumque portam ingrederetur, Armentius per aliam portam mortuus ef-
ferebatur; quo sepulto, cathedram suam recepit. Hunc ferunt instituisse ecclesias per vicos, id 
est Calatonno, Bricca, Rotomago, Briotreide, Cainone. Fueruntque omnes anni episcopatus 
eius XLVII, obiitque et sepultus est in basilicam, quam super sanctum Martinum aedificavit.

11  Per un quadro d’insieme sull’approccio adottato dall’autore in tutte le sue opere nel 
riferirsi al papato e i silenzi che si rilevano nella narrazione, si veda: Noble 2002.

12  Definizione questa di Boesch Gajano 1977.



365  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Nella testimonianza del movimento fisico e, per così dire, ideologico nel 
ricorso alla sede romana, tra Gallia e Italia e viceversa, non c’è una profon-
dità critica, né l’autore suggerisce un’interpretazione dell’episodio e della 
sua esemplarità in relazione al meccanismo di nomina, riconoscimento 
e tutela dei diritti della carica episcopale. L’occhio e la voce dell’autore 
si fermano sul dato evenemenziale con un’ottica gallocentrica, anzi tu-
ronense, subordinando la presenza e l’azione del papato e di Roma al pro-
gresso interiore del personaggio Brizio.

A questo passo si può accostare il lungo e dettagliato capitolo 20 del 
quinto libro13, nel quale si tratta di una sorta di insurrezione contro i vesco-
vi Salonio e Sagittario, motivata dalla condotta addirittura feroce dei due, 
che vengono quindi rimossi. La decisione viene presa in un sinodo convo-
cato a Lione da re Gontrano sotto la tutela del vescovo Nicezio. Salonio e 
Sagittario vengono così privati della carica, ma decidono di far ricorso al 
re e gli chiedono un’autorizzazione per recarsi a Roma e far appello all’au-
torità papale. Gontrano acconsente, consegna loro alcune lettere e l’autore 
inserisce, senza passaggi intermedi, l’azione di papa Giovanni. Questa vol-
ta, Gregorio si sofferma sull’azione diretta del papa, che scrive al re e gli 
impone di reintegrare i due vescovi annullando di fatto la decisione del 
sinodo. Gontrano esegue le direttive del papa, si limita a un rimprovero 
e su questo punto si inserisce la voce dell’autore che glossa l’azione con 
una nota di deplorazione, perché ai due non viene dato nessun castigo. 
Riassumendo, dallo schema si evince come vi sia una parallela e coerente 
circolazione di contenuti e testi che crea una forma di legame tra aucto-
ritates (re-papa), Gallia-Italia e viceversa. Una circolazione strettamente 
connessa con lo spostamento fisico dei due protagonisti e che costituisce 
anche l’unica forma di azione concreta concessa alle due sfere di potere, ma 
senza particolare enfasi nella presentazione della successione degli eventi:

Situazione iniziale: malcontento e insurrezione contro i vescovi Salonio 
e Sagittario:

Igitur contra Salonium Sagittariumque episcopos tumultus exoritur.

13  Libro che complessivamente riguarda gli anni di regno di Childeberto, che inizia nel 
dicembre del 575.



366  Luciana Furbetta

Antefatto: dopo la nomina i due vescovi degenerano nella condotta e si 
macchiano di differenti crimini:

Hi enim a sancto Nicetio Lugdunensi episcopo educati, diaconatus officio sunt 
sortiti; huiusque tempore Salonius Ebredunensis urbis, Sagittarius autem Vap-
pinsis ecclesiae sacerdotes statuuntur. Sed, adsumpto episcopatu in proprio relati 
arbitrio, coeperunt in pervasionibus, caedibus, homicidiis, adulteriis diversisque 
in sceleribus insano furore crassari, ita ut quodam tempore, celebrante Victore 
Tricassinorum episcopo sollemnitatem natalicii sui, emissa cohorte, cum gladiis 
et sagittis inruerent super eum. Venientesque sciderunt vestimenta eius, ministros 
ceciderunt, vasa vel omne apparatum prandii auferentes, relinquentes episcopum 
in grandi contumelia.

Evento principale: re Gontrano convoca un concilio per giudicare il 
comportamento sconveniente di Salonio e di Sagittario. I vescovi riuniti 
sotto la guida di Nicezio decidono di togliere la carica ai due:

Quod cum rex Guntchramnus comperisset, congregari synodum apud urbem Lug-
dunensim iussit. Coniunctique episcopi cum patriarcha Nicetio beato, discussis 
causis, invenerunt eos de his sceleribus quibus accusabantur valde convictos; prae-
ceperuntque, ut qui talia commiserant episcopatus honore privarentur.

Nucleo centrale dell’episodio: i due si rivolgono al re e chiedono l’auto-
rizzazione a recarsi a Roma per sottoporre la questione al pontefice. Il re 
acconsente rilasciando le lettere necessarie:

At illi, cum adhuc propitium sibi regem esse nossent, ad eum accedunt, inplorantes 
se iniuste remotos, sibique tribui licentiam, ut ad papam urbis Romae accedere 
debeant. Rex vero annuens petitionibus eorum, datis epistolis, eos abire permisit.

Visita a Roma e intervento diretto del pontefice. Papa Giovanni valuta le 
richieste dei due vescovi e impone il reintegro nella carica inviando lettere 
a re Gontrano:

Qui accedentes coram papa Iohanne exponunt se nullius rationis existentibus cau-
sis dimotos. Ille vero ad regem epistolas dirigit, in quibus locis suis eosdem restitui 
iubet.

Il re esegue le disposizioni del papa e i due vescovi rientrano nelle loro 
sedi:



367  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Quod rex sine mora, castigatos prius verbis multis, implevit. Sed nulla, quod peius 
est, fuit emendatio subsecuta.

Il capitolo prosegue con la lunga dimostrazione di come entrambi i 
vescovi reintegrati continuino nella loro condotta scellerata, fino a nuovi 
ammonimenti, finti pentimenti e peccati capitali durante tutta la loro vita. 
L’autore insiste dunque sul successivo intervento del re, mentre il papa e 
Roma scompaiono. La presentazione dell’intervento del pontefice rimane 
così racchiusa nella prima parte della narrazione e si riduce al resoconto 
d’insieme. Nel testo – apparentemente neutro nel delineare le dinamiche 
della vicenda – si insinua un giudizio implicito contro la decisione del 
papa e contro Gontrano, che si rimette ad essa ancor prima di valutare la 
questione (perché autorizza il viaggio) e poi rinuncia a prendere decisioni 
autonome anche in merito alla punizione. Una riammissione alla cari-
ca quasi senza reali conseguenze e che non appare condivisa dall’autore. 
Questi introduce nel testo – in maniera del tutto nascosta – una forma di 
disappunto, orientando (o tentando di orientare) il giudizio del lettore 
sull’episodio. Non ci sono infatti affermazioni di principio, né giudizi 
espliciti o commenti, perché l’interpretazione dell’intera vicenda e degli 
effetti negativi dell’intervento papale sono affidati al prosieguo della nar-
razione e all’insistenza nel dettagliare tutte le azioni sconvenienti dei due 
vescovi reintegrati. Azioni conseguenti al perdono e al reintegro immoti-
vato imposto dal papa sconfessando la decisione sinodale.

Per quanto sia difficile con un testo con queste caratteristiche strutturali 
e stilistiche stabilire costanti e anche confronti interni, se si fanno intera-
gire i due passi non si può non notare la modalità differente di presenta-
zione. Anche qui il motivo della pessima condotta (presunta, come nel 
caso di Brizio, o reale come in questo passo) è la causa dell’estromissione 
della carica, ma non entra in gioco alcun modello di santità, quanto la 
gestione effettiva del potere. L’autore fa emergere dalla narrazione l’allar-
gamento indebito di funzioni e di prerogative dei due vescovi, sottolinea 
sia la successione dei fatti che riguardano sedi e soprattutto figure istitu-
zionali, sia il valore dello scambio di corrispondenza e documenti di auto-
rizzazione o di comunicazione e imposizione. Non ci sono discorsi diretti 
che possano attirare l’attenzione del lettore sui due vescovi. C’è invece – a 
differenza dell’altro passo – una maggiore focalizzazione sulla responsa-
bilità del pontefice, sulla determinazione nel risolvere la questione e una 
sorta di enfasi sulla mancanza di scelta decisionale di Gontrano, che attua 
la richiesta del papa. L’autore presenta qui un vincolo con l’Italia molto 



368  Luciana Furbetta

più stretto e problematico, dove la bilancia del giudizio pende verso la 
ricerca non certo di modelli di santità o di affermazione spirituale di una 
sede rispetto a un’altra, ma piuttosto verso il controllo, l’affermazione e 
l’esercizio di una libera auctoritas che vuole nel re una figura, cui rivolger-
si e confidare per la corretta gestione degli equilibri della chiesa di Gallia 
e dei suoi esponenti. Una figura, che si mostra però braccio del volere 
del papa, preferendo venir meno alla cura dell’integrità morale del clero 
locale a favore del rapporto con la sede di Roma. Sembra così profilarsi 
nella riflessione – e quindi nella presentazione e nell’interpretazione degli 
eventi data dall’autore nel corso dell’opera – una sorta di declino (dall’età 
di san Martino in poi) interno alla storia della chiesa di Gallia sempre più 
in mano ai re, alle ambizioni dei singoli vescovi, al consenso fluttuante dei 
più e alle confuse strategie del momento.

L’apice del mutare della cognizione del rapporto tra vescovi di Gallia e 
Roma è però nel decimo libro, quando l’autore riporta la nomina di papa 
Gregorio Magno. A lui è dedicato il capitolo iniziale e con esso la narra-
zione torna circolarmente a un modello di santità, con un ideale pendant 
rispetto al primo libro e alla figura di san Martino:

Anno igitur quinto decimo Childeberthi regis diaconus noster ab urbe Roma sanc-
torum cum pigneribus veniens, sic retulit, quod anno superiore, mense nono, tanta 
inundatio Tiberis fluvius Romam urbem obtexerit, ut aedes antiquae deruerent, 
horrea etiam eclesiae subversa sint, in quibus nonnulla milia modiorum tritici 
periere. Multitudo etiam serpentium cum magno dracone in modo trabis validae 
per huius fluvii alveum in mare discendit; sed suffocatae bestiae inter salsos maris 
turbidi fluctus et litori eiectae sunt. Subsecuta est de vestigio cladis, quam inguina-
riam vocant. Nam medio mense XI. adveniens, primum omnium iuxta illud, quod 
in Ezechiel profeta legitur: A sanctoario meo incipite, Pelagium papam perculit et 
sine mora extinxit. Quo defuncto, magna stragis populi de hoc morbo facta est. 
Sed quia eclesia Dei absque rectorem esse non poterat, Gregorium diaconem plebs 
omnis elegit.

Hic enim de senatoribus primis, ab adulescentia devotus Deo…

Unde factum est, ut epistulam ad imperatorem Mauricium dirigeret, cuius filium 
ex lavacro sancto susciperat, coniurans et multa praece deposcens, ne umquam 
consensum praeberet populis, ut hunc huius honoris gloria sublimaret. Sed praefec-
tus urbis Romae Germanus eius anticipavit nuntium, et conpraehensum, disruptis 



369  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

epistulis, consensum, quod populus fecerat, imperatori direxit. At ille gratias Deo 
agens pro amicitia diaconi, quod repperisset locum honoris eius, data praeceptione, 
ipsum iussit institui.

Cumque in hoc restaret, ut benediceretur, et lues populum devastaret, verbum ad 
plebem pro agenda paenitentia in hoc modo exorsus est: Oratio Gregorii Papae ad 
plebem…

Asserebat autem diaconus noster, qui aderat, in unius horae spatio, dum voces 
plebs ad Dominum supplicationis emisit, octoaginta homines ad terram conruisse 
et spiritum exalasse. Sed non distitit sacerdos dandus praedicare populo, ne ab ora-
tione cessarent. Ab hoc etiam diaconus noster reliquias sanctorum, ut diximus, 
sumpsit, dum adhuc in diaconato degeret. Cumque latibula fugae praepararet, ca-
pitur, trahitur et ad beati apostoli Petri basilica deducitur, ibique ad pontificalis 
gratiae officium consecratus, papa Urbis datus est. Sed nec distetit diaconus noster, 
nisi ad episcopatum eius de Porto rediret et, qualiter ordinatus fuerit, praesenti 
contemplatione suspiceret.

L’autore riferisce di fatto il contenuto di quanto egli ha appreso da un 
suo diacono di ritorno da Roma e il capitolo inizia con una descrizione 
delle condizioni della città, nella quale imperversa la peste inguinaria, a 
causa della quale muore anche papa Pelagio. Il popolo bisognoso di una 
guida elegge all’unanimità Gregorio. Le tappe che portano alla nomina 
papale sono riassunte nell’episodio del piccolo benevolo inganno ideato 
dal prefetto di Roma: Germano. Questi intercetta la legazione con la quale 
Gregorio chiedeva all’imperatore di non accettare la proposta della sua 
nomina. Germano ruba la missiva e la distrugge e quindi l’imperatore 
stabilisce l’insediamento secondo la volontà del popolo, legittimando la 
nomina di Gregorio. Il resoconto è completato dall’inserimento della pre-
dica che egli tenne in un momento di massimo accanimento della peste e 
il testo è inserito come documento, citato in maniera fedele e costituisce 
non solo una testimonianza oggettiva dell’operato in città, ma anche la 
prova delle qualità retoriche del papa, completandone così la presenta-
zione e l’elogio. Alla fine del capitolo c’è poi una certa insistenza sull’es-
attezza dei fatti riportati dal diacono rientrato in Gallia (che ha assistito 
personalmente anche alla predica) e quindi un implicito invito a prestar 
fede a quanto riferito. Nel capitolo si intrecciano sostanzialmente una 
dimensione informativa sugli eventi che colpiscono Roma e una dimen-
sione descrittiva con la rassegna di particolari – frutto di osservazione 



370  Luciana Furbetta

diretta del diacono – relativi alla situazione concreta della città. Questo 
elemento rientra in una sporadica, ma presente, attenzione nei LH agli 
spazi fisici dell’Italia (soprattutto della città Roma) visti dalla Gallia14. Per-
cezione e interpretazione dell’azione del papa trapelano in senso piena-
mente positivo con una venatura encomiastica. A tutto ciò si combina 
anche il riferimento a un altro tipo di scambio, legato alla circolazione 
degli oggetti tra diocesi lontane. Si tratta nello specifico di reliquie15 che 
il papa invia come inizio ufficiale dei contatti con i Franchi. Trova così 
conferma un dato che emerge dal registrum di Gregorio Magno stesso, 
che fa dell’invio di reliquie (soprattutto in Oriente) un mezzo politico di 
comunicazione e di relazione. Nella visione di Gregorio di Tours, l’ultimo 
spaccato di storia della chiesa tra Gallia e Italia riparte in sostanza con 
l’avvento di un papa che di santità e capacità politica fa un punto di forza 
e di dialogo con il contesto franco in un’ottica di collaborazione. Il passo 
è perciò interessante anche ai fini dell’interpretazione del ruolo politico di 
Roma nelle questioni che riguardano le diocesi di Gallia. Un dato questo 
la cui percezione nella consapevolezza dell’autore permane in tutta l’opera 
e che trapela anche dal capitolo conclusivo, dove egli ricorda tutti i pre-

14  In merito, si può accostare il riferimento in LH, 2, 7 alla città di Aquileia distrutta dagli 
Unni. In quest’ultimo caso (cfr. supra punto f), si tratta però di una percezione lontana, 
quasi estranea e priva di una qualsiasi forma di adesione emotiva o di rilievo narrativo. Il 
dato è infatti inserito come passaggio obbligato per la resa della successione logica e storica 
degli eventi, mentre in 10, 1 l’insistenza sulla condizione di Roma afflitta dalla peste è fina-
lizzata a mettere in rilievo la cura e il sostegno profusi da Gregorio Magno nei confronti del 
popolo di fedeli. Un altro riferimento, molto distaccato, è in 4, 41, quando Gregorio ricorda 
l’arrivo di Alboino e la progressiva riduzione alla distruzione dell’Italia sotto la potestas lon-
gobarda e si riferisce alla spoliazione di edifici sacri (Alboenus vero Langobardorum rex, qui 
Chlothosindam, regis Chlothari filiam, habebat, relecta regione sua, Italiam cum omni illa 
Langobardorum gente petiit. Nam, commoto exercitu, cum uxoribus et liberis abierunt, illuc 
commanere deliberantes. Quam regionem ingressi, maxime per annos septem pervagantes, 
spoliatis eclesiis, sacerdotibus interfectis, in suam redigunt potestatem).

15  Un’altra testimonianza, in contesto differente e riferita ai tempi di san Martino, si 
trova in LH, 10, 31 (Eustochius ordinatur episcopus, vir sanctus et timens Deum, ex genere 
senatorio. Hunc ferunt instituisse ecclesias per vicos Brixis, Iciodoro, Lucas, Dolus. Aedifica-
vit etiam ecclesiam infra muros civitatis, in qua reliquias sanctorum Gervasi et Protasi mar-
tyris condidit, quae sancto Martino de Italia sunt delatae, sicut sanctus Paulinus in epistola 
sua meminit).



371  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

decessori al seggio di Tours, riferendosi esplicitamente alla relazione tra 
Italia e Gallia sia nell’invio di uomini degni della carica come Catiano16, sia 
come luogo dal quale proviene il grande Martino17.

All’interno delle relazioni tra diocesi di Gallia e Italia può essere consi-
derato anche l’operato di figure come Aravazio vescovo di Tongres che 
presagisce l’arrivo degli Unni in Gallia, si reca a Roma per pregare sulla 
tomba dell’apostolo Pietro per ottenere una risposta da Dio e implorare 
l’intervento salvifico (cfr. LH, 2, 5). Il passo è costruito alla maniera di 
un racconto agiografico e si dilunga nel riportare la risposta ottenuta per 
manifestazione del santo e l’ordine di intraprendere il viaggio di ritorno 
in patria. Il passo si può collocare tra quelli repertoriati (cfr. supra pun-
to e) per la tipologia del viaggio (o del pellegrinaggio18), ma al di là del 
dato narrativo, il riferimento al ricorso – qui totalmente compreso in una 
prospettiva fideistica – alla sede di Roma simbolo della cristianità è stret-
tamente connesso con la contingenza politica e con la necessità di proteg-
gere la patria da attacchi esterni. L’idea di sudditanza spirituale sottintesa 
nella narrazione costituisce una chiave di lettura che, a sua volta, consente 
di inserire la storia della diocesi di Tours e della chiesa di Gallia in una 
prospettiva universale rappresentata dal cuore dell’ex impero, pur in una 
crescente autonomia locale, maggiormente evidente nella narrazione dal 
quinto libro in poi.

1.2.  Spedizioni militari in Italia e dinamiche di guerra: appunti di lettura 
dei Libri historiarum

Nei LH, il rapporto tra Gallia e Italia non è limitato a questioni ecclesias-
tiche o a contatti e spostamenti di personaggi legati alla Chiesa, ma trova-

16  LH, 10, 31 Catianus episcopus anno imperii Decii primo a Romanae sedis papa trans-
missus est.

17  LH, 10, 31 Sanctus Martinus anno VIII. Valentis et Valentiniani episcopus ordina-
tur. Fuit autem de regione Pannoniae, civitate Sabariae. Qui ob amorem Dei apud urbem 
Mediolanensem Italiae primo monasterium constituit; sed ab haereticis, eo quod sanctam 
Trinitatem intrepidus praedicaret, virgis caesus atque expulsus de Italia, in Galliis accessit.

18  Cfr. LH, 2, 11 dove si riferisce del pellegrinaggio di Eparchio Avito da Piacenza a 
Brioude per offrire voti a San Giuliano d’Arvernia.



372  Luciana Furbetta

no spazio anche relazioni strategico-militari esterne. Queste sono trattate 
in maniera abbastanza divergente nei differenti libri, con un’oscillazione 
tra presentazione cronachistica degli eventi e tiepida percezione delle di-
namiche di causa effetto e del loro risvolto nell’assetto interno del mondo 
franco. Un buon esempio è in 3, 32, dove l’autore riferisce della spedizione 
in Italia condotta da Teodeberto I nel 539 e più tardi da Bucceleno, il quale 
si scontra prima con Belisario e successivamente con Narsete:

Theudobertus vero in Italia abiit et exinde multum adquisivit. Sed quia loca illa, ut 
fertur, morbida sunt, exercitus eius in diversis febribus corruens vexabatur; multi 
enim ex his in illis locis mortui sunt. Quod videns Theudobertus ex ea reversus est, 
multa secum expolia ipse vel sui deferentes. Dicitur tamen tunc temporis usque Ti-
cinum accessisse civitatem, in qua Buccelenum rursum dirixit. Qui, minorem illam 
Italiam captam atque in ditionibus regis antedicti redactam, maiorem petiit; in 
qua contra Belsuarium multis vicibus pugnans, victuriam obtenuit. Cumque impe-
rator vidisset, quod Belsuarius crebrius vinceretur, amoto eo, Narsitem in eius loco 
statuit; Belsuarium vero comitem stabuli quasi pro humilitate, quod prius fuerat, 
posuit. Buccelenus vero contra Narsitem magna certamina gessit. Captam omnem 
Italiam, usque in mare terminum dilatavit; thesauros vero magnus ad Theudober-
tum de Italia dirixit. Quod cum Narsis imperatori posuisset in notitiam, imperator, 
conductis praetio gentibus, Narsiti solatium mittit, confligensque postea victus abs-
cessit. Deinceps vero Buccelenus Siciliam occupavit; de qua etiam tributa exigens, 
regi transmisit. Magna enim ei felicitas in his conditionibus fuit.

L’adesione dell’autore ai successi militari non è esplicita, ma la perce-
zione che deriva al lettore è indubbiamente positiva, con una forma di en-
fasi data dalla scelta dei sintagmi: multis vicibus pugnans, victuriam obte-
nuit (in riferimento alle vittorie contro Belisario) e magna certamina gessit 
(per i successi contro Narsete). Un’adesione e sostanziale ammirazione 
per l’impresa al di fuori dei confini di Gallia si avvertono anche nella scelta 
lessicale della proposizione: thesauros vero magnus ad Theudobertum de 
Italia dirixit, con la quale Gregorio suggella il successo militare e la sua 
ricaduta economica per i Franchi e poi nella venatura ironica con la quale 
egli sottolinea come l’imperatore destituì Belisario dalla carica: Belsua-
rium vero comitem stabuli quasi pro humilitate, quod prius fuerat, posuit. 
La presentazione della spedizione è dunque orientata positivamente con 
una forma di elogio indiretto della politica franca nel tentativo di espan-
sione del controllo della penisola. In merito, nello slancio narrativo e nella 
scarsa esattezza nella resa delle dinamiche belliche, Gregorio pone sullo 



373  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

stesso piano, senza distinzione e con una sorta di conflazione le due spe-
dizioni di Bucceleno. La prima avvenne nel 539 fronteggiando Belisario 
dopo la ritirata di Teodeberto, che giunse fino a Pavia e poi fu costretto 
a ripiegare a causa dalle perdite e della condizione sanitaria precaria del 
suo esercito. La seconda si colloca nel 552 durante il regno del figlio del 
re: Teodevaldo e portò, dopo il consolidamento delle conquiste nel settore 
padano (vd. il riferimento nel testo all’Italia minor), a un tentativo di do-
minio della parte meridionale della penisola (cioè l’Italia maior) con vitto-
rie contro Narsete. L’amplificazione dei successi dell’esercito dei Franchi 
è poi evidente nella parte finale del capitolo, dove l’autore riferisce della 
conquista della Sicilia, che in realtà non fu mai occupata da Bucceleno19. 
Questi infatti dovette fronteggiare Narsete nei pressi di Volturno e la cam-
pagna terminò con la morte del duca e la vittoria dei Bizantini nel 554-55. 
Quest’ultima fase è correttamente inquadrata dall’autore in LH, 4, 9, dove 
la sconfitta di Bucceleno è laconicamente glossata da una considerazione 
che tradisce l’adesione di Gregorio alla politica franca e l’amara constata-
zione dell’irrimediabile perdita del territorio italiano:

Sub eo (scil. Theodovaldo) enim et Buccelenus, cum totam Italiam in Francorum 
regno redigisset, a Narsitae interfectus est, Italiam ad partem imperatoris captam, 
nec fuit qui eam ultra reciperet.

L’Italia – presentata come sottomessa completamente ai Franchi – passa 
così sotto il dominio imperiale e il breve riferimento aggiunge un tassello 
in più alla percezione del cambiamento radicale della realtà e dell’assetto 
politico italiano e del suo ruolo negli equilibri interni al mondo franco20. 
Per quanto articolato, il resoconto non è ancorato a un’escavazione (né 
a una semplice esposizione) delle dinamiche di causa-effetto e l’azione 
militare è inserita in una successione priva di concreti orientamenti in-
terpretativi. Se la movenza e l’impostazione d’insieme rispondono a un 
taglio cronachistico, d’altra parte non si rileva una cura nella connessione 
logico-causale-temporale delle azioni intraprese dal re e dal suo generale 
e si constata un sostanziale distacco da quelle che altre fonti delineano 

19  Sulla questione: Piazza 2014.
20  Il passo può essere inoltre repertoriato tra quelli indicati al punto b e contiene nella 

parte iniziale un riferimento di carattere geografico sulle caratteristiche del territorio italia-
no, in particolare sull’area padana, ed è perciò ascrivibile anche alla tipologia (f).



374  Luciana Furbetta

come strategie militari di più ampio respiro da parte dei Franchi21. All’au-
tore interessa, in sostanza, sottolineare il dato positivo della conquista e 
dell’estensione dell’auctoritas franca (quindi della Gallia) in Italia, ma sen-
za imprimere un orientamento critico, una vera interpretazione personale 
alla lettura dell’episodio. Mancano tuttavia l’asciuttezza narrativa e l’im-
postazione logica nelle dinamiche di causa-effetto, scansione temporale 
richieste a una cronaca; il testo di Gregorio si colloca, per così dire a metà, 
scivolando – anche nelle sezioni che non mostrano addentellati con il ge-
nere agiografico – in una coloritura elogiativa e in una dimensione venata 
da una forma di sostanziale accettazione degli eventi e dei loro esiti22.

Una sensibile differenza nel modus di presentazione dei rapporti tra 
Italia e Gallia si rileva nel libro quarto23, dove nei capitoli 41-6 Gregorio 
si riferisce alla minaccia dei Longobardi e a una serie di azioni militari. 
Nel cap. 41 l’autore introduce l’ingresso in Italia e lo stanziamento a par-
tire dalla discesa di Alboino. Il passo dà un breve spaccato sull’esito del-
la conquista da un punto di vista spaziale/geografico con il riferimento 
alla spoliazione di basiliche e luoghi di culto (cfr. supra punto f e n. 14). 
Nel cap. 42, con altrettanta disinvoltura narrativa, Gregorio inserisce una 
rassegna sugli spostamenti dei Longobardi dall’Italia alla Gallia, le azioni 
vittoriose sui Burgundi e il ritorno nella penisola con il bottino. I rife-
rimenti – esposti in maniera neutrale – sono funzionali a introdurre la 
figura di Mummolo, delineato come un eroe nazionale, campione della 
difesa della patria contro gli invasori. Il resoconto delle azioni di contrasto 
e contenimento delle truppe longobarde e sassoni perde le caratteristiche 
della cronaca distaccata e impersonale e si colora di toni che ricordano 
l’epica, con la resa di tableaux incentrati sulla grandezza delle gesta del 
protagonista. L’ordine degli eventi si fa nello stesso tempo lineare (con il 

21  Basti l’esempio di Agazia che presenta la prima spedizione di Bucceleno come una 
risposta alla richiesta di alleanza che i Goti avrebbero intrattenuto con Teodebaldo per 
contrastare la pressione dei bizantini (cfr. Agat., Hist., 1, 5, 1-10; vd. Frendo 1975, ad loc.).

22  Per un quadro d’insieme sulle modalità narrative nei LH, il rapporto con le fonti e lo 
stile dell’autore: Oldoni 1972.

23  Per un commento del libro si rimanda a Hilchenbach 2009. Su questi passi e sulle 
modalità di trattazione delle invasioni longobarde e, in generale, sulla presentazione dei 
Longobardi, errori e omissioni da parte di Gregorio vd. Pohl 2002.



375  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

riferimento agli spostamenti degli eserciti) e convulso nella resa dell’incal-
zare delle reazioni dei Franchi e degli interventi di Mummolo:

Igitur prorumpentibus Langobardis in Galliis, Amatus patricius, qui nuper Celsi 
successor extiterat, contra eos abiit, cummissumque bellum, terga vertit ceciditque 
ibi. Tantumque tunc stragem Langobardi feruntur fecisse de Burgundionibus, ut 
non possit colligi numerus occisorum; oneratique praeda, discesserunt iterum in 
Italiam. Quibus discedentibus, Eunius, qui et Mummolus, arcessitus a rege, patri-
ciatus culmine meruit. Inruentibus iterum Langobardis in Gallias et usque Mus-
tias Calmes accedentibus, quod adiacit civitati Ebredonense, Mummolus exerci-
tum movit et cum Burgundionibus illuc proficiscetur. Circumdatisque Langobardis 
cum exercitu, factis etiam concidibus, per divia silvarum, inruit super eos, multus 
interfecit, nonnullus coepit et rege direxit. Quos ille per loca dispersos custodire 
praecepit, paucis quodadmodo per fugam lapsis, qui patriae nunciarent. […] Post 
haec Saxones, qui cum Langobardis in Italiam venerant, iterum prorumpunt in 
Galliis et infra territurium Regensim, id est apud Stablonem villam castra ponunt, 
discurrentes per villas urbium vicinarum, diripientes praedas, captivos abducentes 
vel etiam cuncta vastantes. Quod cum Mummolus conperisset, exercitum movet, 
inruensque super eos, multa ex his milia interficit et usque ad vesperum caedere 
non distitit, donec nox finem faceret. Ignarus enim reppererat homines et nihil de 
his quae accesserunt autumantes. Mane autem facto, statuunt Saxones exercitum, 
praeparantes se ad bellum; sed, intercurrentibus nuntiis, pacem fecerunt, datisque 
muneribus Mummolo, relicta universa regionis praeda cum captivis, discesserunt, 
iurantes prius, quod ad subiectionem regum solaciumque Francorum redire debe-
rent in Galliis. Igitur regressi Saxones in Italiam, adsumptis secum uxoribus atque 
parvolis vel omni suppellectile facultatis, redire in Galliis distinant, scilicet ut a 
Sigybertho rege collecti in loco unde egressi fuerant stabilirentur.

La vittoriosa azione di Mummolo è riportata con enfasi sulla strategia 
del personaggio e con attenzione all’impatto emotivo sui Longobardi, 
tratteggiati come un nemico che teme la forza dei Franchi. In merito, la 
presentazione segue un crescendo che si accompagna con i dettagli delle 
successive spedizioni e le relative operazioni di contrasto. Se nel par. 42 
Gregorio si è riferito anche alla presenza dei Sassoni combinando il re-
soconto della duplice pressione nemica, nel prosieguo della narrazione 
si concentra nello specifico (par. 44) sui movimenti dei duchi longobardi 
(Amone, Zabano e Rodano), che minacciano il territorio dei Franchi e 
sul diffondersi della notizia della capacità di Mummolo di sconfiggere il 
nemico:



376  Luciana Furbetta

Quae cum Mummolo perlata fuissent, exercitum movit et Rodano, qui Gratiano-
politanam urbem debellabat, occurrit. Sed cum Eseram fluvium exercitus laboriose 
transiret, nutu Dei animal amnem ingreditur, vadum ostendit, et sic populus [libe-
ri] in ulteriorem ripam egreditur24. Quod videntes Langobardi nec morati, evagi-
natis gladiis hos adpetunt, cummissoque bello, in tantum caesi sunt, ut Rhodanus 
sauciatus lancia ad montium excelsa confugiret. Exinde cum quingentis viris, qui 
ei remanserant, per divia silvarum prorumpens, ad Zabanem pervenit, qui tunc ur-
bem Valentiam obsedebat, narravitque omnia quae acta fuerat. Tunc datis pariter 
cunctis in praeda, ad Ebredunensem urbem regressi sunt, ibique eis cum innumero 
exercitu Mummolus in faciem venit. Commissoque proelio, Langobardorum pha-
langae usque ad internitionem caesae, cum paucis duces in Italiam sunt regressi. 
Cumque usque Sigusium urbem perlati fuissent et eos incolae loci durae suscipe-
rent, praesertim cum Sisinnius magister militum a parte inperatoris in hac urbe 
resident, simolatus Mummoli puer in conspectu Zabanis Sisinnio litteras protulit 
salutemque ex nomine Mummoli dedit, dicens: “En ipsum in proximo!” Quod au-
diens Zaban, curso veloci ab urbe ipsa digressus praeteriit. His auditis Amo, collec-
ta omni praeda in itenere, proficiscitur; sed resistentibus nivibus, relicta praeda, vix 
cum paucis erumpere potuit. Exterriti enim erant virtute Mummoli.

In questi passi relativi a Mummolo – indipendentemente dalla loro es-
tensione – Gregorio mostra dunque maggiore adesione e introduce nella 
narrazione elementi, perlopiù di carattere elogiativo, che producono una 
forma di condizionamento nel lettore. Questi viene implicitamente indot-
to a una profonda ammirazione per la resistenza e le capacità militari (ac-
compagnate dal favore di Dio) dei Franchi guidati da Mummolo. Si nota 
cioè un’impostazione differente sia rispetto alla presentazione delle altre 
tipologie di rapporti, sia rispetto al resoconto di spedizioni presenti nei 
libri precedenti (perlopiù relative a operazioni militari interne al mondo 
franco).

La centralità del problema della presenza dei Longobardi è un dato di 
fatto, del quale Gregorio mostra di avere percezione e consapevolezza 
anche nel raccordare le fila della narrazione da libro a libro. In LH, 8, 18 
ad esempio, egli introduce – all’apparenza cripticamente – la decisione 
di re Childeberto di inviare un esercito in Italia (nel 585) per tentare di 

24  Si noti qui l’inserimento di una manifestazione particolare, a metà tra il meraviglioso e 
il signum divino che mostra la via ai Franchi, anticipando implicitamente le sorti favorevoli 
per Mummolo e il suo esercito.



377  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

risolvere una situazione in sospeso con l’impero d’Oriente. Il riferimento: 
«Childebertus vero rex, inpellentibus missis imperialibus, qui aurum, quod 
anno superiore datum fuerat, requirebat, exercitum in Italia diregit. Sonus 
enim erat25, sororem suam Ingundem iam Constantinopoli fuisset transla-
ta» si comprende solo se si richiama quanto narrato in 6, 42, quando Gre-
gorio aveva menzionato l’importante aiuto economico fornito dall’impe-
ratore Maurizio per fronteggiare i Longobardi: «Childeberthus vero rex in 
Italia abiit. Quod cum audissent Langobardi, timentis, ne ab eius exercitu 
caederintur, subdedirunt se dicioni eius, multa ei dantes munera ac pro-
mittentes se parte eius esse fidelis atque subiectus». Anticipazioni e pos-
posizioni dell’ordine narrativo permangono come tratto peculiare dello 
stile di Gregorio,26 ma rispetto all’andamento complessivo, l’elevazione di 
tono, la resa descrittiva e la climax nel delineare l’attivo coinvolgimento 
di generali e re franchi nell’area italiana (e anche in patria) contro i Lon-
gobardi si combinano all’esplicitazione della percezione e dell’interpre-
tazione – a tratti meno nascoste nelle pieghe del testo – degli eventi con 
una focalizzazione esterna all’ottica strettamente turonense27. Negli ultimi 
libri aumenta la necessità di ordine causale e la tipologia di movimenti 
e di contatti tra i due contesti si sovrappongono e completano. Così ad 
esempio in LH, 9, 20 la gestione del rapporto politico e militare con i Lon-
gobardi interferisce nell’equilibrio di potere tra re Gontrano e il nipote 
Childeberto, in prima linea nel fronteggiare la delicata questione italia-
na. Childeberto richiede a Gontrano sostegno contro i Longobardi, per 
riconquistare i territori italiani che furono di Sigeberto. Gontrano nega 

25  A ulteriore conferma dell’impressione d’insieme per i passi relativi alle spedizioni ita-
liane dei Franchi, si noti l’accortezza dell’autore nell’inserire dettagli ed elementi utili per 
una possibile spiegazione o chiarimento delle ragioni della decisione dei re e riferimenti alla 
triangolazione: Gallia-Italia-Impero d’Oriente e viceversa nei rapporti politici riferiti. Si 
rileva dunque una particolare, ma decisa, presa di posizione narrativa nel fornire al lettore 
una chiave di interpretazione degli eventi.

26  In merito è ancora valido lo studio di Bonnet 1890.
27  Sulla compresenza – nonostante una visione ‘gallocentrica’ di Gregorio – di una confi-

gurazione costante nei testi dell’autore di un «espace gaulois», la cui consapevolezza condi-
ziona l’impostazione e l’ottica d’insieme, e l’interesse particolare per gli spostamenti, l’ar-
rivo di viaggiatori (soprattutto dalla penisola iberica in Gallia e a Tours), il Mediterraneo e 
l’Italia, la circolazione di merci e gli scambi commerciali nel sud della Gallia: Guyon 1997; 
Perrin 1997; Lebecq 1997; Loseby 2016; 2023.



378  Luciana Furbetta

aiuti per timore della peste che affligge l’Italia e che avrebbe decimato le 
truppe. Il contenuto del passo rende bene l’idea dell’importanza strategica 
dello spazio italiano e delle strategie territoriali a esso connesse all’interno 
stesso dell’equilibrio politico tra le corti franche ed è in qualche misura 
indizio di una forma di interpretazione in chiave sociopolitica e strategi-
co-militare da parte dell’autore che introduce il riferimento in un brano 
interamente incentrato su questioni politiche interne al regnum franco. 
Inoltre, il richiamo alla peste e al pericolo legato al clima malsano dei luo-
ghi degli stanziamenti settentrionali dei Longobardi fornisce un tassello 
in più sull’osservazione distaccata delle condizioni della penisola e collima 
con i dati già ricordati, offrendo un ulteriore esempio di osservazione dal 
côté di Gallia dell’espace italiano28.

L’importanza del raggiungimento di un accordo con i Longobardi (o 
tramite vittoria o per trattati) è sempre percepito dall’autore e a volte es-
plicitato all’interno di riferimenti a contatti diretti dei re franchi con l’im-
peratore. In 9, 25 Gregorio riporta laconicamente la sconfitta subita da 
Childeberto:

Igitur Childebertus rex cum petentibus Langobardis sororem suam regi eorum esse 
coniugem, acceptis muneribus, promisisset, advenientibus Gothorum legatis ipsam, 
eo quod gentem illam ad fidem catholicam conversam fuisse cognoscerit, repromi-
sit ac legationem ad imperatorem direxit, ut, quod prius non fecerat, nunc contra 
Langobardorum gentem debellans, cum eius consilio eos ab Italia removerit. Ni-
hilominus et exercitum suum ad regionem ipsam capessendam direxit. Commotis 
ducibus cum exercitum illic abeuntibus, confligunt pariter. Sed nostris valde caesis, 
multi prostrati, nonnulli capti, plurimi etiam per fugam lapsi, vix patriae redierunt. 
Tantaque ibi fuit stragis de Francorum exercitu, ut olim simile non recolatur.

Il seguito delle trattative e degli interventi militari in Italia è affidato a 
un resoconto molto dettagliato con un’impronta cronachistica presente in 
10, 3. Passo nel quale Gregorio si sofferma anche sulla richiesta di pace e 
promessa di sottomissione trasmesse (tramite ambasciatori) al re Gontra-

28  Il passo rientra anche nella tipologia (f) e costituisce un ulteriore esempio di come 
Gregorio non rimanga fossilizzato – diversamente da quanto normalmente sostenuto dalla 
critica – sulla condizione locale. Il riferimento alla peste e alla poca salubrità del territorio 
italiano che mina la resa e le condizioni dell’esercito franco costringendolo al rimpatrio è 
anche in LH, 10, 3.



379  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

no e quindi al nipote Childeberto. Proposte che rientrano in una strategia 
di possibile pacificazione e che sono riportate direttamente in 9, 29:

Interea Childeberthus rex exercitum commovit et Italiam ad debellandam Lan-
gobardorum gentem cum isdem pergere parat. Sed Langobardi, his auditis, lega-
tus cum muneribus mittunt, dicentes: “Sit amicitia inter nos, et non pereamus 
ac dissolvamus certum ditioni tuae tributum. Ac ubicumque necessarium contra 
inimicus fuerit, ferre auxilium non pegebit”. Haec Childeberthus rex audiens, ad 
Gunthchramnum regem legatus dirigit, qui ea quae ab his offerebantur in eius au-
ribus intimaret. Sed ille non obvius de hac coniventia, consilium ad confirmandam 
pacem praebuit. Childeberthus vero rex iussit exercitum in loco resedere misitque 
legatus ad Langobardus, ut, si haec quae promiserant confirmabant, exercitus re-
verteretur ad propria. Sed minime est inpletum.

La glossa finale da parte dell’autore ha una funzione, di fatto, proletti-
ca rispetto al prosieguo della narrazione, che approda al dettagliato re-
soconto in 10, 3.

Tutti i passi qui presentati mostrano la costante tensione tra un re-
soconto privo di chiavi di lettura e volto al documentare i contatti tra Italia 
e Gallia (perlopiù incentrati sulla questione della presenza e pressione lon-
gobarda) e la resa emotiva, a tratti di tenore quasi epico, della capacità mi-
litare dei Franchi e di eroi come Mummolo o di re strateghi come Childe-
berto nel controllo e nel rapporto diplomatico e militare in relazione alla 
questione politica italiana e l’auctoritas vantata dai Franchi sul territorio. 
Accenti ed enfasi che non appannano la consapevolezza dell’importanza 
della stabilizzazione del contesto italiano ai fini dei rapporti stessi tra re-
gno dei Franchi e impero d’Oriente. In quest’ottica, anche se nella mag-
gior parte dei passi non si rilevano interpretazioni o particolari indirizzi 
critici per orientare il lettore, selezione, combinazione e presentazione dei 
dati consentono di cogliere la consapevolezza dell’autore e il suo sforzo 
nel superare l’ottica esclusivamente gallocentrica/turonense nel delineare 
e connettere le dinamiche dei rapporti con il contesto politico italiano.

2.  Il complicato rapporto tra la Gallia e il papato: qualche dato dal dossier 
di Gregorio Magno

La complessiva sospensione di un’interpretazione delle conseguenze 
degli eventi e dei contatti legati nello specifico alla presenza e all’azione 



380  Luciana Furbetta

dei Longobardi nelle pagine dei LH sorprende relativamente se ci si sof-
ferma a considerare la percezione dei rapporti tra Franchi e chiesa visti 
dal côté italiano. Il ruolo dei Franchi in Italia a sostegno del papa contro 
i Longobardi (che sarà nodo importante per l’assetto politico tra le due 
realtà), è di fatto assente – o meglio silente – nel dossier epistolare relativo 
ai contatti con la Gallia, ricostruibile dal registrum di Gregorio Magno. 
Questi è tutt’altro che indifferente al problema della presenza del popo-
lo germanico, ma nello scambio di missive, inviati papali, disposizioni e 
questioni di coordinamento ecclesiastico o di rapporti tra diocesi o scam-
bi con i re franchi tratta di altre questioni. Per quanto conservato nel re-
gistrum, solo 68 missive e il Liber responsionum riguardano i rapporti con 
la Gallia (o presentano riferimenti a essi) e si tratta di un numero scarso 
se si considera la quantità di lettere pervenute, ma significativo in termini 
complessivi di interesse per la politica estera di una singola realtà territo-
riale, rispetto alle problematiche affrontate nel registrum stesso. Il «projet 
gaulois» di Gregorio29 si evolve in un arco temporale ristretto: dalla consa-
crazione (3 settembre 590) ai primi quattro anni (mese di agosto del 595) 
del pontificato. La Gallia è una realtà che Gregorio conosce meglio nel 
periodo precedente, quando è apocrisario a Costantinopoli (578-86) e ha 
continui contatti con ambasciatori franchi e quando al rientro a Roma è 
testimone delle manovre dell’imperatore che tenta di assicurarsi l’alleanza 
della corte d’Austrasia contro i Longobardi. Si tratta di una conoscenza 
che riguarda eminentemente la strategia politica e la diplomazia e non 
questioni interne alla chiesa. In quest’ultimo caso infatti, non si hanno 
che dati incrociabili con le testimonianze di testi come i LH e casi come 
quello del diacono turonense Agilulfo (vd. supra LH, 10,1) giunto a Roma 
per ricevere le reliquie richieste proprio dal vescovo Gregorio di Tours. 
Da un punto di vista di gestione del patrimoniolum della chiesa di Roma 
in Gallia manca una rete operativa a livello di diocesi locali di figure le-
gate alla santa sede. Il papato aveva potuto contare come defensor in Pro-
venza su Dinamio (vd. Epist. 3, 33) e su Sapaudo (586) come vicario ad 
Arles, ma dopo questi e dai tempi di Cesario30, di fatto il seggio apostolico 
rimaneva privo in Gallia di interlocutori e intermediari effettivi e attivi. 

29  Per uno studio complessivo si rimanda a Pietri 1991; 2014. Tra la mole della biblio-
grafia che si interessa ai rapporti con la chiesa di Gallia è utile la sintesi in: Delaruelle 
1960.

30  Cesario fu insignito del pallium da papa Simmaco e fu intermediario in quello che è 



381  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

La situazione era simile anche per il movimento contrario: il ricorso ad 
limina era diventato sporadico e a opera di figure di scarso spessore po-
litico31 e i re franchi non comunicavano direttamente con il papa e con 
Roma, ma ricorrevano a figure come il vescovo di Milano Laurenzio o al 
patrizio Venanzio di Siracusa. Questa scarsa fluidità nei contatti e nella 
circolazione di notizie, corrispondenti, intermediari sostanzia una sorta di 
autonomia di fatto delle diocesi di Gallia32 e uno scollamento tra la sovra-
nità franca e i suoi rapporti diplomatici esterni. Il riflesso nella strategia 
di contenimento delle pretese dei Longobardi è palpabile, ma Gregorio lo 
tratta, per così dire ‘in casa’, privilegiando come terreno di dialogo il tema 
della missione di evangelizzazione degli Angli, puntando a una collabora-
zione con i re e soprattutto sul ruolo delle regine33. Alla Gallia viene così 
implicitamente conferita una centralità logistica e morale, che si fonda sul 
fatto che i Franchi sono cattolici34 e come tali interlocutori potenzialmente 

il primo contatto diretto assoluto tra la sede di Roma e la corte franca costituito dall’invio 
della lettera di papa Vigilio a re Teodeberto.

31  Un’eccezione è costituita da Aunacharius d’Auxerre corrispondente di Pelagio II (cfr. 
Epist. 2 e 7), con il quale però papa Gregorio non sembra intrattenere contatti. Per la politi-
ca papale in Gallia nel periodo giustinianeo vd. Azzara 1997, pp. 67-87.

32  La distanza e la crescente propensione a una politica autonoma della chiesa di Gallia 
si riverberano anche in molteplici aspetti culturali. Basti pensare all’ambito letterario con il 
proliferare di agiografie che testimoniano la tendenza a un particolarismo e alla costruzione 
di una memoria cristiana nazionale sull’esempio del grande san Martino, che eclissa in Gal-
lia il culto di santi fondatori della romanità come lo stesso san Pietro, il cui rilievo diventa 
minimo. Si può annoverare tra le implicazioni socioculturali anche la polemica pelagiana 
(o semipelagiana), che trova in Provenza terreno fertile e la cui portata trascende l’ambito 
dottrinario-teologico e si allarga alle élites dalle quali provengono i vescovi e che sostanzia-
no il tessuto ecclesiastico e le relazioni con il potere laico e l’amministrazione.

33  Per uno studio sui rapporti tra Gregorio Magno e le figure femminili (imperatrici e 
regine) al potere e sul loro ruolo si veda Consolino 1991, con particolare attenzione alle 
dinamiche di comunicazione e agli equilibri politici tra Italia e Gallia. Sulla linea politica 
seguita dal papa nei confronti del regno dei Longobardi: Pohl 2014 (con bibliografia).

34  «La monarchie franque a un caractère sacral; elle vit en contact étroit avec son épis-
copat. Aussi veut-elle un primat des Gaules pour “l’espace franc” : ainsi s’explique que le 
concile de Mâcon de 585 ait donné à l’archevêque de Lyon qui, pur un temps, succède à 
Arles, une autorité supérieure», così Delaruelle 1960, p. 155. Non è questa la sede per 
approfondire l’importanza del concilio di Mâcon e delle relazioni che intrattiene la sede 



382  Luciana Furbetta

attivi nella comunicazione tra Roma e i popoli ancora da evangelizzare. 
Senza addentrarsi in questa sede sulla gestione dei contatti con i re e la 
chiesa locale, si può notare come dopo l’elezione papale venga ristabilito 
il vicariato di Arles con il sostegno proprio di re Childeberto e la richiesta 
di Virgilio di Arles. Questi venne insignito del pallium con l’invio nel 595 
dei preti Sabiniano e Giovanni e ricevette contestualmente le lettere che 
l’abilitavano per tutte le chiese di Austrasia e Borgogna a diffondere litte-
rae formatae per i chierici pellegrini o che intraprendevano viaggi lontano 
dai confini territoriali, nonché a convocare concili per dirimere questioni 
di fede o contese grazie all’ausilio dei dodici vescovi, cfr. Epist. 5, 58 (in 
particolare la seconda parte del testo):

Quibusdam namque narrantibus agnovi quod in Galliarum vel Germaniae par-
tibus nullus ad sacrum ordinem sine commodi datione perveniat. Quod si ita est, 
flens dico, gemens denuntio quia, cum sacerdotalis ordo intus cecidit, foris quoque 
diu stare non poterit. Scimus quippe ex evangelio quid redemptor noster per se-
metipsum fecerit, quia ingressus templum cathedras vendentium columbas evertit. 
Columbas enim vendere est de Spiritu Sancto, quem Deus omnipotens consubstan-
tialem sibi per impositionem manuum hominibus tribuit, commodum temporale 
percipere. Ex quo, ut praedixi, malo iam innuitur quid sequatur, quia qui in tem-
plo dei columbas vendere praesumpserunt, eorum Deo iudice cathedrae ceciderunt. 
Qui videlicet error in subditis cum augmento propagatur. Nam ipse quoque qui 
ad sacrum honorem perducitur, iam in ipsa provectus sui radice vitiatus, paratior 
est aliis venundare quod emit. Et ubi est quod scriptum est: gratis accepistis, gratis 
date? Et cum prima contra sanctam ecclesiam simoniaca haeresis sit exorta, cur 
non perpenditur, cur non videtur quia eum quem quis cum pretio ordinat prove-
hendo agit, ut haereticus fiat? Alia quoque nobis est res valde detestabilis nuntiata, 
quod quidam ex laico habitu per appetitum gloriae temporalis defunctis episcopis 
tonsurantur et fiunt subito sacerdotes. Qua in re iam notum est qualis ad sacer-
dotium venit, qui repente de laico habitu ad sacrum transit ducatum; et qui miles 
numquam exstitit, dux religiosorum fieri non pertimescit. Quam iste suam praedi-

di Arles con Roma, quello che interessa qui è sottolineare come lo strumento del concilio 
in quanto tale venga utilizzato in maniera bilaterale per creare una forma di collegamento 
interno autonomo o, al contrario, da parte di Roma e di Gregorio Magno in particolare, per 
ristabilire un filo diretto con la Gallia e i Franchi. Uno dei primi passi in tal senso è proprio 
l’attribuzione del pallium e del vicariato di Arles a Siagrio vescovo d’Autun e uomo legato 
alla corte franca.



383  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

cationem habiturus est, qui fortasse numquam audivit alienam? Aut quando alie-
na mala corrigat, qui nec deflevit sua? Et cum ad sacros ordines Paulus apostolus 
neophytum venire prohibeat, sciendum nobis est quia, sicut tunc neophytus voca-
batur, qui adhuc nova erat plantatus in fide, ita nunc inter neophytos deputamus, 
qui adhuc novus est in sancta conversatione. Scimus autem quod aedificati parietes 
non prius tignorum pondus accipiunt, nisi a novitatis suae humore siccentur, ne, si 
ante pondera quam solidentur accipiant, cunctam simul fabricam ad terram depo-
nant. Et cum ad aedificium arbusta succidimus, ut prius viriditatis humor exsiccari 
debeat, exspectamus, ne, si eis adhuc recentibus fabricae pondus imponitur, ex ipsa 
novitate curventur et confracta citius corruant, quae immature in altum levata 
videbantur. Cur ergo hoc non subtiliter in hominibus custoditur, quod in lignis 
quoque ac lapidibus tanta consideratione perpenditur? Qua de re necesse est ut ves-
tra fraternitas praecellentissimum filium nostrum Childebertum regem admonere 
studeat ut huius peccati maculam a regno suo funditus repellat, quatenus omnipo-
tens Deus tanto illi apud se maiora retribuat, quanto eum conspicit et amare quod 
ipse diligit et vitare quod odit. Itaque fraternitati tuae vices nostras in ecclesiis, 
quae sub regno sunt praecellentissimi filii nostri Childeberti iuxta antiquum mo-
rem deo auctore committimus, singulis siquidem metropolitis secundum priscam 
consuetudinem proprio honore servato. Pallium quoque transmisimus, quo frater-
nitas tua intra ecclesiam ad sola missarum sollemnia utatur. Sicubi autem longius 
episcoporum quisquam pergere forte voluerit, sine tuae sanctitatis auctoritate ei 
ad loca alia transire non liceat. Si qua vero inquisitio de fide vel fortasse aliarum 
rerum inter episcopos causa emerserit, quae discerni difficilius possit, collectis duo-
decim episcopis ventiletur atque decidatur. Sin autem decidi nequiverit, discussa 
veritate ad nostrum iudicium referatur. Omnipotens autem Deus sua vos protec-
tione custodiat honoremque perceptum vos in moribus servare concedat.
Data die xii mensis augusti indictione xiii35.

Queste, come altre successive, sono le tappe del progetto di riordino 
intrapreso da Gregorio. L’approfondimento della conoscenza dei mecca-
nismi interni alla chiesa di Gallia lo portarono a intervenire in particolare 
sul coinvolgimento attivo dei re franchi e alla consapevolezza che gli epis-
copi Galliarum venivano riconosciuti in Franciis36 e come tali erano figure 
strettamente legate ai sovrani. Su questi il papa accentuò la pressione in 

35  Il testo delle lettere di Gregorio è citato secondo l’edizione Norberg 1982; per anno-
tazioni e brevi note di commento si rimanda a Recchia 1996-99.

36  Per una puntualizzazione sull’uso ricorrente nelle epistole di definizioni come Fran-



384  Luciana Furbetta

vista di consolidare una cooperazione, facendo leva sull’importanza per 
lo stesso regnum Francorum di una corretta condotta dei vescovi. Una 
convinzione che Gregorio esplicita ad esempio a Teodeberto nella prima 
parte di Epist. 11, 50:

Gregorius Theodeberto regi francorum
Qui paternae adhortationis verba libenti animo suscipit et sinu cordis amplectitur, 
emendatorem se vitiorum fore procul dubio profitetur. Ex qua re satis nos excellen-
tiae vestrae certos reddit absoluta promissio. Nam eius quem idoneum ad solven-
dum esse cognoscimus verba pro pignore retinemus. Itaque excellentia vestra Dei 
nostri mandatis inhaerens studium ad congregandam synodum pro sua mercede 
adhibere dignetur, ut omne a sacerdotibus corporale vitium et simoniaca haere-
sis, quae prima in ecclesiis iniqua ambitione surrexit, potestatis vestrae imminente 
censura concilii definitione tollatur et abscisa radicitus amputetur, ne, si plus illic 
aurum quam Deus diligitur, qui modo tranquillus in praeceptis suis despicitur, 
iratus in vindicta postmodum sentiatur. Et haec quidem quia pro vobis loquimur, 
idcirco imminere saepius non cessamus, ut prodesse excellentissimis ac dulcissimis 
filiis nostris vel importunitate possimus. Nam vestro regno per omnia proficit, si 
quod contra Deum in illis partibus geritur emendatione vestrae excellentiae cor-
rigatur.

In merito, la circolazione di persone, messaggi, oggetti (se si considera 
il ruolo politico dello scambio di doni e reliquie37) si configura come l’es-
senza stessa del rapporto tra Italia e Gallia ed è presente in tutte le lettere 
nelle quali Gregorio si occupa e preoccupa di questioni legate al territorio, 
alle diocesi e alla gestione dei re franchi.

Senza indagare le complesse dinamiche che muovono l’azione politi-
ca e diplomatica del papa con i Franchi, è sufficiente ricavare un quadro 
d’insieme a partire da una veloce schedatura dei testi più significativi del 
registrum e ordinando le epistole per tipologie di rapporti/contatti intrat-
tenuti:

Questioni di politica interna alla chiesa di Gallia:
1, 45 (giugno 591): il papa dirime una questione di politica e gestione in-

corum episcopi e similari per sottolineare la forte appartenenza alla chiesa locale si veda 
Pietri 1991, p. 79, n. 70.

37  Per una sintesi: Rapisarda 1991.



385  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

terna, locale, esortando i vescovi Virgilio di Arles e Teodoro di Marsiglia 
a non obbligare gli ebrei a battezzarsi contro volontà;

5, 58 (agosto 595): Gregorio affida, in sua vece, a Virgilio tutte le questio-
ni relative alla gestione ecclesiastica in Gallia sotto il regno di Childeberto;

5, 59 (agosto 595): il papa comunica ai vescovi di Gallia di aver affidato 
le proprie veci al vescovo di Arles Virgilio;

5, 60 (agosto 595): il papa comunica al re Childeberto che a Virgilio 
metropolita di Arles sono state affidate le proprie veci;

6, 56 (luglio 596): questione della gestione e della riscossione delle pen-
siones del patrimonio della chiesa percepite dal predecessore di Virgilio di 
Arles. Il papa chiede a Protasio vescovo di Aix che solleciti Virgilio in tal 
senso. Raccomandazione per il presbitero Candido;

7, 12 (ottobre 596): concessione di privilegi al monastero di san Cassia-
no a Marsiglia;

7, 21 (maggio 597): il papa incarica Candido rettore del patrimonio del-
la chiesa di Gallia di riscattare degli schiavi cristiani presso i Caldei di 
Narbonne;

9, 215 (luglio 599): il papa chiede a Siagrio di Autun di attivarsi perché 
i re franchi restituiscano a Ursicino vescovo di Torino i terreni dei quali 
era stato privato;

9, 217 (luglio 599): esortazione a Virgilio vescovo di Arles a preservare i 
privilegi concessi da papa Vigilio al monastero;

9, 219 (luglio 599): esortazione ai vescovi Siagrio di Autun, Eterio 
di Lione, Virgilio di Arles, Desiderio di Vienne a organizzare un sino-
do per reprimere la simonia, proibire ai laici l’accesso all’episcopato e la 
convivenza tra chierici e donne. Il papa impone poi di celebrare un sinodo 
ogni anno e indica le decisioni da trattare alla presenza di Arigio di Gap e 
dell’abate Cirillo;

11, 10 (ottobre 600): il papa rimprovera Sereno vescovo di Marsiglia 
per la distruzione di immagini sacre della sua chiesa e lo esorta a sedare la 
reazione del popolo;

11, 56 (luglio 601): all’abate Mellito su questioni locali ed evangelizza-
zione degli Angli.

Scambi materiali (oggetti, reliquie, messaggi) e consolidamento dei rap-
porti politici:

3, 33 (aprile 593): Gregorio comunica a Dinamio di aver avuto tramite 
Ilario il pagamento derivante dal reddito del patrimonio e invia come 
dono una croce con reliquie;



386  Luciana Furbetta

6, 50 (luglio 596): invio a Saintes di reliquie;
6, 57 (luglio 596): ringraziamento a Stefano abate di Lerino con invio di 

piatti e cucchiai in segno di carità per i poveri;
6, 58 (luglio 596): invio a Brunechilde di reliquie dei santi Pietro e Paolo;
9, 221 (luglio 599): il papa chiede a Desiderio di Vienne (che vuole l’uso 

del pallio come da tradizione dei suoi predecessori) di inviare il documen-
to del privilegio, perché negli archivi di Roma non si trova una copia;

11, 40 (giugno 601): il papa esorta Eterio vescovo di Lione a convocare 
un sinodo per estirpare la simonia e chiede l’invio a Roma della lettera dei 
privilegi della chiesa di Lione che non è presente nell’archivio romano. Il 
papa dice inoltre di non aver reperito gli scritti di sant’Ireneo e raccoman-
da i monaci inviati da Agostino;

11, 43 (giugno 601): invio di reliquie di san Pietro al patrizio Asclepio-
doto al quale raccomanda Candido e il patrimonio della chiesa di Roma;

13, 9 (novembre 602): dietro richiesta della regina Brunechilde e del 
nipote Teoderico il papa invia all’abate Senatore dei privilegi per l’ospizio 
di Autun;

13, 10 (novembre 602): dietro richiesta della regina Brunechilde e del 
nipote Teoderico il papa invia all’abbadessa Talassia dei privilegi per il 
monastero di santa Maria ad Autun;

13, 11 (novembre 602): dietro richiesta della regina Brunechilde e del 
nipote Teoderico il papa invia all’abate Lupo dei privilegi per la chiesa di 
san Martino ad Autun.

Rapporti politici e contatti tra Gregorio e le corti franche:
8, 4 (settembre 597): il papa comunica alla regina Brunechilde l’incarico 

conferito al presbitero Candido che deve consegnare il pallio a Siagrio di 
Autun. Il papa esorta la regina dei Franchi a punire la simonia, reprimere 
le eresie e l’idolatria, a ricondurre gli scismatici all’unità della chiesa, a non 
scegliere tra i laici i vescovi. Gregorio ringrazia per la benevolenza accor-
data al monaco Agostino e invia il codice richiesto dalla regina;

9, 214 (luglio 599): richiesta a Brunechilde di convocare un sinodo alla 
presenza del legato papale Ciriaco e sotto la guida di Siagrio vescovo di 
Autun, perché venga proibito ai laici di accedere all’episcopato e l’acquisto 
degli ordini sacri. Il papa chiede inoltre che la regina sancisca per legge 
che ai giudei è proibito avere schiavi cristiani e la informa di aver inviato 
il pallio a Siagrio;

9, 216 (luglio 599): il papa estende a re Teoderico e a re Teodeberto la 
richiesta formulata alla regina Brunechilde (vd. Epist., 9, 214);



387  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

9, 223 (luglio 599): il papa concede a Siagrio di Autun – che aveva aiu-
tato l’apostolo Agostino – l’uso del pallio e impone che abbia priorità la 
chiesa di Lione. Il papa ordina quindi di provvedere a convocare il sinodo;

11, 46 (giugno 601): a Brunechilde per chiedere licenza per mandare un 
legato che avrà il compito di punire i sacerdoti non retti nella condotta;

11, 47 (giugno 601): esortazione al re Teoderico perché convochi un 
sinodo per sradicare la simonia. Ringraziamenti al re per l’aiuto prestato 
al vescovo Agostino e raccomandazione per i suoi monaci;

11, 48 (giugno 601): a Brunechilde ringraziandola per l’aiuto prestato 
ad Agostino per l’evangelizzazione degli Angli e raccomandazione per i 
monaci che con il presbitero Lorenzo e l’abate Mellito si recano in Anglia;

11, 49 (giugno 601): a Brunechilde esortandola a convocare un sinodo 
per risolvere il problema della simonia;

11, 50 (giugno 601): a re Teodeberto per la convocazione del sinodo e 
per ringraziarlo del supporto al vescovo Agostino con raccomandazione 
per i monaci inviati in Anglia;

11, 51 (giugno 601): ringraziamento a Clotario per il sostegno all’opera 
di evangelizzazione di Agostino. Raccomandazione per i monaci inviati in 
Anglia insieme al presbitero Lorenzo e all’abate Mellito e riferimento alla 
questione del sinodo per la repressione della simonia;

13, 5 (novembre 602): a Brunechilde su questioni varie comprese una 
serie di missive segrete e l’indicazione di non ammettere alla sacra consa-
crazione i coniugati due volte. Il papa annuncia che invierà un suo legato 
per presiedere al convocando sinodo;

13, 7 (novembre 602): elogio di Teoderico per l’aiuto alla nonna 
Brunechilde. Il papa conferma di aver ricevuto i mandati segreti e auspica 
duratura pace con Roma.

Azione diretta del papa tramite scambio epistolare:
4, 28 (marzo 595): lettera al defensor Candido perché dia un sussidio ad 

Albino, il figlio cieco di un colono;
6, 5 (settembre 595): a Brunechilde, commendatizia per il presbitero 

Candido, che dovrà amministrare il patrimonio della Chiesa di Roma;
6, 6 (settembre 595): commendatizia per il presbitero Candido al re Ca-

riberto e invio delle chiavi di san Pietro;
6, 10 (settembre 595): raccomandazioni al presbitero Candido (rettore 

del patrimonio di Gallia) di utilizzare il denaro per acquistare vestiti per i 
poveri e per riscattare giovani prigionieri angli da educare poi in monas-
tero;



388  Luciana Furbetta

6, 51 (luglio 596): il papa raccomanda ai re Teoderico e Teodeberto il 
monaco Agostino per l’evangelizzazione degli Angli e il presbitero Candi-
do, che deve amministrare il patrimonio della chiesa di Roma;

6, 52 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido ai vescovi Eterio di Lione, Pelagio di Tours e Sereno di Marsiglia;

6, 54 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido al vescovo Virgilio di Arles ordinando di consegnare a Candido 
le pensiones raccolte;

6, 55 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido ai vescovi Desiderio di Vienne e Siagrio di Autun;

6, 59 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido ad Arigio, patrizio della Gallia;

6, 60 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido alla regina Brunechilde;

9, 209 (luglio 599): il papa raccomanda a Sereno vescovo di Marsiglia 
l’abate Ciriaco e indica di preservare il popolo dall’idolatria senza distrug-
gere le immagini sacre;

9, 212 (luglio 599): raccomandazione di Ilario a Wantilono e Arigio;
9, 213 (luglio 599): a Brunechilde, raccomandazione per Ilario;
9, 220 (luglio 599): il papa consola Arigio di Gap per i suoi lutti, conce-

de l’uso delle dalmatiche, raccomanda la presenza al sinodo che dovrà 
convocare Siagrio di Autun e chiede di avere un resoconto dei lavori;

9, 222 (luglio 599): raccomandazione del presbitero Aurelio al rector 
Candido;

9, 224 (luglio 599): il papa ordina a Siagrio di Autun di far rientrare in 
Italia i vescovi Mena e Teodoro;

9, 226 (luglio 599): il papa raccomanda Ilario ad Asclepiodoto;
9, 227 (luglio 599): per Ursicino da presentare ai re Teoderico e Teode-

berto perché ristabiliscano i diritti del vescovo;
11, 38 (giugno 601): esortazione a Virgilio di Arles a convocare un sino-

do per estirpare la simonia e a richiamare all’ordine Sereno di Marsiglia. Il 
papa raccomanda inoltre i monaci inviati da Agostino;

11, 42 (giugno 601): ad Arigio di Gap per il sinodo da convocare per 
condannare la simonia e raccomandazione per i monaci di Agostino;

13, 6 (novembre 602): mandato a Eterio di Lione perché possa ordinare 
presbiteri e diaconi. Indicazione nel caso di malattia mentale di un ves-
covo: se ci sono momenti di lucidità esso deve essere indotto ad abdicare, 
altrimenti bisogna porre un vicario da consacrare dopo la morte del ves-
covo.



389  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Da questa sintetica e parziale schedatura38 si evince la capillarità e anche 
la gradualità degli interventi di Gregorio, il quale tende a entrare in ques-
tioni sia di politica ecclesiastica interna alla chiesa di Gallia, sia di politi-
ca e diplomazia estera incentrata sull’azione volta alla cristianizzazione 
per tramite dei re franchi. Il dialogo e i contatti assidui, soprattutto con 
le regine, contribuiscono a creare una simbiosi di intenti e obiettivi che 
consente al papa di mantenere un equilibrio e un sostanziale controllo 
delle dinamiche interne ed esterne, ma anche una posizione di forza nel 
ripristino costante dell’auctoritas papale. Da un punto di vista narrativo: 
presentazione, percezione e lettura dei dati e degli eventi esposti coinci-
dono nella forma epistolare, dalla quale traspaiono – pur nella forma uffi-
ciale che si confà alla comunicazione tra soggetti di potere – il carattere e i 
principi che animano la politica di Gregorio39.

3.  Italia e Gallia sotto la ‘lente’ del Papato: la testimonianza di alcune epis-
tole di Leone Magno

Riconnettendo i dati che emergono e considerando come vengono pre-
sentate e percepite nell’insieme, nei differenti testi, la collaborazione o, 
al contrario, le tensioni che si creano su più fronti e a fasi alterne tra i 
due contesti sociopolitici, anche nell’ambito di questioni ecclesiastiche, 
nei LH lo scivolamento verso una sempre maggior delega di potere ai re e 
l’interazione tra vescovi e corte/realtà locale rivela – pur attraverso il filtro 
autoriale – la persistenza di tratti che caratterizzano la storia della chiesa 
di Gallia nel corso di questi secoli e le sue relazioni esterne. Si constata 
principalmente la presenza e la cognizione di una spinta autonomistica 
rispetto alla sede apostolica. Un dato che – come si vede dalla schedatu-
ra proposta – trova riscontro nel registrum di Gregorio Magno, il quale 

38  Senza pretese di esaustività, sono qui schedate con pochi dati contenutistici solo le 
epistole che trattano in maniera più estesa di questioni relative ai rapporti tra Italia e Gal-
lia (o sono incentrate esclusivamente su di essi). Sono escluse missive rivolte a esponenti 
di Gallia focalizzate su questioni di carattere privato (cfr. e.g. Epist. 11, 34 a Desiderio di 
Vienne per ammonirlo perché egli insegna ancora la grammatica leggendo testi profani).

39  Per il rapporto tra Gregorio e i regna: Azzara 2008; Dalle Carbonare 2008. Per 
una visione d’insieme sull’esplicitazione del potere papale in relazione ai rapporti tra Oc-
cidente e Oriente: Azzara 1997, pp. 89-158; Boesch Gajano 2004, in part. cap. V e VI.



390  Luciana Furbetta

cerca di attenuare sia le pretese della chiesa di Gallia, sia il potenziale e 
progressivo scollamento del potere dei re con la sede di Roma, facendo 
del regnum dei Franchi la base di appoggio per la propagatio fidei. Di fatto, 
il papa cercò di ritornare – con toni più consoni al mutato assetto e alla 
tipologia di potere laico in essere – alla politica che era stata invece portata 
avanti con fermezza circa un secolo prima da Leone Magno40 e che aveva 
segnato i rapporti tra Gallia e Italia.

Di Leone sono conservate numerose lettere, dalle quali emerge la conti-
nuità dei suoi rapporti con la Gallia ancor prima della nomina, quando 
egli era diacono41. Nel 439-40 fu infatti inviato in Gallia dal papa (dietro 
suggerimento della stessa corte imperiale di Ravenna) per una missione 
di pace tra due autorità romane in conflitto tra loro: il patrizio Ezio e il 
prefetto Albino e – stando alla notizia di Prospero42 – la missione diplo-
matica diede esito positivo43. Mentre Leone era in Gallia, nel 19 agosto del 
440 giunse la notizia della morte di Sisto III e della scelta del popolo che lo 
aveva nominato nuovo pontefice. Si tratta dell’inizio di un intenso rappor-
to di scambio e collaborazione con la Gallia, condizionato dalla difesa in-
cessante della vera fede e dall’affermazione e interpretazione del ruolo del 
pontefice come successore di Pietro e dell’auctoritas che ne deriva. Leone 
fu infatti un papa che si confrontò con il problema delle numerose migra-
zioni di popolazioni barbariche, con la fragilità delle frontiere, ma soprat-

40  Su caratteri, obiettivi e scelte politiche dei due pontefici a confronto si veda: Sodi - 
Maritano 2015.

41  Nel 430 egli intrattenne infatti contatti con Cassiano e lo esortò a comporre il De 
incarnatione Domini contro Nestorio. Fonti locali (sulle quali non ci si sofferma in questa 
sede) come il Chronicon di Prospero di Aquitania testimoniano inoltre legami stretti su 
questioni soprattutto dottrinali, come l’intervento (nel 439) presso Sisto III contro l’ereti-
co Giuliano di Eclano, vicino a posizioni pelagiane. Leone fu anche mediatore per Cirillo 
presso papa Celestino al fine di arginare le pretese del vescovo di Gerusalemme Giovenale.

42  Per i rapporti tra Prospero di Aquitania e Leone, soprattutto su posizioni di natura 
dottrinale, vd. James 1993; Salzman 2015.

43  Cfr. Prosp., Chron. ad ann., 440 (ed. Mommsen 1892) Defuncto Xysto episcopo XL 
amplius diebus Romana ecclesia sine antistite fuit, mirabili pace atque patientia praesentiam 
diaconi Leonis expectans, quem tunc inter Aetium et Albinum amicitias redintegrantem Gal-
liae detinebant, quasi ideo longius esset abductus, ut et electi meritum et eligentium iudicium 
probaretur. Igitur Leo diaconus legatione publica accitus et gaudenti patriae praesentatus 
XLIII Romanae ecclesiae episcopus ordinatur.



391  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

tutto con lo sciame pericoloso delle eresie, che da Oriente minacciavano 
la stabilità della Chiesa e la Gallia stessa. Quest’ultima era segnata in par-
ticolare dalle ambizioni (dottrinali e non solo) dei vescovi e da questioni, 
come quella provenzale, che condizionavano anche i rapporti con Roma 
e l’Oriente. In ambito di giurisdizione ecclesiastica Leone intervenne con 
decisione, considerando il vescovo di Roma come fulcro di tutta l’unità 
della Chiesa sulla base dei testi evangelici, ma ciò avvenne nel rispetto e 
nel rafforzamento dei diritti degli altri vescovi, che sotto la sua tutela costi-
tuivano il collegium caritatis. In quest’ottica, egli valorizzò concili e sinodi 
conferendo responsabilità alle autorità imperiali e ai vescovi44.

Nelle Gallie l’intervento più deciso riguarda Ilario di Arles, il quale 
aveva prevaricato l’autorità papale arrogandosi indebitamente preroga-
tive convocando sinodi, consacrando e deponendo autonomamente ves-
covi in diverse città e nominando anche i successori. Tutte azioni che si 
concretizzavano nell’esercizio da parte di Ilario di un primatus su tutte le 
diocesi di Gallia e che costituiva la premessa per un allargamento di potere 
decisionale. Questa è la presentazione e l’interpretazione della condotta di 
Ilario nelle fonti soprattutto romane o legate all’entourage italiano. I papi 
Bonifacio I e Celestino I avevano tentato di limitare le sue pretese, ma 
Ilario continuava ad agire come vicario papale per le Gallie oltre i limiti di 
quanto concesso alla propria giurisdizione45.

44  Per un profilo completo sull’operato in tal senso e, più in generale, sulla politica in-
trapresa da Leone Magno: Wessel 2008 (con bibliografia; per gli aspetti trattati in queste 
pagine si veda in part. il cap. I).

45  Cfr. Zosimo, Epist., 1 (PL 20, 642-645) relativamente ai privilegi della chiesa di Arles 
al tempo del vescovo Patroclo: 1. Placuit apostolicae sedi, ut si quis ex qualibet Galliarum 
parte, sub quolibet ecclesiastico gradu, ad nos Romam venire contendit, vel alio terrarum 
ire disponit, non aliter proficiscatur, nisi metropolitani Arelatensis episcopi formatas acce-
perit, quibus sacerdotium suum, vel locum ecclesiasticum quem habet, scriptorum eius ads-
tipulatione perdoceat. Quod ea gratia statuimus, quia plurimi se episcopos, presbyteros, sive 
ecclesiasticos simulantes, quia nullum documentum formatarum exstat per quod valeant 
confutari, in nomen venerationis irrepunt, et indebitam reverentiam promerentur. Quisquis 
igitur, fratres charissimi, praetermissa supradicti formata, sive episcopus, sive presbyter, sive 
diaconus, aut deinceps inferiori gradu sit, ad nos venerit, sciat se omnino suscipi non pos-
se. Quam auctoritatem ubique nos misisse manifestum est: ut cunctis regionibus innotescat, 
id quod statuimus omnimodis esse servandum. Si quis autem haec salubriter constituta te-
merare tentaverit, sponte sua se a nostra noverit communione discretum. Hoc autem pri-



392  Luciana Furbetta

Lo scontro tra Ilario e Leone esplose con toni piuttosto aspri nel 444-45, a 
seguito della deposizione del vescovo di Besançon, Celidonio. Il motivo del-
la deposizione risiedeva nel fatto che la nomina di Celidonio non si poteva 
ritenere legittima per due impedimenti canonici: prima dell’episcopato egli 
aveva sposato una vedova e in qualità di funzionario aveva emanato delle 
condanne a morte. Ilario insieme ai vescovi (tra cui Germano di Auxerre), 
alla presenza di testimoni, aveva affrontato la questione risolvendola in un 
sinodo a Besançon. L’esito fu l’allontanamento di Celidonio; una decisione 
presentata come pienamente conforme con la disciplina ecclesiastica e i 
canoni da una fonte quale la Vita sancti Hilarii e anche dai Concilia Gal-
liae (cfr. Munier 1963, p. 105). Celidonio si appellò direttamente a Roma 
e al papa e contemporaneamente anche Ilario domandò al pontefice di 
rispettare la decisione presa dal sinodo e di preservare le norme ecclesias-
tiche contro gli abusi dei singoli, senza cedere a richieste personali. Leone 
convocò quindi un concilio a Roma per dare la possibilità a entrambi di 
ribadire le proprie ragioni e il risultato fu una sconfitta di Ilario. Le fonti 

vilegium formatarum sancto Patroclo fratri et coepiscopo nostro meritorum eius specialiter 
contemplatione concessimus. 2. Iussimus autem praecipuam, sicuti semper habuit, metro-
politanus episcopus Arelatensium civitatis in ordinandis sacerdotibus teneat auctoritatem. 
Viennensem, Narbonensem primam et Narbonensem secundam provincias ad pontificium 
suum revocet. Quisquis vero posthac contra apostolicae sedis statuta et praecepta maiorum, 
omisso metropolitano episcopo, in provinciis supradictis quemquam ordinare praesumpserit, 
vel is qui ordinari se illicite siverit, uterque sacerdotio se carere cognoscat. Quomodo enim 
potest auctoritatem summi pontificis obtinere, qui quae erant pontificis servare contempsit? 
3. Omnes sane admonemus, ut quique finibus territoriisque suis contenti sint: nam barba-
ra et impia ista confusio est aliena praesumere. De qua re ne ad nos querela ulterius redeat 
admonemus. Dedit enim exemplum Arelatensis ecclesia, quae sibi Citharistam et Gargarium 
paroecias in territorio suo sitas incorporari iure desiderat: ne de caetero ullus sacerdos in 
alterius sacerdotis praesumat iniuriam. Sane quoniam metropolitanae Arelatensium urbi 
vetus privilegium minime derogandum est, ad quam primum ex hac sede Trophimus sum-
mus antistes, ex cuius fonte totae Galliae fidei rivulos acceperunt, directus est; idcirco quas-
cumque paroecias in quibuslibet territoriis, etiam extra provincias suas, ut antiquitus habuit, 
intemerata auctoritate possideat. Ad cuius notitiam, si quid illic negotiorum emerserit, re-
ferri censemus, nisi magnitudo causae etiam nostrum requirat examen. Data XI kalendas 
Apriles (Anno 417, Martii 22) Honorio augusto XI et Constantio II consulibus e l’anonimo 
autore della Vita sancti Romani 18 (cfr. passim).



393  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

che servono a ricostruire la vicenda46 sono la lettera 10 di papa Leone e i 
capp. 21-2 della Vita Sancti Hilarii47 e sono testi nei quali l’episodio viene 
presentato con una strategia precisa di lettura, finalizzata a fornire un’inter-
pretazione dell’operato di Ilario e del papa. L’epistola di Leone è del giugno 
del 445 ed è indirizzata ai vescovi della provincia di Vienne:

1. […] Sed huius muneris sacramentum ita Dominus ad omnium apostolorum of-
ficium pertinere voluit, ut in beatissimo Petro apostolorum omnium summo, prin-
cipaliter collocarit; et ab ipso quasi quodam capite, dona sua velit in corpus omne 
manare, ut exsortem se mysterii intelligeret esse divini, qui ausus fuisset a Petri 
soliditate recedere. Hunc enim in consortium individuae unitatis assumptum, id 
quod ipse erat, voluit nominari, dicendo: Tu es Petrus, et super hanc petram aedi-
ficabo Ecclesiam meam et aeterni templi aedificatio, mirabili munere gratiae Dei, 
in Petri soliditate consisteret; hac Ecclesiam suam firmitate corroborans, ut illam 
nec humana temeritas posset appetere, nec portae contra illam inferi praevalerent. 
Verum hanc petrae istius sacratissimam firmitatem, Deo, ut diximus, aedificante 
constructam, nimis impia vult praesumptione violare quisquis eius potestatem 
tentat infringere, favendo cupiditatibus suis, et id, quod accepit a veteribus, non 
sequendo: cum nulli se subditum legi, nullis institutionis Dominicae credit regulis 
contineri, a vestro nostroque, per novae usurpationis ambitum, more desciscens, 
praesumendo illicita, et quae custodire debuit, negligendo48.

Nella parte iniziale, Leone impone come chiave di lettura di tutto il testo 
il privilegio e la superiorità di Pietro, quindi del vescovo di Roma (cioè di 
sé stesso) in quanto suo legittimo successore. Gli elementi chiave sui quali 
è costruito il discorso rivolto ai vescovi è la firmitas della chiesa di Roma, 
perché affidata al successore dell’apostolo, il consortium di azione e intenti 
che essa persegue e la repressione degli atti di praesumptio sacrilega di chi 
osa abbattere tale autorità favorendo la propria ambizione e respingen-
do le norme dei Padri. Il preambolo insinua nei destinatari l’ombra della 
sovversione nell’atto di Ilario, del quale il papa si appresta a parlare. Tut-
tavia il caso singolo viene immediatamente proitettato in una dimensione 

46  Per la quale si veda Heinzelmann 1992; Wessel 2008, pp. 53-96.
47  Un testo di attribuzione incerta, che una parte della critica ritiene di Onorato di Mar-

siglia e redatto in seguito all’affaire, intorno alla fine del V secolo, inizi VI (sulla questione 
si rimanda a Jacob 1995, p. 11-22).

48  Il testo è citato secondo Migne 1865.



394  Luciana Furbetta

universale in riferimento alla politica papale verso tutte le chiese di Gallia. 
Una politica tesa al riordino, alla collaborazione, ma preservando la tradi-
zione senza inserire nuove norme e rinnovando le vecchie:

2. […] Verum haec nos, Deo, ut credimus, aspirante, servata circa vos nostrae 
charitatis gratia, quam sanctitati vestrae apostolica semper sedes, ut meministis, 
impendit, nitimur consilio maturiore corrigere, et vestrarum Ecclesiarum statum 
communicato vobiscum labore, componere, non nova instituentes, sed vetera reno-
vantes: ut in status consuetudine, quae nobis a nostris patribus est tradita, perdure-
mus, et Deo nostro per boni operis ministerium, remotis perturbationum scandalis, 
placeamus. Nobiscum itaque vestra fraternitas recognoscat apostolicam sedem, pro 
sui reverentia a vestrae etiam provinciae sacerdotibus, innumeris relationibus esse 
consultam, et per diversarum, quemadmodum vetus consuetudo poscebat, appel-
lationem causarum, aut retractata, aut confirmata fuisse iudicia: adeo ut servata 
unitate spiritus in vinculo pacis, commeantibus hinc inde litteris, quod sancte age-
batur, perpetuae proficeret charitati quoniam sollicitudo nostra, non sua quaerens, 
sed quae sunt Christi, dignitatem divinitus datam nec Ecclesiis, nec Ecclesiarum 
sacerdotibus abrogabat. Sed hunc tramitem semper inter maiores nostros et bene 
tentum, et salubriter custoditum Hilarius Ecclesiarum statum, et concordiam sa-
cerdotum novis praesumptionibus turbaturus excessit; ita suae vos cupiens subdere 
potestati, ut se beato apostolo Petro non patiatur esse subiectum, ordinationis sibi 
omnium per Gallias Ecclesiarum vindicans, et debitam metropolitanis sacerdoti-
bus in suam transferens dignitatem; ipsius quoque beatissimi Petri reverentiam 
verbis arrogantioribus minuendo: cui cum prae caeteris solvendi et ligandi tradita 
sit potestas, pascendarum tamen ovium cura specialius mandata est. Cui quisquis 
principatum aestimat denegandum, illius quidem nullo modo potest minuere di-
gnitatem; sed inflatus spiritu superbiae suae, semetipsum in inferna demergit.

Leone ricorda poi estesamente l’intensa attività di consultazione tra 
le diocesi e la sede apostolica che avveniva perlopiù tramite circolari e 
convocazioni conciliari. Il nodo tematico sul quale insiste il pontefice è 
il ristabilire la giurisdizione ecclesiastica, il cui ruolo preminente spetta a 
Roma e deve avvenire nel rispetto e nel rafforzamento dei diritti degli altri 
vescovi sotto la giurisdizione del papa. In merito, Leone valorizza concili 
e sinodi conferendo responsabilità alle autorità imperiali e soprattutto ai 
vescovi. In questo contesto, il tipo di confronto con la chiesa di Gallia49 è 

49  Testimoniato ad esempio (per questioni non solo dottrinali, ma anche per la gestione 
delle singole sedi o per problemi specifici) dalle Epist., 40 (del 22 agosto 449 con la quale 



395  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

turbato dalle velleità autonomistiche di Ilario. Dall’epistola (cfr. par. 3) 
si evince l’eccessiva animosità del vescovo di Arles e l’attacco (percepito 
dal papa contro la sua autorità), che provoca un netto rifiuto da parte di 
Leone e quindi il ripristino dei diritti di Celidonio:

3. Quae igitur apud nos in causa Celidonii episcopi gesta confecta sint, et quae 
Hilarius dixerit, dum cum eodem, praesente supradicto episcopo, audiretur, in-
ditus chartis rerum ordo demonstrat. Ubi postquam Hilarius rationabile, quod 

Leone esprime la sua gioia per l’elezione episcopale di Ravennio, successore di Ilario e al 
quale augura di dimostrarsi meritevole della stima che gli viene dimostrata); 41 (forse del 
22 agosto 449, indirizzata a Ravennio vescovo di Arles con il quale si congratula per la sua 
elezione a vescovo raccomandando di osservare le virtù episcopali ed esortandolo a scriver-
gli con frequenza); 42 (del 26 agosto 449, il papa informa Ravennio riguardo Petroniano: 
una sorta di girovago che si spacciava in Gallia come diacono. Il papa interviene con il 
consiglio di allontanarlo dalle chiese e dalla comunione); 67 (del 5 maggio 450, Leone invia 
a Ravennio il Tomo a Flaviano da lui scritto e chiede al vescovo di diffonderlo a tutte le 
diocesi di Gallia unitamente alla lettera di Cirillo. Aggiunge anche che i legati gli riferiranno 
indicazioni non scritte); 96 (del luglio 451, il papa comunica a Ravennio il giorno della cele-
brazione della Pasqua dell’anno 452); 99 (forse del mese di dicembre 451, il papa riceve da 
Ravennio e dai vescovi della Gallia una missiva con la quale i vescovi si scusano per il ritar-
do nella loro risposta e confermano al papa che la lettera a Flaviano è stata accolta in tutta 
la Gallia come simbolo di fede e riconoscimento della corretta interpretazione del mistero 
dell’incarnazione. Esprimono quindi l’intenzione di scrivere all’imperatore per congratu-
larsi per la sua fede e sottoscrivono la lettera in quaranta dichiarandosi pronti a difendere 
con ogni sacrificio il bene della fede); 102 (del 27 gennaio 452, indirizzata ai vescovi delle 
Gallie con i ringraziamenti per l’invio dei loro scritti. Leone si riferisce inoltre al concilio 
di Calcedonia, alle eresie di Nestorio ed Eutiche che devono essere condannate allo stesso 
modo, fa riferimento al fatto che il concilio abbia accolto la sua lettera e quindi condannato 
Dioscoro. Raccomanda che si preghi per i legati e per il loro ritorno salvi. Infine, il papa 
chiede che si diffonda il tutto anche presso i vescovi di Spagna); 103 (del febbraio o marzo 
452, il papa trasmette ai vescovi di Gallia gli atti del concilio di Calcedonia); 138 (del 28 
luglio 454, Leone comunica ai vescovi delle Gallie e di Spagna il giorno in cui si deve cele-
brare la festa di Pasqua dell’anno 455) e 167 (del 458 o 459, Leone lascia a Rustico vescovo 
di Narbona il compito di procedere nei confronti dei preti Sabiniano e Leone, incoraggian-
dolo alla fermezza nell’esercizio della carica episcopale, ma senza durezza. Nella lettera il 
papa risponde a 19 interrogativi che Rustico gli aveva posto per il tramite dell’arcidiacono). 
Per l’impegno di Leone contro le eresie e tutte le implicazioni connesse all’azione politica e 
spirituale intrapresa dal papa: Casula 2002.



396  Luciana Furbetta

in sanctorum concilio sacerdotum posset respondere non habuit, ad ea se occulta 
cordis ipsius transtulerunt, quae nullus laicorum dicere, nullus sacerdotum posset 
audire. Doluimus, fateor, fratres, et hunc eius mentis tumorem medelis patientiae 
nostrae curare tentavimus. Nolebamus etenim ea illi exacerbare vulnera, quae 
suae animae insolentibus subinde sermonibus infligebat, et quem susceperamus ut 
fratrem delinire magis ipsum, quamvis ipse se suis responsionibus innodaret, quam 
contristare nostris interlocutionibus, nitebamur. Absolutus est Celidonius episco-
pus, quoniam se iniuste sacerdotio fuisse deiectum, manifesta testium responsione, 
ipso etiam praesente, monstraverat; ita ut, quod Hilarius nobiscum residens posset 
opponere, non haberet. Remotum est ergo iudicium, quod prolatum in hac senten-
tia legebatur, quod tamquam viduae maritus sacerdotium tenere non posset. Quod 
nos quidem servantes legatia constituta, sollicitius voluimus custodiri, non solum 
circa sacerdotes, sed circa clericos quoque minoris officii: ne ad sacram militiam hi 
permittantur accedere quibus sit tale coniugium, vel qui contra apostolicam disci-
plinam non unius tantum uxoris viri fuisse monstrentur. Sed sicut eos, quos factum 
suum non potest excusare, aut non admittendos, aut si fuerint, decernimus remo-
vendos, ita quibus hoc falso obiicitur, habita necesse est examinatione purgemus, et 
suum officium perdere non sinamus. Mansisset namque in illum prolata sententia, 
si obiectorum veritas exstitisset. Redditus itaque est Ecclesiae suae, et huic, quam 
amittere non debuit, dignitati coepiscopus noster Celidonius, sicut gestorum series, 
et post decursam cognitionem sententia, quae a nobis est prolata, testatur.

La sconfitta di Ilario e di tutti i vescovi che l’avevano sostenuto nel sinodo 
è accentuata nella lettera dai toni utilizzati dal papa, il quale presenta Ilario 
come un ‘malato’, al quale tentare di sanare misericordiosamente le ferite 
provocate dall’ambizione. Le pretese da monarca assoluto del vescovo di 
Arles sono messe in risalto anche dalla Vita sancti Romani abbatis (di un 
anonimo e riferibile all’area di Condat)50, evidentemente filopapale come 
estrazione e che, nel pur scarno resoconto dell’episodio, insinua la condan-
na delle azioni di Ilario definendole ‘monarchiche’ negli intenti, cfr.:

18. Audita namque memoratorum fama, sanctus Hilarius Arelatensis episcopus, 
missis in causa clericis, beatissimum Romanum haud longe sibi a Vesontionensi 
urbe fecit occurrere, cuius incitamentum vitamque dignissima praedicatione sus-
tollens, inposito honore presbyterii, ad monasterium honorifice repedare permisit. 
Siquidem antedictus Hilarius venerabilem Caelidonium supradictae metropolis 

50  Sul testo si veda l’introduzione a cura di Martine 1968.



397  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

patriarcham, patricio praefectorioque fultus favore, indebitam sibi per Gallias vin-
dicans monarchiam, a sede episcopali memoratum Caelidonium nulla exsistente 
ratione deiecerat.

19. Ob quod in audientia beatissimi papae Leonis Romae male gessisse convictus, 
restituto quoque in episcopatu Caelidonio, apostolica auctoritate ob usurpationem 
inlicitam regulariter est increpatus. Exstat denique exinde antedicti ac venerabilis 
papae ad Galliae episcopos cum examinatione gestorum inserta canonibus epistula 
regularis, in qua priscum per Gallias metropolitanorum privilegium, calcata Hila-
rii superfluitate, restituit51.

Al contrario, nei capp. 11-2 della Vita Sancti Hilarii – in una sezione in-
teramente dedicata all’elogio delle sue virtù – Ilario è presentato come un 
ministro umile e dedito al soccorso dei miseri, al rigore e figura esemplare:

11. […] In meditatione iugiter permanere; verbi ministerio indesinenter insistere; 
multiplicibus caelestis sapientiae mysteriis saginari; Deum proximumque diligere; 
sacerdotes Domini non solum verbis, sed factis accendere; zeli superni aemulatione 
flagrare; instituere monasteria, aedificare templa, digna sacerdotia consecrare; pro-
priis non solum manibus, sed nec periculis temperare. Suscipere orphanos, confir-
mare monachos, accersire saeculares, institutione sua pontifices ordinare; ita quo-
tidianam sui actus discutere rationem, ut superno iudici tamquam multiplicatum 
dispensationis suae talentum niteretur ingerere. Ita viscera eius misericordia qua-
tiebat et pietas, ac si solus ad redimendum paginis caelestibus urgeretur. Tractavit, 
secum deliberavit, effecit, ut sacra ministeria captivis potius solatia quam praesta-
rent ecclesiis ornamenta […]. 12. […] Constat ergo humilitatis culmina proprio 
eum comparasse despectu, et celsum perinde virtutum meruisse fastigium. Sed forte 
haec tanta et tam multiplicia verae humilitatis exempla aliquod superbiae superci-
lium generarunt, et non potius sublimis humilitatis compararunt celsa praeconia. 
Extitit rigidus, sed superbis; extitit terribilis saeculi iniquitate turgentibus, ceno-
doxiae vanitate tumentibus. Ceterum congregationi sanctae et consummatis viris 
non solum cor atque animum, sed et corpus quoque promptissime prosternebat52.

In questi passi si evince il tipo di strategia narrativa, che da una parte si 
colloca in linea con quanto richiesto dal racconto agiografico, dall’altra 

51  Il testo è citato seguendo Martine 1968.
52  Il testo è citato seguendo Jacob 1995.



398  Luciana Furbetta

appare come finemente studiata – rasentando un po’ anche la manipo-
lazione del testo – per orientare e condizionare l’opinione dei destina-
tari lettori. Letta a specchio con i testi di Leone, l’immagine di Ilario che 
emerge è totalmente antitetica e si crea nelle fonti di area gallica e di area 
italiana un’evidente dicotomia nella presentazione e nella chiave di lettura 
nell’interpretazione dei fatti proposte ai lettori. L’epistola di Leone infatti 
rincara, per così dire, la dose e aggiunge anche un altro caso che il papa ha 
dovuto giudicare: quello del vescovo Proietto. Questi, anziano e malato, 
era stato deposto in maniera coatta da Ilario, che lo aveva sostituito con 
un successore di sua scelta. Proietto subendo la decisione si era messo in 
contatto con il papa facendo leva sul consenso dei fedeli e inviandogli let-
tere e lamentele nei confronti del comportamento autocratico del vescovo 
di Arles. Leone ricorse prima a un’ammonizione nei confronti di Ilario, 
perché egli non aveva rispettato la tradizione secondo la quale un vesco-
vo poteva essere sostituito solo in sede sinodale e in caso di morte o per 
colpa accertata, mentre Ilario aveva agito arbitrariamente dando prova di 
crudeltà:

5. […] Nos tamen, quod vobis credimus Deo iudice placiturum, in commune cunc-
tis fratribus consulentes, et male ordinatum submoveri, et episcopum Proiectum 
in suo sacerdotio permanere debere decrevimus: id statuentes ut si quisquam fra-
trum nostrorum in quacumque provincia decesserit, is sibi ordinationem vindicet 
sacerdotis, quem illius provinciae metropolitanum esse constiterit. Duae, ut vide-
mus, causae transactae sunt, in quibus tamen multa sunt quae praeter rationem 
ecclesiasticam videantur esse commissa, et iusti iudicii debeant exspectare censu-
ram. Sed nos diutius hic non possumus immorari, cum ad alia quae nobis cum 
vestra sanctitate sollicitius conferenda sunt provocemur.

6. Militaris manus, ut didicimus, per provincias sequitur sacerdotem, et armati 
praesidii praesumptione suffulto ad invadendas per tumultum famulatur ecclesias, 
quae proprios amiserint sacerdotes. Trahuntur ordinandi ante hoc officium, his 
quibus praeficiendi sunt civitatibus ignorati. Ut enim notus qui fuerit et probatus 
per pacem petitur, ita per vim necesse est, qui ignotus adducitur, imponatur. Ob-
testor et obsecro, et sub Dei vos invocatione convenio, prohibete, fratres, talia, et 
omnem dissensionis materiam de vestris provinciis removete. Certe nos ante Deum 
absolvimus, qui vos, ne permittatis ultra haec fieri, convenimus. Per pacem et quie-
tem sacerdotes qui futuri sunt postulentur. Teneatur subscriptio clericorum, hono-
ratorum testimonium, ordinis consensus et plebis. Qui praefuturus est omnibus, ab 
omnibus eligatur. Ordinationem sibi, ut ante iam diximus, singuli metropolitani 



399  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

suarum provinciarum cum his qui caeteros sacerdotii antiquitate praeveniunt, 
restituto sibi per nos iure defendant. Alienum ius alter sibi non audeat vindicare. 
Suis limitibus, suis terminis sit unusquisque contentus, et privilegium sibi debitum 
in alium transferre se posse, noverit non licere. Quod si quis negligens apostolicas 
sanctiones, plus gratiae tribuens personali, sui honoris desertor esse voluerit, pri-
vilegium suum in alium transferre posse se credens, non is cui cesserit, sed is qui 
intra provinciam antiquitate episcopali caeteros praevenit sacerdotes, ordinandi 
sibi vindicet potestatem. Non passim, sed die legitimo ordinatio celebretur; nec sibi 
constare status sui noverit firmitatem, qui non die sabbati vespere, quod lucescit in 
prima sabbati, vel ipso Dominico die fuerit ordinatus. Solum enim maiores nostri 
resurrectionis Dominicae diem hoc honore dignum iudicaverunt, ut sacerdotes qui 
sumuntur hoc die potissimum tribuantur.

7. Suis unaquaeque provincia sit contenta conciliis, nec ultra Hilarius audeat 
conventus indicere synodales, et sacerdotum Domini iudicia, se interserendo tur-
bare. Qui non tantum noverit se ab alieno iure depulsum, sed etiam Viennensis 
provinciae, quam male usurpaverat, potestate privatum. Dignum est enim, fratres, 
antiquitatis  statuta reparari, cum is qui sibi ordinationem provinciae indebitae 
vindicabat, talis in praesenti etiam probatus fuerit exstitisse, ut cum ipse frequen-
tius temerariis et insolentibus verbis sententiam damnationis expeteret, suae tan-
tum civitatis illi sacerdotium, pro sedis apostolicae pietate, praeceptio nostra ser-
vaverit. Non ergo intersit ulli ordinationi; non ordinet, qui meriti sui conscius, cum 
quaereretur ad causam, turpi fuga se credidit subtrahendum,  exsors apostolicae 
communionis, cuius particeps esse non meruit: Deo, ut credimus, hoc agente, qui 
illum, inopinantibus nobis, et ad iudicia nostra pertraxit, et inter examinationes 
habitas, ne communionis nostrae consors fieret, ut abscederet latenter, effecit.

9. Unde quia nostra longe alia videtur intentio, nam omnium Ecclesiarum statum 
et concordiam custodiri cupimus sacerdotum, ad unitatem vos vinculo charitatis 
hortantes et obtestamur, et affectione congrua commonemus, ut ea quae a nobis 
Deo inspirante et beatissimo Petro apostolo, discussis probatisque nunc omnibus 
causis decreta sunt, pro vestra pace et dignitate servetis: certi non tam nostro quam 
vestro honori proficere, quod talia statuisse cognoscimur. Non enim nobis ordina-
tiones vestrarum provinciarum defendimus, quod potest forsitan ad depravandos 
vestrae sanctitatis animos Hilarius pro suo more mentiri; sed vobis per nostram 
sollicitudinem vindicamus, ne quid ulterius liceat novitati, nec praesumptori locus 
ultra iam pateat privilegia vestra cassandi. Nostrae etiam gratulationi hoc solum 
crescere profitemur, si et apostolicae sedis diligentia apud vos illibata servetur, et 
per sacerdotalis disciplinae custodiam honori vestro perire, quod suum est, impro-



400  Luciana Furbetta

bis usurpationibus non sinamus. Et quoniam honoranda est semper antiquitas, 
fratrem et coepiscopum nostrum Leontium probabilem sacerdotem, hac, si vobis 
placet, dignitate volumus decorari: ut praeter eius consensum alterius provinciae 
non indicatur a vestra sanctitate concilium, et a vobis omnibus, quemadmodum 
vetustas eius et probitas exigit, honoretur, metropolitanis privilegii sui dignitate 
servata. Aequum est enim, nec ulli de fratribus fieri videtur iniuria, si his qui sacer-
dotii vetustate praecedunt, pro aetatis suae merito in suis provinciis a sacerdotibus 
caeteris deferatur. Deus vos incolumes custodiat, fratres charissimi.

Anche in questo caso, la presentazione del vescovo di Arles assume toni 
accesi e la focalizzazione della narrazione ritorna sempre sugli stessi nodi 
concettuali con un’insistenza sulla praesumptio, sull’usurpatio, in antitesi 
rispetto alla norma salvaguardata dall’auctoritas dell’intervento papale, 
che approda a una limitazione della sfera di azione di Ilario. Questi sarà 
solo vescovo di Arles, non convocherà sinodi, nè potrà imporvi sue inizia-
tive, non potrà deporre o nominare vescovi (cfr. par. 7). Leone calibra il 
testo in maniera tale che da questioni e provvedimenti circoscritti al ‘caso 
Ilario’ si arrivi all’esplicitazione del fine dell’intervento papale a vantaggio 
di tutta la chiesa di Gallia (cfr. par. 9) e insiste a più riprese (cfr. e.g. par. 
653) sulla necessità che i vescovi non assecondino le pretese di chi vuole 
prevaricare la concordia, ma agiscano in maniera conforme attuando le 
disposizioni del papa. Disposizioni queste che ottennero un riconosci-
mento totale da parte dell’impero proprio in sede giurisdizionale. In me-
rito, l’epistola 11 di Leone riporta l’editto di Valentiniano III al governa-
tore delle Gallie contro l’abuso di Ilario definito: «offensivo per la maestà 
imperiale e il rispetto per la sede apostolica», con una diffida per i vescovi 
di portare innovazioni contro quanto sancito dalla Sede Apostolica:

Imperatores Thedosius et Valentinianus Augusti Aetio viro illustri, comiti et magis-
tro utriusque militiae et patricio.

Certum est et nobis et imperio nostro unicum esse praesidium in supernae Divini-
tatis favore, ad quem promerendum praecipue Christiana fides et veneranda nobis 
religio suffragatur. Cum igitur sedis apostolicae primatum sancti Petri meritum, 

53  Nel presente contributo vengono presentati solo alcuni estratti dell’epistola di Leone, 
tutta incentrata sulla dimostrazione della fallacia e della pericolosità di una dicotomia tra 
intervento papale/di Roma e condotte autonomistiche di vescovi come Ilario di Arles.



401  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

qui princeps est episcopalis coronae, et Romanae dignitas civitatis, sacrae etiam 
synodi firmarit auctoritas, ne quid praeter auctoritatem sedis istius inlicitum prae-
sumptio altentare nitatur. Tunc enim demum Ecclesiarum pax ubique servabitur, 
si rectorem suum agnoscat universitas. Haec cum hactenus inviolabiliter fuerint 
custodita, Hilarius Arelatensis, sicut venerabilis viri Leonis Romani papae fideli 
relatione comperimus, contumaci ausu inlicita quaedam praesumendo tentavit, 
et ideo transalpinas Ecclesias abominabilis tumultus invasit, quod recens maxime 
testatur exemplum. Hilarius enim, qui episcopus Arelatensis vocatur, Ecclesiae Ro-
manae urbis inconsulto pontifice, iudicia, sive ordinationes episcoporum sola teme-
ritate usurpans invasit. Nam alios incompetenter removit, indecenter alios invitis 
et repugnantibus civibus ordinavit. Qui quidem, quoniam non facile ab his qui non 
elegerant recipiebantur, manum sibi contrahebat armatam, et claustra murorum 
in hostilem morem vel obsidione cingebat, vel aggressione reserabat, et ad sedem 
quietis, pacem praedicaturos per bella ducebat. His talibus et contra imperii maies-
tatem, et contra reverentiam apostolicae sedis admissis, per ordinem religiosi viri 
Urbis papae cognitione discussis, certa in eum et de his quos male ordinaverat lata 
sententia est. Et erat quidem ipsa sententia per Gallias etiam sine imperiali sanc-
tione valitura. Quid enim tanti pontificis auctoritati  in Ecclesiis non liceret? Sed 
nostram quoque praeceptionem haec ratio probavit, ne ulterius nec Hilario, quem 
adhuc episcopum nuncupari sola mansueti praesulis permittit humanitas, nec cui-
quam alteri ecclesiasticis rebus arma miscere, aut praeceptis Romani antistitis li-
ceat obviare. Ausibus enim talibus fides et reverentia nostri violatur imperii. Nec 
hoc solum, quod est maximi criminis, submovemus, verum ne levis saltem inter 
Ecclesias turba nascatur, vel in aliquo minui religionis disciplina videatur, hoc pe-
renni sanctione censemus, ne quid tam episcopis Gallicanis quam aliarum pro-
vinciarum contra consuetudinem veterem liceat sine viri venerabilis papae Urbis 
aeternae auctoritate tentare. Sed hoc illis omnibusque pro lege sit, quidquid sanxit 
vel sanxerit apostolicae sedis auctoritas: ita ut quisquis episcoporum ad judicium 
Romani antistitis evocatus venire neglexerit, per moderatorem eiusdem provinciae 
adesse cogatur: per omnia servatis, quae divi parentes nostri Romanae Ecclesiae 
contulerunt Aeti P. K. A. Unde inlustris et praeclara magnificentia tua praesentis 
edictalis legis auctoritate faciet, quae sunt superius statuta servari, decem librarum 
auri multa protinus exigenda ab unoquoque iudice qui passus fuerit praecepta nos-
tra violari. Et manu divina: Divinitas te servet per multos annos, parens karissime.
Dat. VIII id. Jul. Romae Valentiniano A. VI et Nomo v. c. coss.

Si ha quindi un riconoscimento dell’auctoritas di Leone anche in am-
bito politico-giurisdizionale sia sulla questione specifica, che sul piano di 
principio generale.



402  Luciana Furbetta

Tornando alla Vita sancti Hilarii, può essere interessante osservare che 
oltre a una presentazione in termini antitetici ed esclusivamente positivi 
di tutto l’affaire del sinodo di Besançon e del ricorso di Celidonio, essa 
tenta anche di mettere in luce e di suggerire una certa buona fede di Ilario, 
condizionando l’opinione sul suo operato e sul rapporto con Roma e il 
papato. Stando al testo, questi avrebbe infatti cercato una riconciliazione 
con Leone attraverso una fitta mediazione diplomatica, perché al rientro 
ad Arles egli avrebbe inviato a Roma, senza risultati, prima il presbitero 
Ravennio, poi i vescovi Nettario e Costanzo e successivamente Ausilia-
rio, ex prefetto delle Gallie. La strategia di costruzione dei cap. 21-2 della 
Vita è quindi tutta fondata sull’esaltazione dell’humilitas, della correttezza 
dell’azione di Ilario per preservare la norma canonica, sulla morigeratezza 
nel rivolgersi alla presenza del papa, del quale egli, inviando rappresentan-
ti per ricomporre i rapporti, tenta di calmare l’impeto:

21. In excursibus autem quis, ut dignum est, explicabit, quantum eius praesentia 
profectum contulerit civitatibus gallicanis sanctum Germanum saepius expetendo, 
cum quo sacerdotum ministrorumque vitam, nec non profectus excessusque trac-
tabat? Ubi eius adventus innotuit, flammata ad utrosque nobilium et mediocrium 
studia convolarunt, astruentes Celidonium internuptam suo adhibuisse consortio 
– quod apostolicae sedis auctoritas et canonum prohibent statuta –, simul inge-
rentes saeculi administratione perfunctum capitali aliquos condemnasse sententia. 
Tantae rei novitate permoti testes imperant praeparari. Conveniunt ex aliis locis 
probatissimi sacerdotes; res omni ratione prudentiaque discutitur; accusatio testi-
moniis confirmatur; adhibetur vera simplexque definitio, ut quem scripturarum 
regulae removebant, voluntate propria se removere deberet. Ille Urbem credidit 
expetendam, ibique se iniusto rigore astruit condemnatum. Quod ubi comperit vir 
beatus, quanto studii ardore quantoque zelo superno fuerit inflammatus, ut non 
hiemis asperitatem, non Alpium stridores attenderit vel fragores, non vitrea glacia-
lis crustae spicula protinus resolvenda, <non> desuper gladii ictui similes expaverit 
aculeos dependentes, [vi frigoris] terrore mortiferi geli concreto<s> velut vibratam 
dexteram imitantes! Verum ille inconcussa fidei radice constanter animatus, prae-
sertim qui ad tantam voluntarius venerat paupertatem, ut pedibus iter aggrediens 
et conficere non timeret, intrepidus urbem Romam sine equo, sine sagmario [vel 
sago], omni difficultate superata festinus intravit.

22. Apostolorum martyrumque occursu peracto beato Leoni papae ilico se praesen-
tat, cum reverentia inpendens obsequium, et cum humilitate deposcens, ut ecclesia-
rum statum more solito ordinaret, adstruens aliquos apud Gallias publicam merito 



403  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

excepisse sententiam et in Urbe sacris altaribus interesse. Rogat atque constringit, 
ut si suggestionem suam libenter excepit, secrete iubeat emendare: se ad officia, 
non ad causam venisse; protestandi ordine, non accusandi, quae sunt acta sugge-
rere. Porro autem si aliud velit, se non futurum esse molestum. Et quia tantorum 
virorum, praesertim iam ad supernam ratiam vocatorum, nec in narratione audeo 
iudicia ventilare hoc breviter tetigisse sufficiet: quod solus tantos sustinuit, quod ne-
quaquam minantes expavit, quod inquirentes edocuit, quod altercantes vicit, quod 
potentibus non cessit, quod in discrimine vitae positus communioni eius, quem 
cum tantis viris damnaverat, coniungi nullatenus adquievit, quod custodibus ap-
positis hiemis rigore saeviente, quos ratione non flexerat, credidit relinquendos. In 
civitate recessu, licet corporali infirmitate fractus, tamen perfectione sanctus et pie-
tate promptissimus, totum se ad placandum tunc animum sancti Leonis inclinata 
humilitate convertit, misso primitus sancto Ravennio tunc presbytero, postmodum 
proprio successore, deinde sanctum Nectarium sanctumque Constantium praeci-
puos sacerdotes. Et quia quantum in hac causa dictaverit, huic operi nulla possum 
ratione connectere, Auxiliaris tunc praefecti quae fuerit sententia credidi inseren-
dam, cuius haec verba sunt: “Sanctos Nectarium et Constantium sacerdotes, de 
beatitudinis tuae parte venientes, digna admiratione suscepi. Cum his saepius sum 
locutus de virtute animi atque constantia contemptuque rerum humanarum, quo 
inter fragilitates nostras semper beatus es. Nam quid potest in hac corporea vita 
esse secundum, quae cum sit misera, tamen non potest esse perpetua? Locutus sum 
etiam cum sancto papa Leone. Hoc loco, credo, aliquantum animo perhorrescis; 
sed cum propositi tui tenax sis et semper aequalis, nulloque commotionis felle ra-
piaris, sicut nullis extolleris illecebris gaudiorum, ego nec minimum quidem factum 
beatitudinis tuae arrogantiae memini contagione fuscari. Sed impatienter ferunt 
homines, si sic loquamur, quomodo nobis conscii sumus. Aures praeterea Romano-
rum quadam teneritudine plus trahuntur, in qua si se sanctitas tua subinde demit-
tat, plurimum tu, nihil perditurus, adquires. Da mihi hoc, et exiguas nubes parvae 
mutationis serenitate compesce”.

Incrociando i dati con le epistole che Leone invia a Ravennio (succes-
sore di Ilario), si coglie appieno la dissonanza tra le fonti romane e quelle 
di area gallica. La volontà del pontefice di non concedere più spazio a pre-
tese autonomistiche e a mantenere un controllo molto diretto sulla diocesi 
di Arles è il fil rouge che collega i documenti superstiti e caratterizza anche 
tutta la corrispondenza tra Leone e Ravennio. Ad esempio, nella lettera 41 
il papa ribadisce i limiti del potere episcopale e il primato della chiesa di 
Roma sulle Gallie:



404  Luciana Furbetta

[…] Unde quia non ignoras quid de sinceritate animi tui secundum praecedentem 
notitiam senserimus, iustissime nos agnoscis exigere ut quod praesumimus hoc pro-
bemus, frater charissime. Modestiae igitur tuae non desit auctoritas, constantiam 
mansuetudo commendet, iustitiam lenitas temperet, patientia contineat liberta-
tem; et declinata superbia, cui proximum est ut decidat, ametur humilitas, cui sem-
per debetur ut crescat. Ecclesiasticarum legum non ignara est dilectio tua, ut intra 
earum regulas atque mensuras omnia potestatis tuae iura contineas. Iusto quippe 
ideo dicitur lex non esse posita, quia normam praeceptionis implet iudicio volun-
tatis, cum verus recti amor in semetipso non habeat et apostolicas auctoritates, 
et canonicas sanctiones. Quarum devotus sectator et diligens exsecutor in eorum 
procul dubio consortio gloriaberis, qui de creditorum sibi profectibus talentorum 
audire meruerunt: Euge, serve bone et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, supra 
multa te constituam, intra in gaudium Domini tui. Ut autem fiduciam dilectionis 
erga te nostrae habere non dubites, saepius nos de processu actuum tuorum facias 
certiores: quoniam iudicii nostri memores cupimus semper de tuis profectibus in 
Domino gloriari. Deus te incolumen custodiat, frater charissime.

Con l’Epist., 66 Leone pone fine alle discordie con la sede di Arles, ris-
pondendo (il 5 maggio del 450) alla domanda dei vescovi, che erano ricor-
si a lui (cfr. Epist., 65) per richiedere la restituzione a Ravennio di quanto 
era stato tolto in termini di prerogative al suo predecessore:

Dilectissimis fratribus, Constantino, Armentario, Audentio, Severiano, Valeriano, 
Urso, Stephano, Nectario Constantio Maximo, Asclepio, Theodoro Iusto Ingenuo, 
Augustali, Superventori, Ynantio, Fonteio, Palladio, Leo papa.

1. Lectis dilectionis vestrae litteris, quas ad nos filii nostri Petronius presbyter 
et Regulus diaconus detulerunt, quam benevolum fratri et coepiscopo nostro Ra-
vennio impendatis affectum evidenter agnovimus: siquidem postulatis ut ei quod 
decessor ipsius merito nimiae praesumptionis amiserat, reformetur. Sed petitionem 
fraternitatis vestrae Viennensis episcopus, missis litteris et legatis, sua suggestione 
praevenerat, conquerens Arelatensem episcopum ordinationem sibi Vasensis an-
tistitis usurpasse. Cum itaque nobis ita et paternarum reverentia sanctionum, et 
omnium vestrum servanda sit gratia, ut in Ecclesiarum privilegiis nihil convelli, 
nihil patiamur excidi, consequens fuit ut ad conservandam intra Viennensem pro-
vinciam pacem, adhiberetur justitiae moderatio, quae nec antiquitatis usum, nec 
desideria vestra negligeret.

2. Consideratis enim allegationibus utriusque partis praesentium clericorum, ita 



405  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

semper intra provinciam vestram, et Viennensem et Arelatensem civitates claras 
fuisse reperimus, ut quarumdam causarum alterna ratione, nunc illa in ecclesias-
ticis privilegiis, nunc ista praecelleret, cum tamen eisdem commune ius quondam 
fuisse a gentibus proderetur. Unde Viennensem civitatem, quantum ad ecclesiasti-
cam iustitiam pertinet, inhonoratam penitus esse non patimur; praesertim cum de 
receptione privilegii, auctoritate iam nostrae dispositionis utatur; quam potestatem 
Hilario episcopo ablatam, Viennensi episcopo credidimus deputandam. Qui ne re-
pente semetipso factus videatur inferior, vicinis sibi quatuor oppidis praesidebit, id 
est Valentiae, et Tarantasiae, et Genavae, et Gratianopoli, ut cum eis ipsa Vienna 
sit quinta, ad cujus episcopum omnium praedictarum Ecclesiarum sollicitudo per-
tineat. Reliquae vero civitates eiusdem provinciae, sub Arelatensis antistitis aucto-
ritate et ordinatione consistant: quem pro modestiae suae temperantia, ita futu-
rum credimus studiosum charitatis et pacis, ut nequaquam sibi credat ablatum, 
quod fratri videat esse concessum.
Data III non. Maii, Valentiniano Aug. 7 et Avieno v. c. conss.

Il riferimento alla nimia praesumptio di Ilario permane nella memoria 
quasi come monito per impostare il nuovo rapporto tra chiesa di Gallia e 
Roma. In merito, lo scarto nella presentazione e interpretazione del ruolo 
e dell’agire di Ilario nelle fonti è accentuato.

Nella Vita sancti Hilarii si constata un renversement dell’operato e della 
condotta del vescovo di Arles rispetto a quanto presentato nelle lettere 
di papa Leone, suggerendo come interpretazione l’immagine di un uomo 
santo, che rappresenta la chiesa di Gallia, non solo baluardo della tradi-
zione e rispettosa del potere papale, ma quasi vittima di esso. In quest’ot-
tica, l’episodio di Proietto non può comparire, perché in quel caso il com-
portamento di Ilario era difficilmente difendibile. Anche sotto questo as-
petto, dal caso particolare il quadro si ricompone in un sentire collettivo e 
omissioni o aggiustamenti nella presentazione e nella lettura dei rapporti 
tra la sede di Roma e la Gallia e, nello specifico la sede di Arles e i vescovi 
sostenitori di Ilario, si configurano come studiate intrusioni all’interno di 
narrazioni anche di tutt’altro respiro e fine. In merito, basta considerare la 
Vita sancti Germani composta da Costanzo di Lione qualche anno prima 
della Vita di Ilario. Nel testo non compare la questione del concilio di 
Besançon, dove Germano aveva appoggiato il vescovo di Arles condivi-
dendo indirettamente l’indebita assunzione di prerogative che spettavano 
alla sede di Roma. Il silenzio da parte dell’autore è forse studiato e dettato 
verosimilmente dalla volontà di non destare l’attenzione dei lettori su un 



406  Luciana Furbetta

episodio imbarazzante che aveva creato una conflittualità con la sede di 
Roma e che vedeva Germano – del quale la vita testimonia la grandezza e 
l’autenticità della santità nella memoria collettiva – coinvolto in una deci-
sione sconfessata dal pontefice. Un silenzio non diversamente spiegabile 
se si considera che la Vita riporta il viaggio di Germano ad Arles e la visita 
a Ilario e anche un suo breve elogio:

23. […] Itaque advenientem beatissimum virum urbs Arelatensis relegiosa gratu-
latione suscepit, apostolicum instar sui temporis sacerdotem suscipiens. Inlustraba-
tur eo tempore civitas Hilario sacerdote multimoda virtute pretioso; erat enim fide 
igneus torrens caelestis eloquii et praeceptionis divinae operarius indefessus. Qui 
venerabilem sanctum affectu ut patrem, reverentia ut apostolum sublimabat54.

La scelta di Costanzo – che comunque non rinuncia a dar seguito alla 
memoria di una gloria locale come il vescovo di Arles – è tanto più signi-
ficativa se si confronta la testimonianza proprio della Vita sancti Hila-
rii in merito all’assiduità dei contatti tra Ilario e Germano nel confronto 
su questioni di gestione interna alla politica ecclesiastica di Gallia e sul-
la questione di Celidonio (cfr. supra il cap. 21). Senza addentrarsi qui 
nell’analisi del testo, la scelta di Costanzo – che compone la Vita sancti 
Germani una trentina di anni dopo la morte del santo55 – sembra dunque 
essere condizionata, o più semplicemente, riflettere la posizione di 
quell’élite galloromana – dalla quale provenivano vescovi come Sidonio 
Apollinare e anche uomini legati al contesto lerinese, «pépinière des éve-
ques et des savants»56 – coinvolta nell’amministrazione e legata ai vertici 
politici, che non vedeva di buon occhio l’eccessiva intromissione papale 
nelle questioni di interesse interno alla Gallia. Nella Vita sancti Germa-
ni, al netto delle possibili interpretazioni proposte dalla critica, Costan-
zo tace anche su un dato rilevante testimoniato invece nel Chronicon di 
Prospero, il quale riferisce che Germano venne inviato in Britannia da 

54  Il testo è citato secondo l’edizione Borius 1965 adottando per riferirsi ai passi anche 
la paragrafatura utilizzata dall’editore.

55  Per un quadro d’insieme sulla Vita sancti Germani e sul suo valore storico si rimanda 
all’introduzione di Borius 1965 (per note ai singoli passi qui menzionati oltre a Borius 
1965 vd. Arborio Mella 2015) e soprattutto a Miele 1996.

56  Per il contesto lerinese: Pricoco 1978; Codou - Lauwers 2009.



407  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

papa Celestino vice sua per la missione antipelagiana57. In ogni caso, dalla 
presentazione e percezione autoriale dei rapporti tra la Gallia e l’Italia, si 
scivola verso un’interpretazione gallocentrica in funzione di un orienta-
mento critico da proporre ai lettori, la cui attenzione viene polarizzata sul 
ruolo di mediatore spirituale (e anche politico) della figura di Germano. 
Costanzo si sofferma diffusamente sugli spostamenti del santo mettendo 
in evidenza particolarmente il primo e secondo viaggio per la missione 
antipelagiana in Britannia (cfr. par. 12-8; 25-7), poi il rientro in Gallia e la 
visita ad Arles (cfr. par. 19-24) e il viaggio a Ravenna con i miracoli com-
piuti in Italia e la visita a corte da Galla Placidia (cfr. par. 28-41). L’autore 
fa dunque del santo una figura di dialogo, di mediazione tra la cura spi-
rituale, il messaggio delle Scritture, l’azione di Dio e la quotidianità del 
potere della chiesa e dei re58.

La considerazione di dati che, come questi, si ricavano anche da fonti 
di natura differente rispetto alle epistole della cancelliera papale o di testi 
come i LH di Gregorio di Tours consentono così di integrare il percorso 
che si è tentato di delineare e di riflettere anche sul valore dei testi agio-
grafici nella creazione di una consapevolezza, di una percezione e persi-
no di un’interpretazione di eventi oggettivi. Eventi che talvolta appaiono 
evanescenti e diluiti nell’ambientazione della storia della vita di santi uo-
mini, ma che sono presenti e interagiscono non solo con la storiografia 
– della quale i testi agiografici rappresentano nel VII-IX secolo una sorta 
di estensione e completamento – ma anche con documenti di tutt’altro 
tenore e specificità.

In merito, ricomponendo i dati che si ricavano dal lavoro di schedatu-
ra di fonti indubbiamente particolari e delicate da valutare (soprattutto 
l’opera di Gregorio di Tours), il risultato dello screening qui proposto può 
a tratti risultare deludente e poco consistente da un punto di vista conte-
nutistico e informativo. Tuttavia, esso dimostra come il tema del rapporto 

57  Sulla tendenziosità e lo studiato filtro retorico in merito al ruolo del pontefice sia nella 
pianificazione della spedizione in Britannia, sia nell’omissione del supporto fornito a Ilario 
e della questione di Proietto con il confronto con la testimonianza di Prospero si veda 
Miele 2016, pp. 221-26.

58  Per le peculiarità narrative del testo, forme e funzioni della comunicazione nel deli-
neare la figura e il ruolo del santo e l’importanza del modello della Vita Martini composta 
da Sulpicio Severo ci si permette di rinviare a Furbetta 2019 (con bibliografia).



408  Luciana Furbetta

tra Italia e Gallia (e viceversa) – che nella consapevolezza autoriale rap-
presenta una realtà con la quale confrontarsi e che fa parte dell’attualità 
– subisca nel V e VI secolo, nell’elaborazione del testo scritto, una forma 
di razionalizzazione e di interiorizzazione in funzione di una compren-
sione che può assumere i contorni o di distaccata presentazione o di vera e 
propria interpretazione. Quest’ultima, più o meno neutrale, può prendere 
corpo in un orientamento critico – scoperto o implicito, politicamente 
condizionato o meno – che un’indagine di questo tipo consente di valo-
rizzare a partire dall’analisi (da estendere a un corpus di testi più ampio e 
differenziato) della costruzione del testo letterario e di tutte le sue impli-
cazioni narrative e ideologiche.

Bibliografia primaria

Arborio Mella 2015: E. Arborio Mella, Costanzo di Lione. Vita di Germano 
di Auxerre, Roma 2015.

Borius 1965: R. Borius (éd.), Constance de Lyon, Vie de saint Germain d’Auxerre, 
Paris 1965 (SC 112).

Frendo 1975: Agathias Scholasticus. The Histories, translated with an introduc-
tion and short explanatory notes by J.D. Frendo, Berlin 1975.

Jacob 1995: Honorat de Marseille, La vie d’Hilaire d’Arles. Texte latin de Samuel 
Cavallin, introduction, traduction et notes par P.-A. Jacob, Paris 1995 (SC 
404).

Krusch - Levison 1937-51: Gregorius Turonensis, Historiarum libri X, ed. B. 
Krusch, W. Levison, Berolini 1937-51 (MGH SSRM I,1).

Martine 1968: Vie des Pères du Jura. Introduction, texte critique, lexique, tra-
duction et notes par F. Martine, Paris 1968 (SC 142).

Migne 1865: J.P. Migne (ed.), Sancti Leonis Magni Romani Pontificis Opera om-
nia, Parisiis 1865 (PL 54-56).

Mommsen 1892: Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, vol. 1, ed. Th. Mommsen, 
Berolini 1892 (MGH AA, IX).

Munier 1963: Concilia Galliae A. 314-A. 506, cura et studio C. Munier, Turn-
hout 1963.

Norberg 1982: S. Gregorii Magni Registrum epistularum, edidit D. Norberg, 
Turnhout 1982.

Oldoni 1981: Gregorio di Tours. La storia dei Franchi, a cura di M. Oldoni, voll. 
I-II, Milano 1981.



409  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Recchia 1996-99: Gregorio Magno, Lettere, a cura di V. Recchia, Roma 1996-
99.

Bibliografia secondaria

Azzara 1997: C. Azzara, L’ideologia del potere regio nel papato altomedievale 
(secoli VI-VIII), Spoleto 1997.

Azzara 2008: C. Azzara, Gregorio Magno e il potere regio, in Gregorio Magno, 
l’impero e i «regna», a cura di C. Azzara, Firenze 2008, pp. 3-14.

Boesch Gajano 1977: S. Boesch Gajano, Il santo nella visione storiografica di 
Gregorio di Tours, in Gregorio di Tours (10-13 ott. 1971), Convegno del Centro 
studi sulla spiritualità medievale, XII, Accademia Tudertina, Todi 1977, pp. 
29-91.

Boesch Gajano 2004: S. Boesch Gajano, Gregorio Magno. Alle origini del Me-
dioevo, Roma 2004.

Bonnet 1890: M. Bonnet, Le latin de Grégoire de Tours, Paris 1890.
Casula 2002: L. Casula, Leone Magno: il conflitto tra ortodossia ed eresia nel 

quinto secolo, Roma 2002.
Codou - Lauwers 2009 : Lérins, une île sainte de l’Antiquité au Moyen Âge, éd. 

par Y. Codou, M. Lauwers, Turnhout 2009.
Consolino 1991: F.E. Consolino, Il papa e le regine: potere femminile e politi-

ca ecclesiastica nell’epistolario di Gregorio Magno, in Gregorio Magno e il suo 
tempo. XIX Incontro di studiosi dell’antichità cristiana in collaborazione con 
l’École Française de Rome, Roma, 9-12 maggio 1990, Roma 1991, pp. 225-49.

Dalle Carbonare 2008: M. Dalle Carbonare, Gregorio Magno e i regni dei 
Franchi e degli Angli, in Gregorio Magno, l’impero e i «regna», a cura di C. Az-
zara, Firenze 2008, pp. 29-57.

Delaruelle 1960: É. Delaruelle, L’Église romaine et ses relations avec l’Église 
franque jusqu’en 800, in Le chiese nei regni dell’Europa occidentale e i loro rap-
porti con Roma sino all’800. Settimane di studio del Centro italiano di studi 
sull’alto medioevo VII (Spoleto 7-13 aprile 1959), vol. I, Spoleto 1960, pp. 143-
84.

Furbetta 2016: L. Furbetta, Admirantesque qui aderant: aspetti e percezione 
del meraviglioso nei Libri historiarum di Gregorio di Tours, in Aspetti del me-
raviglioso nelle letterature medievali. Medioevo latino, romanzo, germanico e 
celtico, ed. by F.E. Consolino, F. Marzella, L. Spetia, Turnhout 2016, pp. 35-45.

Furbetta 2019: L. Furbetta, Forme e funzioni della ‘comunicazione’ nella cos-
truzione di un testo agiografico. (Note di lettura sulla vita Martini di Sulpicio 



410  Luciana Furbetta

Severo, la vita Germani di Costanzo di Lione e la vita I sancti Amandi), in Le 
vie della comunicazione nel medioevo. Livelli, soggetti e spazi d’intervento nei 
cambiamenti sociali e politici, a cura di M. Bottazzi, P. Buffo, C. Ciccopiedi, 
Trieste 2019, pp. 45-100.

Guyon 1997: J. Guyon, Grégoire de Tours et le Midi de la Gaule, in Grégoire de 
Tours et l’espace gaulois. Actes du congrès international, Tours, 3-5 novembre 
1994, textes réunis par N. Gauthier et H. Galinié, Tours 1997, pp. 27-34.

Heinzelmann 1992: M. Heinzelmann, The ‘affair’ of Hilary of Arles (445) and 
Gallo-Roman identity in the fifth century, in Fifth-century Gaul: a crisis of iden-
tity?, ed. by J. Drinkwater, H. Elton, Cambridge 1992, pp. 239-51.

Heinzelmann 2001: M. Heinzelmann, Gregory of Tours. History and Society in 
the sixth century, Cambridge 2001.

Hilchenbach 2009: K.P. Hilchenbach, Das vierte Buch der Historien von Gre-
gor von Tours. Edition mit sprachwissenschaftlich-textkritischem und histor-
ischem Kommentar, vol. I-II, Bern 2009.

James 1993: N.W. James, Leo the Great and Prosper of Aquitaine: a Fifth Century 
Pope and his adviser, «The Journal of Theological Studies», 44,2, 1993, pp. 554-
84.

Lebecq 1997: S. Lebecq, Grégoire de Tours et la vie d’échanges dans la Gaule du 
VIe siècle, in Grégoire de Tours et l’espace gaulois. Actes du congrès interna-
tional, Tours, 3-5 novembre 1994, textes réunis par N. Gauthier et H. Galinié, 
Tours 1997, pp. 169-76.

Loseby 2016: S.T. Loseby, Gregory of Tours, Italy and the Empire, in A Com-
panion to Gregory of Tours, ed. A. Callander Murray, Leiden-Boston 2016, pp. 
462-97.

Loseby 2023: S.T. Loseby, Maritime Exchange between Italy and Gaul in Late 
Antiquity and its Mediterranean Contexts, «ASNP», Classe di Lettere e Filoso-
fia, 15/1, s. V/2023, pp. 85-135.

Miele 1996: M. Miele, La vita Germani di Costanzo di Lione: realtà storica e 
prospettive storiografiche nella Gallia del quinto secolo, Roma 1996.

Murray 2016: A.C. Murray, The Composition of the Histories of Gregory of Tours 
and Its Bearing on the Political Narrative, in A Companion to Gregory of Tours, 
ed. A. Callander Murray, Leiden-Boston 2016, pp. 42-101.

Noble 2002: Th. F.X. Noble, Gregory of Tours and the Roman Church, in The 
world of Gregory of Tours, ed. by K. Mitchell, I. Wood, Leiden-Boston-Köln 
2002, pp. 145-61.

Oldoni 1972: M. Oldoni, Gregorio di Tours e i ‘Libri Historiarum’: letture e fon-
ti, metodi e ragioni, «Studi Medievali», XIII,3, 1972, pp. 563-700.

Perrin 1997: M-Y. Perrin, Grégoire de Tours et l’espace extra-gaulois : le gal-



411  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

locentrisme grégorien revisité, in Grégoire de Tours et l’espace  gaulois. Actes 
du congrès international,  Tours, 3-5 novembre 1994, textes réunis par N. 
Gauthier et H. Galinié, Tours 1997, pp. 35-45.

Piazza 2014: E. Piazza, Tracce di Sicilia in Gregorio di Tours, «RCCM», 56/1, 
2014, pp. 163-172.

Pietri 1991: L. Pietri, Grégoire Le Grand et la Gaule: le projet pour la réforme 
de l’Église gauloise, in Gregorio Magno e il suo tempo. XIX Incontro di studiosi 
dell’antichità cristiana in collaborazione con l’École Française de Rome, Roma, 
9-12 maggio 1990, Roma 1991, pp. 109-28.

Pietri 2014: L. Pietri, Grégoire le Grand et les souverains du Regnum Franco-
rum, in Gregorio Magno e le origini dell’Europa, Atti del Convegno internazio-
nale, Firenze, 13-17 maggio 2006, sotto la direzione di C. Leonardi, Firenze 
2014, pp. 191-204.

Pohl 2002: W. Pohl, Gregory of Tours and Contemporary Perceptions of Lom-
bard Italy, in The world of Gregory of Tours, ed. by K. Mitchell, I. Wood, Leid-
en-Boston-Köln 2002, pp. 131-43.

Pohl 2008: W. Pohl, Gregorio Magno e il regno dei Longobardi, in Gregorio Ma-
gno, l’impero e i «regna», a cura di C. Azzara, Firenze 2008, pp. 15-28.

Pohl 2014: W. Pohl, Gregorio Magno e i barbari, in Gregorio Magno e le origi-
ni dell’Europa, Atti del Convegno internazionale, Firenze, 13-17 maggio 2006, 
sotto la direzione di C. Leonardi, Firenze 2015, pp. 171-80.

Pricoco 1978: S. Pricoco, L’isola dei santi: il cenobio di Lerino e il cenobio del 
monachesimo gallico, Roma 1978.

Rapisarda 1991: G. Rapisarda, I doni nell’epistolario di Gregorio Magno, in 
Gregorio Magno e il suo tempo. XIX Incontro di studiosi dell’antichità cristiana 
in collaborazione con l’École Française de Rome, Roma, 9-12 maggio 1990, 
Roma 1991, pp. 285-300.

Salzman 2015: M.R. Salzman, Reconsidering a Relationship: Pope Leo of Rome 
and Prosper of Aquitaine, in The Bishop of Rome in Late Antiquity, ed. G.D. 
Dunn, London-New York 2015, pp. 109-25.

Sodi - Maritano 2015: M. Sodi, M. Maritano (ed.), Leone I e Gregorio I. At-
tualità di due ‘grandi’ promotori di cultura, Città del Vaticano 2015.

Wessel 2008: S. Wessel, Leo the Great and the spiritual Rebuilding of a universal 
Rome, Leiden-Boston 2008.





Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 413-444

Filologia e letteratura. Gli studi latini  
di Gian Biagio Conte
Michael Reeve, Richard Tarrant

Abstract	 Michael Reeve and Richard Tarrant presented these pa-
pers in June 2022 at a conference celebrating  Gian Biagio Conte’s 80th 
birthday at the Scuola Normale Superiore in Pisa. The papers offer a crit-
ical assessment of Conte’s major contribution to the philological analysis 
and literary interpretation of several Latin authors, while also providing a 
lively portrait of the philologist at work. 

Keywords: Gian Biagio Conte; Latin Literature; Classical Philology; 
History of classical scholarship, Virgil

Parole chiave: Gian Biagio Conte, Letteratura latina, Filologia clas-
sica, Storia degli studi classici, Virgilio

Accesso aperto/Open access
© 2023 M. Reeve, G. Rosati, A. Schiesaro, 
R. Tarrant (CC BY-NC-SA 4.0)
doi: 10.2422/2464-9201.202302_05

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 25.09.2023
Accepted 	  15.11.2023
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





Filologia e letteratura. Gli studi latini  
di Gian Biagio Conte
Michael Reeve, Richard Tarrant1

Gianpiero Rosati, Alessandro Schiesaro: Premessa

I testi qui di seguito pubblicati sono stati presentati come interventi 
orali dai rispettivi autori in occasione della cerimonia svoltasi nella Sala 
Azzurra della Scuola Normale Superiore il 15 giugno 2022 per celebrare, 
sotto il titolo Gli studi latini di Gian Biagio Conte, gli 80 anni del dedica-
tario, a lungo professore, e ora emerito, presso la Scuola. La data a suo 
tempo fissata era in realtà il 30 settembre 2021, cioè quella effettiva del 
genetliaco, ma le varie vicende legate alla pandemia avevano costretto a 
posticipare l’evento, che ha visto un’intensa partecipazione (anche a di-
stanza) di allievi, colleghi e amici.

A parlare dell’attività di ricerca di Conte gli organizzatori (i sottoscritti, 
che gli sono succeduti nell’insegnamento di Letteratura latina alla Scuola 
Normale) hanno deciso di invitare due tra i protagonisti degli studi di 
filologia e letteratura latina dell’ultimo mezzo secolo, generazionalmen-
te vicini al celebrato e suoi amici e sodali di lunga data, Michael Reeve 
e Richard Tarrant. La scelta riflette il profilo di studioso di Gian Biagio 
Conte, che si può sommariamente – e tutt’altro che nettamente – distin-
guere in due fasi: una prima stagione dedicata alla critica letteraria (quella, 
diciamo, tra Memoria dei poeti, del 1974, e The Hidden Author, 1996) e 
la seconda, che vede prevalere un intenso lavoro di carattere filologico 
culminato nell’edizione teubneriana dell’Eneide, del 2009 (una seconda 
edizione è apparsa nel 2019), seguita nel 2013 da quella delle Georgiche, e 
nell’ultimo decennio da una serie di ripensamenti e riflessioni sui testi vir-
giliani ma anche su problemi di metodo filologico (e non solo). Due stu-

1  Gianpiero Rosati e Alessandro Schiesaro hanno curato la Premessa; i paragrafi 1. Let-
teratura e 2. Filologia sono stati scritti rispettivamente da Richard Tarrant e da Michael 
Reeve.



416  Michael Reeve, Richard Tarrant

diosi come Reeve e Tarrant, diversi ma in qualche modo complementari, 
ci sono sembrati per varie ragioni particolarmente adatti a una rilettura 
critica dell’opera complessiva di Conte: a loro i nostri ringraziamenti per 
aver voluto partecipare di persona all’evento, e averci poi consentito di 
ospitare sugli «Annali» della Scuola le loro riflessioni.

1.  Richard Tarrant: Letteratura

Non è facile riassumere in un discorso piuttosto breve l’opera di uno 
studioso la cui attività dura da più di cinquanta anni. Non darò un rac-
conto cronologico degli scritti di GB, e neanche seguirò l’evoluzione del 
suo pensiero. Invece mi soffermerò su alcune tematiche principali della 
sua critica e su qualche esempio rappresentativo della sua opera. Inoltre, 
tenterò di segnalare alcuni aspetti della scrittura di GB che riflettono la sua 
comprensione della letteratura antica.

In principio erat Verbum. La critica di GB si è sempre concentrata sul 
testo; senz’altro un testo storicamente situato, ma in primo piano visto 
come il prodotto di un sistema letterario. (Devo confessare che, quando 
ho pensato a questo incipit, avevo dimenticato che si trova all’inizio del 
secondo capitolo di Memoria dei poeti)2.

1.1  Teoria
«Non sono nato come teoreta, e la teoria non è il mio mestiere… Sono 

un filologo, che è contento del suo mestiere, e che cerca solo di spiegarsi 
tanti fatti che incontra nei testi»3.

Siccome si tratta di uno dei più importanti teorici letterari dei nostri 
tempi, questa affermazione potrebbe sembrare eccessivamente modesta. 
Tuttavia credo che sia essenzialmente giusta, in quanto GB non si è mai 
interessato alla teoria intesa in termini astratti, ma soltanto per l’aiuto che 

2  G. B. Conte, Memoria dei poeti e sistema letterario. Catullo Virgilio Ovidio Lucano, 
Torino 19741, p. 17, Palermo 20123, trad. inglese id., The Rhetoric of Imitation. Genre and 
Poetic Memory in Virgil and Other Latin Poets, edited by C. Segal, Ithaca and London 
1986, p. 40.

3  G. B. Conte, La “retorica dell’imitazione” come retorica della cultura: qualche ripen-
samento, «Filologia Antica e Moderna», 2, 1992, p. 43, trad. inglese id., The Rhetoric of 
Imitation, p. 131.



417  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

può dargli come filologo che mira a conoscere come i testi funzionano e 
come trasmettono il loro significato.

Questo interesse fondamentalmente pragmatico ha indotto GB ad adot-
tare un atteggiamento eclettico nei confronti dei modelli teorici. Non è 
un formalista, uno strutturalista, o un critico reader-response, benché ele-
menti di tutti questi metodi si trovino nella sua critica. In questo senso egli 
ha seguito fedelmente l’auto-descrizione di Orazio, nullius addictus iurare 
in uerba magistri4.

Recentemente GB ha perfino descritto i suoi interessi teorici come una 
malattia dalla quale è stato guarito. Come ha scritto nella prefazione al 
volumetto Dell’imitazione con l’auto-ironia che a lui è consueta, «credevo 
di essere ormai guarito dal morbo (giovanile) della teoria letteraria, ma 
evidentemente non ero del tutto immunizzato»5.

Durante tutta la sua carriera GB ha costantemente resistito a metodi 
teorici che erano di moda, ma che a lui apparivano poco utili, come per 
esempio il decostruzionismo, arrivando perfino a definirsi «un critico 
predecostruzionista»6.

Mentre non negherei che in tempi più recenti il pensiero di GB sia dive-
nuto meno teorico, non vorrei constatare una divisione netta fra un primo 
Conte teorico e un secondo Conte post-teorico. Come ho detto, per GB la 
teoria è stata sempre un mezzo per guidare l’interpretazione, non fine a sé 
stessa; e, d’altra parte, la sua attività critica non si è mai svolta in un vuoto 
teorico: ha sempre avuto un solido fondamento teorico, sia esplicito che 
implicito.

Sul piano teorico i contributi più significativi di GB si sono concentrati 
sui temi del genere letterario e dell’intertestualità, dove le sue idee sono 
state profondamente trasformative: in ambedue i casi egli ha largamente 
ampliato l’ambito dei concetti, mentre allo stesso tempo ha fornito una 
definizione molto più precisa della loro funzione.

4  Hor. Epist. I. 1. 14.
5  G. B. Conte, Dell’imitazione. Furto e originalità, Pisa 2014, p. 7, trad. inglese id., Stea-

ling the Club from Hercules. On Imitation in Latin Poetry, Berlin and Boston 2017, p. 1.
6  G. B. Conte, Empirical and Theoretical Approaches to Literary Genre, in The Interpre-

tation of Roman Poetry: Empiricism or Hermeneutics?, edited by K. Galinski, Frankfurt 
am Main 1992, p. 114; poi in id., Il genere tra empirismo e teoria, in id., Generi e lettori. 
Lucrezio, l’elegia d’amore, l’enciclopedia di Plinio, Milano 19911, p. 159, trad. inglese in id., 
The Rhetoric of Imitation, p. 118.



418  Michael Reeve, Richard Tarrant

Nel caso dell’intertestualità, GB ha dimostrato che, lungi da essere un 
aspetto occasionale e quasi incidentale della letteratura, ne è infatti un ele-
mento essenziale. Come ha scritto, «se accettiamo di credere che la lettera-
tura è fatta di testi che assorbono e trasformano altri testi, l’intertestualità, 
lungi dall’essere un curioso effetto d’eco, diventa la condizione stessa della 
leggibilità letteraria»7.

In questo campo di studio GB è chiaramente debitore all’articolo fonda-
mentale di Giorgio Pasquali sull’arte allusiva8, ma il suo modo di affron-
tare il problema diverge da quello di Pasquali in un aspetto importante. 
Pasquali ha studiato quasi esclusivamente l’allusione consapevole, una 
forma di aemulatio quale si dispiega nella poesia ellenistica ed è stata poi 
assorbita dai poeti romani. Per GB, l’allusione di questo tipo è invece sol-
tanto una piccola parte di un fenomeno di imitazione molto più diffuso.

Allo stesso tempo GB ha insistito con pieno diritto che l’intertestualità 
non è un gioco senza regole: «le memorie letterarie non vagano libere, 
obbediscono ad un progetto che le chiama a sé e che le rende pertinenti»9.

Di conseguenza ha recentemente protestato (in Dell’imitazione) con-
tro letture intertestuali che a lui appaiono poco fondate nei testi: «cercare 
sensi cui non corrispondano segni adeguati […] non è tra i compiti della 
filologia»10.

Un esempio da lui citato11 è l’idea che nelle prime parole di Giunone 
nell’Eneide (1.37) mene incepto desistere uictam siamo invitati a sentire 
un’eco della parola Μῆνιν con cui si apre l’Iliade. Questa idea viene re-
spinta da GB per ragioni prosodiche e fonetiche che trovo completamente 
convincenti, ma è stata recentemente riproposta, insieme ad un tentati-
vo di rispondere agli argomenti di GB, da Joseph Farrell nell’Appendice 
al suo nuovo libro Juno’s Aeneid12. Si tratta di un esempio che dimostra 

7  G. B. Conte, La “retorica dell’imitazione”, p. 47 (trad. inglese p. 137).
8  G. Pasquali, Arte allusiva, «L’Italia che scrive», 25, 1942, pp. 185-7, ristampato in id., 

Stravaganze quarte e supreme, Venezia 1951, pp. 11-20, ora in id., Pagine stravaganti di un 
filologo, a cura di C. F. Russo, Firenze 1994, II, pp. 275-82.

9  G. B. Conte, La “retorica dell’imitazione”, p. 43 (trad. inglese p. 132).
10  G. B. Conte, Dell’imitazione, p. 105 (trad. inglese p. 60).
11  Ivi, p. 96 (trad. inglese p. 55).
12  J. Farrell, Juno’s Aeneid. A Battle for Heroic Identity, Princeton and Oxford 2021, 

pp. 293-7.



419  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

come le tendenze rispetto alle quali GB si trova in disaccordo sono vive e 
attive.

Definire lo scopo e le funzioni dell’intertestualità implica necessaria-
mente affrontare il problema dell’intenzionalità, cosa che GB ha fatto più 
volte con un’onestà invidiabile. Nei suoi primi scritti ha tentato di depu-
rare l’imitazione letteraria dall’intenzionalità. Come ha detto, «insisten-
do sul concetto di sistema letterario e sull’analogia con la figura retorica, 
cercavo appunto di depurare il concetto di imitazione da ogni eccesso di 
intenzionalismo»13.

Nel corso dei suoi studi sull’imitazione letteraria, GB è giunto a rico-
noscere una gamma di modalità che vanno dall’evocazione diretta di un 
testo anteriore (l’allusione in senso stretto), per esempio quando Catullo 
echeggia il lamento di Calvo per la morte di Quintilia nella consolazione 
a Calvo14, a somiglianze che risultano dal fatto che due testi fanno parte 
dello stesso corpus o sistema letterario. Somiglianze di questo tipo ovvia-
mente non richiedono alcuna intenzionalità, ed è importante osservare 
che per GB questa è la forma più frequente di imitazione letteraria.

Per quanto riguarda il genere, GB ha proposto una definizione molto 
ampia. Per lui i vari generi non sono una serie di caselle in cui i testi vanno 
ordinati, e neanche un elemento superficiale. Invece «i vari generi letterari 
sono linguaggi che interpretano il mondo empirico […] offrono modelli 
diversi di vita e di cultura»15. «Essi [scilicet i generi] non agiscono nei testi 
ante rem o post rem, ma in re»16. «Non è che un genere aggiunga nuovi dati 
di conoscenza, ma fa vedere le cose da un punto di vista nuovo»17.

Allo stesso tempo GB ha dimostrato una conoscenza storicamente fon-
data del modo in cui i generi venivano definiti e del loro sviluppo: «tutto 
lo sviluppo della produzione letteraria da Catullo ad Ovidio può essere 

13  G. B. Conte, Dell’imitazione, p. 79 (trad. inglese pp. 44-5).
14  Catul. XCVI. Cfr. G. B. Conte, La “retorica dell’imitazione”, p. 46 (trad. inglese pp. 

135-6).
15  Traduzione dell’autore. La citazione originale proviene da G. B. Conte, Latin Litera-

ture: a History, translated by J. B. Solodow, revised by D. Fowler and G. W. Most, foreword 
by E. Fantham, Baltimore and London 1994, p. 4: «The various literary genres are languag-
es that interpret the empirical world […] offering […] different models of life and culture».

16  G. B. Conte, Generi e lettori, p. 153 (trad. inglese p. 112).
17  Ivi, p. 168 (trad. inglese p. 126).



420  Michael Reeve, Richard Tarrant

considerato come un processo di costruzione dei generi»18. In questo pro-
cesso, i poeti romani tipicamente mirano a dare una definizione più pre-
cisa di forme ereditate dalla poesia ellenistica. Così, per esempio, Virgilio 
nelle Bucoliche ha scelto dal corpus molto vario di Teocrito soltanto quegli 
elementi che potevano contribuire alla costruzione di un genere specifi-
camente bucolico.

Nel corso della loro evoluzione i generi spesso continuano a vivere at-
traverso una diffusione in altre forme di discorso e possono quindi in-
fluenzare opere che non appartengono allo stesso genere. GB cita come 
esempio Lucrezio19: la cui poesia didascalica non ha trovato una conti-
nuazione autentica, ma nelle Epistole Orazio, nel ruolo di maestro, invita 
i suoi destinatari a raggiungere un rifugio filosofico che traspone la subli-
mità lucreziana in dimensioni più modeste.

Questi interessi di GB per il genere e l’intertestualità si uniscono e ven-
gono attivati nelle sue riflessioni sul ruolo del lettore, che costituisce un 
altro campo di studio in cui ha offerto un contributo decisivo. L’idea più 
significativa è che ogni testo letterario presupponga un lettore con una 
certa competenza, e che il testo stesso operi per creare quel lettore orien-
tandone le risposte. Qui c’è un legame evidente con il metodo critico della 
reader-response, ma la posizione di GB è ugualmente distinta e chiara, in 
quanto respinge la nozione del lettore come interprete, secondo lui ado-
perata per riempire il vuoto creato quando è venuta meno la fiducia nella 
capacità del testo di imporre un’interpretazione definitiva. Secondo GB è 
legittimo vedere il lettore come il mezzo che attualizza il testo, ma soltanto 
se si riconosce che il testo è stato costruito in un certo modo precisamente 
affinché il lettore possa riceverlo e correttamente decifrarlo. Il ruolo del 
lettore è perciò analogo a quello di un musicista di fronte ad una partitu-
ra, un confronto proposto da GB stesso20: il musicista interpreta l’opera 
correttamente seguendo le istruzioni della partitura, e non gli è lecito suo-
nare forte dove la partitura legge piano, o sostituire un allegro all’adagio 
segnato dalla partitura.

Il lettore così concepito da GB si trova di fronte a un testo già fornito di 

18  G. B. Conte, Empirical and Theoretical, p. 111 e id., Generi e lettori, 155-156 (trad. 
inglese p. 115).

19  G. B. Conte, Latin Literature, pp. 6-7.
20  G. B. Conte, Generi e lettori, p. 7 (trad. inglese p. XX): «È questa competenza [del 

lettore, NDA] la forza che vigila sulla corretta esecuzione di una partitura testuale».



421  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

un grande deposito di memorie poetiche, alcune delle quali verranno at-
tualizzate da quel testo. È chiaro che un lettore di questo tipo può trovarsi 
solamente in un ambito culturale assai raffinato e sofisticato – ma un tale 
ambito culturale è precisamente quello che esisteva a Roma nei tempi di 
Catullo, di Virgilio, di Orazio, e di Ovidio.

Per concludere questa parte del mio discorso, vorrei citare un detto di 
GB particolarmente significativo. «Probabilmente nessun critico o filolo-
go, per quanto sia totalmente empirico o sottilmente teorico, riuscirà a 
fare a meno di quella vecchia, elementare trinità che sottende ogni model-
lo di comprensione: intendo dire l’autore, il testo e il lettore»21.

GB ha osservato inoltre che una concentrazione eccessiva su una qualsi-
asi entità risulta in interpretazioni deformate, speculazioni inutili, o caos 
interpretativo. Il suo ambito preferito, ha detto GB, è «dal testo al lettore». 
Nella seconda parte di questo intervento, vedremo come GB ha applicato 
questo modello a numerosi testi specifici, con risultati sempre istruttivi.

1.2
Molti capitoli ed articoli di GB hanno ormai acquisito la posizione di 

‘classici’ della critica e, come tutti i classici, hanno la capacità di ricom-
pensare letture ripetute e di aprire nuove prospettive. Per cominciare mi 
soffermerò su alcuni esempi della sua critica virgiliana che mostrano con 
chiarezza eccezionale la combinazione unica delle sue doti di lettore e in-
terprete.

Il primo di questi esempi è la sua interpretazione22 della decima Ecloga 
come confronto fra due generi, la poesia bucolica e l’elegia amatoria. Que-
sto modo di leggere il poema è il contrario del concetto di contaminazione 
dei generi, la Kreuzung der Gattungen, perché, al contrario, «il bucolico 
e l’elegiaco si contrappongono»23. Come spiega GB, «non è però che la 
bucolica rinunci alla propria individualità letteraria, contaminandosi in 
qualche modo con l’elegia; che anzi l’egloga decima fonda il suo senso 

21  Ivi, p. 5 (trad. inglese p. XIX).
22  G. B. Conte, Il genere e i suoi confini: interpretazione della decima egloga, in id., Il 

genere e i suoi confini. Cinque studi sulla poesia di Virgilio, Torino 19801, pp. 11-43, Milano 
19842, pp. 13-42, trad. inglese in id., The Rhetoric of Imitation, pp. 100-29.

23  Ivi, p. 18 (seconda ed. p. 20, trad. inglese p. 106).



422  Michael Reeve, Richard Tarrant

proprio sull’ostentata diversità fra i due generi»24. Grazie a questa concen-
trazione di generi, GB ha potuto quasi totalmente sgomberare il campo da 
questioni che avevano preoccupato interpreti anteriori, per esempio i ten-
tativi di scoprire nel poema il ‘vero’ Gallo o perfino di recuperarne versi 
genuini, benché GB stesso proponga una possibilità allettante a riguardo.

Il suo Aristeo, Orfeo, e le Georgiche25 riesce in una maniera brillante ad 
interpretare l’epyllion nel contesto complessivo delle Georgiche. Anche in 
questo caso GB mette in evidenza il contrasto costituito dal testo fra due 
modi di vita. Il parallelismo fra Orfeo e Aristeo mostra l’opposizione di 
due atteggiamenti, fra un georgos pio e un amante tradito dal furor. Dal 
modo in cui questo parallelismo viene sviluppato, cioè con il successo fi-
nale di Aristeo e il fallimento di Orfeo, GB conclude che la morale dell’epi-
sodio è che gli ordinamenti degli dèi devono esse scrupolosamente seguiti, 
«e ciò» – aggiunge – «non è senza evidente accordo con l’ideologia delle 
Georgiche»26.

A questo punto vorrei proporre un friendly amendment, come si dice 
in inglese, cioè l’idea che l’opposizione fra Orfeo e Aristeo contenga un 
aspetto dinamico. All’inizio dell’epyllion Aristeo è un potenziale aggresso-
re, il cui inseguimento erotico di Euridice ne accelera la morte; è solo dopo 
che ha imparato che le proprie azioni hanno causato la perdita delle sue 
api che mostra le qualità giustamente sottolineate da GB, cioè l’ubbidienza 
ai precetti divini e la tenacia nell’eseguirli. Dall’altra parte Orfeo figura 
inizialmente come un amante devoto, che si mostra tenace nel tentativo 
di recuperare Euridice e che viene ricompensato dagli dèi dell’oltretomba 
con la possibilità di successo. In modo un po’ schematico potremmo dire 
che Aristeo passa dal furor erotico alla pietas, mentre Orfeo si muove nella 
direzione opposta.

Se GB avesse prodotto soltanto i suoi scritti sull’Eneide, il suo posto nel 
Pantheon della critica sarebbe già assicurato. Su quasi ogni aspetto im-

24  Ivi, p. 31 (seconda ed. p. 38, trad. inglese p. 126).
25  G. B. Conte, Aristeo, Orfeo e le Georgiche. Struttura narrativa e funzione didascalica 

di un mito, inserito nel passaggio dalla prima alla seconda edizione di id., Il genere e i suoi 
confini, pp. 43-54 (trad. inglese pp. 130-40). Cfr. poi id., Aristeo, Orfeo e le Georgiche: una 
seconda volta, «SCO», 46.1, 1996, pp. 103-28, ristampato in id., Virgilio. L’epica del senti-
mento, Torino 20021, 20072, pp. 65-89, trad. inglese in id., The Poetry of Pathos: Studies in 
Virgilian Epic, edited by S. Harrison, Oxford 2007, pp.123-49.

26  G. B. Conte, Il genere e i suoi confini, p. 48 (seconda ed. p. 48, trad. inglese p. 135).



423  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

portante dell’epica di Virgilio – sull’assimilazione e reinterpretazione di 
Omero, sull’arricchimento dell’epos attraverso altri generi, sulla presenza 
di punti di vista diversi, sul trattamento complesso dei personaggi, sullo 
stile – GB ha detto cose profondamente illuminanti. Complessivamente i 
suoi scritti costituiscono il più importante contributo allo studio dell’E-
neide dopo il libro di Richard Heinze, Virgils epische Technik, apparso ol-
tre un secolo fa27.

In questa occasione mi limiterò a toccare alcuni aspetti della sua ricchis-
sima interpretazione.

Sul piano del genere letterario GB ha messo in evidenza come il poema 
ha incorporato altri modi di significazione accanto a quelli propri della 
norma epica, mostrando come l’Eneide presenta una ‘contaminazione’ 
con altri codici letterari, in particolare con la tragedia, ma anche con la 
filosofia e con la poesia ellenistica. Si può aggiungere anche la storiografia, 
come ha fatto Andreola Rossi nel libro Contexts of War28, che utilizza con 
profitto il lavoro di GB sui codici di genere.

Al livello della narrazione, questa pluralità di prospettive di genere si 
somma a un modo di vedere che GB chiama ‘policentrico’, che dà voce a 
una gamma di personaggi: «Il mondo di Enea, il mondo di Didone, quello 
di Turno, quello di Mezentio, quello di Giuturna, sono dimensioni coe-
sistenti proprio perché a nessuno di essi il poeta nega quella motivazione 
autonoma e personale che l’ideologia della norma epico-storica aveva loro 
negato»29.

La coesistenza di punti di visto molteplici e contrari rischia ovviamente 
la disintegrazione, che tuttavia deve essere evitata affinché l’epica possa 
essere salvata. Riconoscendo questa necessità, GB ha dato un significato 
nuovo ai termini empatheia e sympatheia che erano stati applicati alla tec-
nica narrativa virgiliana da critici anteriori, compreso Heinze. Secondo la 
formulazione di GB, l’empatheia rompe l’obiettività epica attraverso una 
visione del mondo frammentata in punti di vista soggettivi. Dall’altra par-
te la sympatheia, cioè la presenza nella narrazione di un narratore emo-

27  R. Heinze, Virgils epische Technik. Stuttgar 19031, trad. italiana id., La tecnica epica di 
Virgilio, a cura di V. Citti, Bologna 1996.

28  A. F. Rossi, Contexts of War: Manipulation of Genre in Virgilian Battle Narrative, 
Ann Arbor 2004.

29  G. B. Conte, Saggio di interpretazione dell’Eneide: ideologia e forma del contenuto, in 
id., Il genere e i suoi confini, p. 60 (seconda ed. p. 71, trad. inglese p. 157).



424  Michael Reeve, Richard Tarrant

zionalmente coinvolto, è per Virgilio il mezzo con cui saldare insieme i 
frammenti separati. In un modo che può sembrare paradossale, è proprio 
il carattere soggettivo della narrazione virgiliana che garantisce la validità 
oggettiva del racconto.

Sulla questione molto discussa della caratterizzazione di Enea, GB ha 
proposto una soluzione molto elegante, cioè che Enea ha una doppia fun-
zione che nasce da una doppia posizione letteraria: è un personaggio come 
gli altri, con una consapevolezza ristretta, ma allo stesso tempo è anche 
l’agente di una Verità cosmica. «Nella sua funzione di oggettività egli è 
dalla parte del Fato – e del poeta che del Fato narra la realizzazione […] 
Enea può realizzare la sua tensione verso lo status di personaggio solo nel-
le intermittenze di quella sua funzione epica oggettiva: sarà personaggio 
là dove non può essere il protagonista»30. Questa distinzione mi sembra 
uno strumento ermeneutico utilissimo, purché non sia applicata in una 
maniera rigida o meccanica.

Un aspetto della lettura dell’Eneide di GB che trovo particolarmente 
prezioso è l’importanza data alla contraddizione, vista non come un segno 
di confusione o di ambivalenza, ma come una posizione deliberatamente 
scelta. «In lui [scilicet Virgilio] la contraddizione non comporta supera-
mento, non conosce (anche se la desidera) la necessità di una soluzione 
progressiva»31. Questa prospettiva, insieme con l’enfasi che GB dà al carat-
tere ‘policentrico’ del poema, permette a GB di evitare l’opposizione po-
larizzata di letture ‘ottimistiche’ e ‘pessimistiche’, che, come dice, possie-
dono una validità limitata ma non possono fare giustizia alla complessità 
dell’epopea. La sua enfasi sulla capacità del poema di mantenere una ten-
sione fra punti di vista opposti mi pare profondamente soddisfacente, e 
ha molto influenzato il mio lavoro di commentatore del libro dodicesimo.

È anche una posizione che, simile alla tensione che descrive, è difficile 
da mantenere. GB ha talvolta sostenuto che le opposizioni del poema sono 
infatti risolte ad un livello superiore, in favore di una lettura conforme 
all’ideologia romana ed augustea.

Infine, un esempio di reinterpretazione virgiliana di Omero che è caro 
a GB e che illustra bene la sua abilità di vedere le implicazioni più grandi 
di un piccolo dettaglio. Il racconto che Enea fornisce della caduta di Troia 
parla delle cinquanta camere nuziali nel palazzo di Priamo: quinquaginta 

30  G. B. Conte, Il genere e i suoi confini, p. 75 (seconda ed. p. 89, trad. inglese pp. 175-6).
31  Ivi, p. 61 (seconda ed. p. 72, trad. inglese p. 158).



425  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

illi thalami, spes tanta nepotum (En. 2.503). Il verso è palesemente model-
lato su una simile descrizione nell’Iliade (6.244). La prima metà del verso 
di Virgilio è una copia precisa del verso corrispondente omerico, ma dove 
Omero ha aggiunto un dettaglio della costruzione del palazzo, Virgilio 
conclude con un ricordo patetico delle speranze per il futuro contenute in 
quelle camere, speranze che non saranno mai compiute. Come GB scrive, 
«più il nuovo testo aderisce ad Omero […], più risalta la nuova voce, mo-
derna e dolorante, riflessiva e piena di soggettività patetica»32. «Nella varia-
zione spes tanta nepotum stanno – condensati per connotazione – molti dei 
motivi peculiari su cui è costruita l’intera compagine del testo virgiliano»33. 
GB osserva anche che illi funziona come «il segnale della memoria»34, desi-
gnando queste camere come quelle già menzionate da Omero.

L’Autore nascosto (The Hidden Author)35, la versione pubblicata del-
le Sather Lectures tenute a Berkeley nel 1994, costituisce il tentativo più 
importante in tempi recenti di formulare un’interpretazione complessiva 
del Satyricon di Petronio. Al suo centro troviamo un’analisi interamen-
te convincente del narratore Encolpio. È stato da lungo riconosciuto che 
Encolpio è un ‘narratore inattendibile’. È merito di GB di aver dimostra-
to il fondamento della sua prospettiva inattendibile, da lui definita una 
tendenza ‘mitomaniaca’, cioè l’inclinazione a vedere gli avvenimenti della 
propria esperienza attraverso la lente della letteratura classica, ora nel ruo-
lo di Achille privato di Briseide, ora come Odisseo durante il soggiorno 
presso Circe. Nel racconto di Encolpio queste proiezioni eroiche vengono 
sistematicamente smantellate dal confronto con la realtà sordida della sua 
vita quotidiana, e lo scarto ironico che così si apre tra le visioni di Encol-
pio e la sua esperienza reale costituisce un giudizio su di lui pronunciato 
dall’autore nascosto, Petronio. Allargando l’angolo visuale, GB mostra 
inoltre come un riutilizzo degradato della letteratura classica sia caratte-
ristico della cultura scolastica che ha generato Encolpio, i cui valori egli 
pretende di criticare ma di cui è in realtà l’incarnazione perfetta.

32  G. B. Conte, Dell’imitazione, p. 47 (trad. inglese p. 26).
33  G. B. Conte, L’epica del sentimento, pp. 96-7 (seconda ed. pp. 96-7, trad. inglese p. 

29).
34  Ivi, p. 96 (seconda ed. p. 96, trad. inglese p. 28).
35  G. B. Conte, L’autore nascosto: un’interpretazione del «Satyricon», Bologna 19971, 

trad. inglese id., The Hidden Author: an Interpretation of Petronius’ Satyricon, edited by E. 
Fantham, Berkeley 19961.



426  Michael Reeve, Richard Tarrant

Indagando la distanza ironica fra le delusioni di Encolpio e la realtà della 
sua vita, GB crea un ritratto di Petronio, l’autore nascosto, e rivela anche 
lo scopo della sua impresa, «il tema ideologico serio che regge il Satyricon: 
vale a dire la polemica per la riaffermazione dei grandi valori letterari, 
divenuti ora materia quotidiana di personaggi degradati, personaggi resi 
ottusi dalla scuola di declamazione e dalla moda delle recitationes»36.

A un livello più specifico, la prospettiva scolastica riduce la letteratura 
del passato ad un repertorio di categorie classificate, una serie di dossiers 
(per esempio un atto auto-sacrificale, i tentativi di suicidio falliti). Qual-
cosa di simile si può osservare già nelle Metamorfosi di Ovidio, con l’ac-
cumulazione deliberata di storie simili, per esempio la serie di storie nei 
primi libri in cui gli dèi inseguono donne mortali, o gli episodi nei libri 
intermedi in cui una donna si trova di fronte ad una scelta dolorosa fra 
l’amore e qualche forma di dovere. E si rammenti che Ovidio è proprio il 
primo poeta ad uscire dalle scuole di declamazione. Ma Ovidio ha saputo 
evitare il rischio di appiattire i suoi miti, usando queste storie giustapposte 
precisamente per mettere in evidenza le differenze fra i loro personaggi, 
per mostrare, per esempio, come Medea sia allo stesso tempo simile a Scil-
la e totalmente diversa da lei.

La maggioranza dei critici ha opposto resistenza all’idea che nessuna 
parte del Satyricon rifletta direttamente le opinioni di Petronio, e perciò 
ha cercato luoghi in cui si possa rintracciare la prospettiva dell’autore. GB 
è riuscito a tener testa a tutti questi tentativi, e lo ha fatto con particolare 
genialità nella discussione del breve poema che comincia quid me con-
stricta spectatis fronte Catones (132.15). Questo poema viene interpretato 
da GB come un’arringa di Encolpio, ancora una manifestazione della sua 
tendenza a mettere una veste di autorità magniloquente. Il lettore come 
Catone non è il lettore desiderato da Petronio, ma quello immaginato da 
Encolpio, un prodotto delle scuole che facilmente si invoca come modello 
di censura. Una fine adatta ad un libro che è tanto piacevole quanto illu-
minante.

Il concetto di un ‘autore nascosto’ ha una pertinenza particolare nel caso 
di una narrazione in prima persona che non riflette i pensieri del suo auto-
re, ma mi chiedo se possa avere un significato più ampio per l’opera di GB. 
In un certo senso tutti gli autori sono nascosti, e GB ci ha spesso avvertito 
di non fare congetture troppo affrettate sulle loro intenzioni. Eppure gli 

36  G. B. Conte, L’autore nascosto, p. 63 (trad. inglese p. 59).



427  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

autori senza dubbio esistono e fanno parte di quella ‘vecchia, elementare 
trinità’ che GB ha così ben descritto.

1.3  Stile
In questo breve riassunto della critica di GB ho spesso citato le sue pa-

role, in parte perché esprimono il suo pensiero molto più precisamente di 
quello che possa fare una mia parafrasi, ma anche per illustrare le carat-
teristiche del suo modo di scrivere. Pochi filologi vengono apprezzati per 
il loro stile, ma GB è uno di quei pochi. È incredibilmente citabile, e sono 
tentato di passare il tempo che mi resta divertendovi con esempi della sua 
prosa. Mi limiterò ad offrire qualche esempio in più:

«Una composizione che risultasse di soli elementi originali, si condan-
nerebbe evidentemente ad essere incomprensibile»37.

«Il mito per i poeti è come se fosse una parola contenuta nel dizionario: 
quando esce dal dizionario ed entra nel testo, essa acquista una sola delle 
sue possibili accezioni»38.

«Il testo dell’Eneide […] non dispensa appagamento, ma inquietudine 
e problemi»39.

«Sempre l’orologio del commentatore cammina più lento, è sempre un 
po’ in ritardo»40.

«I lettori d’altronde non leggono le intenzioni degli autori, leggono i 
testi»41.

«La caccia alle intenzioni allusive è un vizio forse inguaribile del 
filologo»42.

«L’illusione naturalistica, la naturalistic fallacy, tende a credere che esi-

37  G. B. Conte, Memoria dei poeti, p. 69 (trad. inglese p. 91).
38  G. B. Conte, L’epica del sentimento, p. 76 (seconda ed. p. 76, trad. inglese p. 134).
39  La citazione compare nel capitolo di G. B. Conte, La strategia della contraddizione: 

sulla forma drammatica dell’Eneide, aggiunto nel passaggio dalla prima alla seconda edi-
zione di id., L’epica del sentimento, p. 139 (trad. inglese p. 166).

40  La citazione compare nel capitolo di G. B. Conte, Verso una nuova esegesi virgiliana. 
Revisioni e propositi, in Virgilio e noi. None giornate filologiche genovesi. 23-24 febbraio 
1981, Genova 1981, p. 80, ristampato nel passaggio dalla prima alla seconda edizione di id., 
Il genere e i suoi confini, p. 141, trad. inglese in id., The Poetry of Pathos, p. 192.

41  G. B. Conte, La “retorica dell’imitazione”, p. 45 (trad. inglese p. 134).
42  Ivi, p. 47 (trad. inglese p. 137).



428  Michael Reeve, Richard Tarrant

stano […] fatti nudi: ma i fatti che ci interessano sono sempre, per così 
dire, vestiti»43.

«I dubbi, di solito, mi attirano più delle certezze»44.

1.4  Meta
Nella prossima parte della mia relazione vorrei indicare alcuni aspetti 

dell’attività critica e dello stile di GB che riflettono aspetti del suo modo di 
trattare la letteratura antica.

Sistematicità	 L’elemento più importante del pensiero strutturalista 
nell’opera di GB è la concezione della letteratura come sistema; come ha 
scritto recentemente, in anni anteriori si era preoccupato «di dare una 
sistemazione organica alle diverse forme di imitazione letteraria»45.

GB dà credito al suo maestro Gianfranco Contini per aver inculcato in 
lui questa concezione, e GB ha fatto un lungo passo in avanti, affermando 
che «agli occhi di ogni nuovo poeta l’intero corpus della tradizione lettera-
ria greco-latina, esso pure, costituiva di fatto un sistema»46.

La nozione di letteratura come sistema ha avuto un ruolo meno cospi-
cuo nell’opera più recente di GB, ma l’interesse per un metodo sistematico 
è stato costante. L’aggettivo «sistematico» ricorre spesso nei suoi scritti, e 
assume sempre una connotazione positiva. Alcuni dei suoi saggi mirano 
a essere trattamenti sistematici – per esempio il capitolo sull’enallage in 
Virgilio47 – mentre altri aprono la via ad un tale trattamento. Per esempio, 
in un saggio intitolato Fra stilistica e critica del testo48, dopo una breve 
discussione delle cosiddette «code paraformulari» virgiliane, GB aggiunge 
che «gli esempi potrebbero (e dovrebbero) moltiplicarsi fino ad un’analisi 
sistematica»49. Mi sembra probabile che la potente attrazione esercitata 

43  G. B. Conte, Empirical and Theoretical, p. 106, poi in id., Generi e lettori, p. 148 (trad. 
inglese p. 108).

44  G. B. Conte, Dell’imitazione, p. 88 (trad. inglese p. 50).
45  Ivi, p. 8 (trad. inglese p. 1).
46  Ivi, p. 74 (trad. inglese p. 42).
47  G. B. Conte, Anatomia di uno stile: l’enallage e il nuovo sublime, in id., L’epica del 

sentimento, pp. 5-63 (seconda ed. pp. 5-63, trad. inglese pp. 58-122).
48  G. B. Conte, Fra stilistica e critica del testo: Eneide. 10, 24, in id., L’epica del sentimen-

to, pp. 139-45 (seconda ed. pp. 157-63, trad. inglese pp. 212-8).
49  G. B. Conte, L’epica del sentimento, p. 144 (seconda ed. p. 162, trad. inglese p. 218).



429  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

da un metodo sistematico possa spiegare un’altra caratteristica cospicua 
degli scritti di GB, cioè la sua abitudine di incominciare una discussione 
con una sezione generale che fornisca il contesto per le osservazioni spe-
cifiche che seguono. L’assunto di fondo è che l’analisi dettagliata di un 
testo acquista il suo pieno valore soltanto quando viene fatta, per così dire, 
sistematicamente, come una manifestazione particolare di un fenomeno 
più grande.

Metafore e analogie	 GB ha sempre nutrito un interesse acuto per 
come le figure retoriche funzionano nei testi. Quell’interesse trova il suo 
complemento nei suoi scritti. Se ricordate la piccola scelta di frasi citabili 
che ho presentato poco fa, vedrete che parecchie contengono un linguag-
gio metaforico, per esempio «l’orologio del commentatore», «la caccia ad 
allusioni», «un vizio inguaribile», «fatti nudi» contro «fatti vestiti».

Mi permetto di darvi qualche esempio di più di questa predilezione per 
espressioni figurate.

«È necessario che la trasparenza propria del discorso puramente co-
municativo si offuschi, così come un vetro diventa visibile quando si 
appanna»50.

«La contraddizione […] [scilicet viene vista] come una specie di zizzania 
inclusa nell’orto del consenso»51.

«Passare attraverso la storia della critica è un buon modo per entrare nel 
testo, un modo indiretto: si passa non dall’ingresso principale ma dalla 
porta di servizio»52.

«Non si può togliere il guscio dell’interpretazione per trovarvi dentro la 
polpa della realtà»53.

«Una volta […] mi è capitato di definire un commento come una rete 
gettata sul testo: in quanto certe cose le lascia passare, altre le trattiene»54.

A proposito delle parole ibant obscuri sola sub nocte per umbram55: «La 
lingua […] è la più usuale possibile: l’enallage reagisce a questa usualità 

50  G. B. Conte, Memoria dei poeti, p. 23 (trad. inglese p. 46).
51  G. B. Conte, L’epica del sentimento, seconda ed. p. 125 (trad. inglese p. 150).
52  Ibidem, (trad. inglese p. 151).
53  G. B. Conte, L’autore nascosto, p. 172 (trad. inglese p. 172).
54  G. B. Conte, Il genere e i suoi confini, seconda ed. p. 158 (trad. inglese p. 210).
55  Verg. Aen. VI. 268.



430  Michael Reeve, Richard Tarrant

con una vampata espressiva che brucia le scorie di una lingua intenzional-
mente povera di sfarzi, e così la sublima»56.

A proposito di poeti come Sofocle e Virgilio che fanno uso della lingua 
in modi fortemente innovativi: «la lingua sa farsi opaca […] trasporta il 
pensiero ma anche mette in scena sé stessa, mira anzi a raddoppiare la for-
za del pensiero aggiungendo una sua forza di riserva, come uno scudiero 
fedele che porta le armi ma vuole anche combattere insieme»57.

Un aspetto che mi colpisce di queste espressioni è che, mentre devono 
essere progettate con cura in anticipo, nel momento in cui le si legge sem-
brano sorgere spontaneamente; il loro effetto immediato è tale da nascon-
dere il pensiero che le ha generate. Quell’effetto è una sorte di enargeia, 
che dà vita ad osservazioni che altrimenti possono rimanere astratte.

La tradizione	 Sarebbe difficile esagerare l’importanza della tradizio-
ne nel metodo critico di GB, secondo il quale ogni nuovo atto poetico 
si presenta come una parte di una tradizione, rispettando le norme ed 
i valori del discorso poetico. In una estrema formulazione ha detto che 
«più che dai poeti la letteratura era “parlata” dal sovrastante sistema della 
tradizione»58.

Perciò non è affatto sorprendente che la pratica critica di GB sia impre-
gnata di una profonda coscienza della tradizione scientifica e del proprio 
posto all’interno di quella tradizione. Questa coscienza si mostra soprat-
tutto nei suoi scritti su Virgilio, dove la discussione viene costantemente 
portata avanti nel contesto di una tradizione di commenti che si estende 
da Servio e Tiberio Claudio Donato nella tarda antichità attraverso gli 
studiosi nel Seicento e Settecento come La Cerda (i cui meriti GB è stato 
uno dei primi a riconoscere nei tempi recenti), ai giganti della Wissen-
schaft tedesca come Norden. La vediamo anche negli studi acutissimi che 
ha pubblicato su grandi virgilianisti come Heinsius, come Heinze, Heyne, 
Ribbeck e Sabbadini, a breve anche Mynors59. La vediamo nelle frequenti 

56  G. B. Conte, L’epica del sentimento, p. 40 (seconda ed. p. 40, trad. inglese p. 96).
57  Ivi, p. 5 (seconda ed. p. 5, trad. inglese p. 58).
58  G. B. Conte, Dell’imitazione, p. 79 (trad. inglese p. 45). 
59  Per Heinsius, Heyne, Ribbeck e Sabbadini, cfr. i primi tre capitoli di G. B. Conte, 

Parerga virgiliani. Critica del testo e dello stile, Pisa 2020, trad. inglese id., Virgilian Parerga. 
Textual Criticism and Stylistic Analysis, Berlin and Boston 2021. Per Heinze, id., «Defensor 
Vergilii»: considerazioni su Richard Heinze, introduzione all’ed. italiana di R. Heinze, op. 



431  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

citazioni che fa di Friedrich Klingner, con cui ha studiato a Monaco negli 
anni sessanta e di cui ricorda i seminari «indimenticabili», dove, insieme 
ai suoi condiscepoli, era «incantato» dalle intuizioni del maestro. Ha spes-
so citato la descrizione klingneriana dell’arte verbale di Virgilio: «la mas-
sima libertà con il massimo ordine». Il capitolo che GB ha dedicato all’uso 
virgiliano dell’enallage – a mio avviso uno dei suoi studi più impressio-
nanti – si può leggere come una dimostrazione del dictum di Klingner.

La creazione del lettore	Un’idea particolarmente affascinante di GB sul-
la comunicazione letteraria è che il testo letterario effettivamente crei il 
suo lettore, attivando precisamente quelle competenze che sono neces-
sarie affinché il testo venga correttamente interpretato. Vorrei suggerire 
che gli scritti di GB hanno un effetto simile; mentre si segue il filo del suo 
pensiero e la linea dell’argomentazione si diventa lettori capaci di rico-
noscere la validità dell’interpretazione proposta. Questa almeno è stata la 
mia esperienza leggendo e rileggendo l’opera di GB nei mesi passati. In 
un certo senso leggere GB costituisce una sorta di Bildung, un processo 
di formazione intellettuale. Questo effetto è in parte il frutto del carattere 
profondamente umanistico di tutti i suoi scritti, e in particolare della sua 
familiarità totale con la storia intellettuale dell’Europa dal Settecento al 
Novecento. I suoi scritti offrono al lettore un insegnamento ‘in miniatura’ 
sulle correnti più influenti del pensiero sulla letteratura e le arti. Verso la 
fine del capitolo sull’enallage virgiliana, GB esorta così i suoi lettori: «ogni 
lettore dell’Eneide si armi di un ideale sismografo, e si tenga pronto a re-
gistrare tutte le vibrazioni del testo e della sua crosta linguistica»60 (anco-
ra un’altra bellissima metafora contiana). Ciò che GB non ha detto – ma 
che è certamente vero – è che il lettore che ha seguito la sua discussione 
con la giusta attenzione è stato già dotato dello strumento necessario per 
quell’indagine.

L’enorme influsso che GB ha avuto e continua ad avere nel mondo degli 
studi classici è dovuto soprattutto alla forza delle sue idee e interpretazio-
ni, ma almeno nella sfera anglofona è stato accresciuto dall’opera di tradu-
zione e divulgazione promossa da una serie di studiosi notevoli: Charles 

cit., pp. 9-23, ristampato in G. B. Conte, L’epica del sentimento, pp. 125-38 (seconda ed. 
143-155, trad. inglese pp. 170-83). Per Mynors, cfr. ora id., On the critical text of Mynors’ 
Virgil, in «MD» 88, 2022, pp. 67-85.

60  G. B. Conte, L’epica del sentimento, p. 61 (seconda ed. p. 61, trad. inglese p. 120).



432  Michael Reeve, Richard Tarrant

Segal, Elaine Fantham, Glenn Most, Oliver Lyne, e Stephen Harrison, e, 
per quanto riguarda la versione inglese della storia della letteratura lati-
na61, si devono aggiungere la collaborazione di Don Fowler e la traduzione 
di Joseph Solodow. Il fatto che tanti studiosi di prestigio abbiano voluto 
promuovere l’opera di GB e associarsi ai suoi progetti – una circostan-
za unica nella mia esperienza – è una testimonianza della sua posizione 
in questo campo di studi e anche della sua capacità di formare amicizie 
solidissime, una capacità di cui io stesso ho molto approfittato per più di 
trenta anni.

Prima di concludere, vorrei accennare a due altri contributi di GB allo 
sviluppo degli studi classici, in Italia e anche nella sfera internazionale. 
Fare giustizia alla sua importanza come insegnante richiederebbe un’al-
tra lezione; basti ricordare che all’Università degli Studi di Pisa e poi qui 
alla Scuola Normale ha assistito alla formazione di molti dei più eminenti 
studiosi e critici del nostro tempo, di cui un buon numero sono presenti 
oggi con noi. L’altro contributo è la creazione della rivista Materiali e di-
scussioni per l’analisi dei testi classici, che ha diretto dalla sua fondazione 
nel 1978 e che adesso ha raggiunto un totale di 87 volumi semestrali. MD 
occupa un posto singolare fra i periodici dedicati agli studi classici per la 
combinazione di opere filologiche di alto livello e saggi di un carattere più 
letterario. In questo rispetto MD rispecchia perfettamente gli interessi del 
suo fondatore.

L’anno scorso, rileggendo L’autore nascosto, sono stato colpito dalla fre-
quenza con cui ricorre l’aggettivo «great» (grande). Di solito viene detto 
rispetto ai testi classici di periodi anteriori: «i grandi testi epici e tragici», 
«i grandi autori classici del passato», «la letteratura grande del passato», 
«i modelli grandi della letteratura sublime», «questi grandi modelli let-
terari», «i valori grandi letterari». Come indica una di queste citazioni, 
‘grande’ spesso si colloca accanto alla nozione di sublime, ed i due concet-
ti sono strettamente connessi. Questi due termini hanno un’importanza 
particolare ne L’autore nascosto perché in quel libro GB ha voluto mettere 
la letteratura grande e sublime del passato in opposizione alla versione 
degradata e trivializzata di essa propagata da Encolpio e gli altri schola-
stici. Ma mi sono chiesto se la grandezza e il sublime possano avere una 
presenza più ampia negli scritti critici di GB; questi sono i ‘valori letterari’ 
da lui più apprezzati, il contesto naturale per la sua attività di interpre-

61  Cfr. supra n. 14.



433  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

te. (Si ricordi che il saggio dello ps-Longino Sul sublime è stato un suo 
compagno costante durante tutta la sua carriera.) Uno scholasticus come 
Encolpio può aspirare al grande e al sublime, ma può arrivare soltanto ad 
una pseudo-sublimità. Invece «un filologo che è contento del suo mestiere 
e che mira soltanto ad esplicare ciò che incontra nei testi» può sperare di 
avere contatto con la sublimità vera; e un grande filologo – e non si può 
dubitare che GB sia fra i grandi – può fornire quel contatto anche a noi.

2.  Michael Reeve: Filologia

Non mi ricordo quando ho avuto la grande fortuna di conoscere GB di 
persona, ma probabilmente a Oxford, poco prima di spostarmi a Cam-
bridge nel 1984, e forse più precisamente in casa di Oswyn Murray, in 
quella zona del centro di Oxford dove abitano alcuni fellows di Balliol Col-
lege. Lettere da Gian Biagio ne ho ricevute poi alcune dall’’85 al ’99, as-
sieme a qualche estratto, e le ho consultate adesso per rimediare ai difetti 
della mia memoria. Cito da una mandatami nell’’88 poco dopo un estratto 
del 1987 nel quale proponeva una bella congettura al Persa di Plauto sia 
per sanare un guasto metrico che per restituire a Pegnio una spiritosaggi-
ne nella sua schermaglia dialogica con Sofoclidisca:

Sono contento che ti sia piaciuta la mia congettura plautina, ma contento soprat-
tutto perché mi conferma che tu sei un maledettissimo filologo inglese: curse it! 
Voi inglesi non siete soddisfatti se non quando migliorate l’autore (in questo caso 
Plauto)! Insomma io sono piuttosto convinto che sia una correzione troppo bella 
per essere vera, che rischia di migliorare Plauto piuttosto che di sanare il testo 
corrotto. Perché l’ho pubblicata? Risposta: per far fronte al compito odioso di 
dover partecipare a tutte queste miscellanee-Festschriften che infestano il mondo 
filologico internazionale (e italiano in particolare). Era un fondo di cassetto, di-
menticato lì da alcuni anni e riesumato per entrare in quella tomba faraonica che 
è stata la miscellanea ---. (Sopprimo il nome del destinatario per non offendere 
altri colleghi forse qui presenti che hanno contribuito ai cinque volumi di quella 
miscellanea).

Degna di un episodio petroniano o apuleiano, e tipica del maestro della 
metafora che è Gian Biagio, mi pare la frase «riesumato per entrare in 
quella tomba». Ancora GB nella stessa lettera:



434  Michael Reeve, Richard Tarrant

Hai qualcosa da mandarmi per MD? una nota sconvolgente, almeno? un epocale 
contributo ciclopico? una discussione feroce e carognesca?

Un altro fellow di Balliol è stato così incauto da criticare un lavoro di GB, 
che in una lettera del ’90 mi scrisse questo:

la sua mi sembra una critica ‘da gentleman’, fatta tenendo un bicchiere di sherry 
in una mano e un po’ di positivismo nell’altra (nota bene: io amo lo sherry).

Fra gli estratti ne trovo uno che risale ben oltre la nostra amicizia. È del 
’71 e riguarda un epigramma di Catullo in cui GB cerca di salvare il testo 
tràdito cambiando una sola lettera e inserendo delle virgolette62. La pro-
posta è riemersa più di 40 anni dopo in Ope ingenii senza alcun cenno alla 
prima pubblicazione – se non per dimenticanza, forse per trasformare la 
congettura da giovanile in matura63.

Dalle lettere siamo passati nel ’99 alle mail, e ne conservo centinaia. 
Deliziosa la sua autoironia. In una relazione tenuta a Brescia, Alessandro 
Perutelli aveva trattato del linguaggio di Igino64:

Igino – mi scrisse GB – non era certo di Brescia, anzi non so proprio se il liberto 
di Augusto fosse spagnolo o alessandrino: dovrei guardare il manuale del Conte65 
o direttamente Svetonio, che è molto più attendibile del Conte.

Tre note di GB su Petronio per MD erano venute «un po’ troppo verbose», 
«contrariamente al mio gusto e al mio stile»66:

62  G. B. Conte, Catullo 107. 7-8, «SCO» 19/20, 1970/1971, pp. 338-42.
63  G. B. Conte, Ope ingenii. Esperienze di critica testuale, Pisa 2013, pp. 26-8, trad. 

inglese id., Ope ingenii. Experiences of Textual Criticism, Berlin and Boston 2013, pp. 17-8.
64  A. Perutelli, Elvio Cinna e il suo esegeta, «AevAnt» 8, 1995, pp. 189-98, poi in id., 

Frustula poetarum. Contributi ai poeti latini in frammenti, Bologna 2002, pp. 125-34.
65  G. B. Conte, Letteratura latina. Manuale storico dalle origini alla fine dell’impero ro-

mano, Firenze 1987, trad. inglese id., Latin Literature: a History, translated by J. B. Solo-
dow, revised by D. Fowler and G. W. Most, foreword by E. Fantham, Baltimore and 
London 1994. Cfr. in seguito id., Profilo storico della letteratura latina: dalle origini alla 
tarda età imperiale, Firenze 20041; id., Letteratura latina, voll. 2., Milano 20121.

66  G. B. Conte, Tre congetture a Petronio, «MD» 43, 1999, pp. 203-11.



435  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

io che amo la breviloquentia, soprattutto nelle congetture: la forma asciutta serve 
anche a dare quell’arrogante perentorietà che ammutolisce il lettore.

Devo a Gian Biagio qualche bel ricordo di Pasquali, di Campana, di Tim-
panaro, di Traina.

Pasquali quando sentiva che qualcuno stava per sposarsi chiedeva sempre ‘contro 
chi?’.

(noi, quando si era studenti con Campana, si diceva sprezzantemente pallogra-
fia, dove ‘pallografia’ rimandava all’esclamazione volgare e goliardica ‘che palle!’, 
cioè che cose noiose).

Quando Timpanaro fece settant’anni, depressissimo (come solo lui riusciva ad 
esserlo) mi raccomandò “arrivaci più tardi che puoi”.

Ancora a proposito di Timpanaro:

tu devi capire che Timpanaro, ora che è morto, è stato quasi beatificato, ed ognu-
no vuole un pezzetto di reliquia benedetta. E tutti, offrendosi come laudatores, 
sperano di essere di riflesso anche laudati.

Quello della depressione, della vecchiaia, delle malattie, persino della 
morte, è un tema che ricorre da un paio d’anni, ma sempre con una buona 
dose di umorismo e talvolta con una specie di autoironia più vicina allo 
humor nero:

(mail del 27 dicembre 2008) Noi... [vuol dire GB e Giuliana] siamo stati in grande 
confusione, con figlie che ci trattano da vecchi e nipoti che ci trattano da giovani 
ed esigono performances atletiche [non so se queste siano ‘performances’ inglesi 
o ‘performances’ francesi].

(del 2009) qualche volta vorrei fuggire, ma non credo che in qualche certosa (o 
sola beatitudo, o beata solitudo) sarebbero disposti a darmi asilo: ed oggettiva-
mente è troppo tardi per convertirmi: forse l’ateismo compiuto che professo dalla 
prima giovinezza avrebbe potuto assicurarmi un posto di cardinale nei ranghi 
della Chiesa, ma ora è tardi: dovrei rifarmi tutto il guardaroba e poi non amo il 
colore della porpora.



436  Michael Reeve, Richard Tarrant

(del 2016) come mai, mi chiedi, riesco a lavorare così rapidamente? La risposta è 
che non faccio nient’altro. Ogni volta che scrivo qualcosa ho paura che sia l’ulti-
ma: un proverbio pugliese dei miei avi sentenzia che “la morte deve trovarci vivi”.

(della primavera del ’18) Certi medici sono come Ribbeck: bravi ma vedono pro-
blemi mortali dappertutto.

(sempre nella primavera di quell’anno, a proposito di un esame clinico a cui si 
era sottoposto) Non so ancora se dall’esame risulterà che la mia scatola cranica è 
vuota o se c’è qua e là un po’ di Virgilio.

Così siamo arrivati a Virgilio. Avrei potuto fare una tappa sull’interpre-
tazione di Lucrezio, Lucano, o Petronio, e da Petronio anche nel testo, 
ma c’è troppo da dire su Virgilio. Dopo decenni di libri e saggi dedicati 
all’interpretazione di Virgilio GB ha accettato il compito di preparare per 
la Bibliotheca Teubneriana una nuova edizione, purché gli fosse consenti-
to di limitarsi all’Eneide, ma, quando uscì nel 200967, la sua efficienza nel 
portarla a termine ha così sorpreso lui stesso che è passato subito alle altre 
opere, e nello spazio di quattro anni erano pronte Bucoliche e Georgiche, 
anche se con la collaborazione di Silvia Ottaviano per le Bucoliche68. In-
vitato a partecipare alla presentazione, svoltasi a Berlino, ho tenuto una 
relazione sotto il titolo Tam culta novalia, relazione stesa in inglese perché 
il mio tedesco era troppo arrugginito, mentre GB, in onore non solo del 
luogo ma anche degli studi virgiliani del suo maestro a Monaco di Baviera, 
Friedrich Klingner, ha parlato in un tedesco che immagino fosse Bayrisch. 
Ci siamo divertiti parecchio, grazie anche a Claudia, venuta per accompa-
gnare il padre; ma sono rimasto totalmente serio nei complimenti che ho 
fatto sia a GB che alla Teubneriana per essersi procurata da lui l’edizione, 
di gran lunga superiore a quelle che l’avevano preceduta nella stessa col-
lana.

La secolare tradizione di edizioni e commenti, cui alludevo nel titolo 
Tam culta novalia, non diventa mai per lui un peso opprimente. Qual-
siasi apparato critico consiste di informazioni e giudizi in proporzione 
variabile, e la quantità di informazione disponibile nei codici di Virgilio è 

67  G. B. Conte, P. Vergilius Maro. Aeneis, Berlin and New York 2009.
68  G. B. Conte, S. Ottaviano, P. Vergilius Maro. Bucolica. Georgica, Berlin and Boston 

2013.



437  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

così abbondante da richiedere giudizio già nella scelta delle lezioni da in-
cludere. GB ci offre novità ricavate non solo dai codici carolingi ma anche 
da codici più recenti scritti in un’area periferica, cioè rimossa dalle princi-
pali correnti culturali dell’Europa occidentale: l’Italia meridionale. Prima 
della Storia della tradizione e critica del testo di Pasquali, libro uscito nel 
193469, pochissimi editori avrebbero avuto l’idea di un’indagine condot-
ta in ottica geografica, anziché cronologica, per valutare se i codici delle 
aree periferiche avessero conservato lezioni antiche o addirittura origi-
narie altrove perdute. Se apri però a qualunque pagina l’edizione, trovi 
quasi sempre più testo che apparato, perché GB esclude lectiones singu-
lares che nessuno mai sognerebbe di mettere nel testo. Inoltre, grazie alla 
tipografia, le lezioni dei codici non sono mai sommerse neanche sotto le 
spiegazioni più estese, scritte queste in un latino chiaro ed economico che 
crea l’impressione di un atteggiamento tutt’altro che dogmatico, come se 
l’editore invitasse il lettore a fermarsi per un attimo e riflettere sotto la sua 
guida. Notevole la sua indipendenza in un passo dove tutti i codici tranne 
P hanno montisque per altos ma da P accetta montisque per arduos con si-
nizesi70. A quanto sappia non c’è altrove alcun caso di arduus in sinizesi, e 
confesso che avevo sempre annoverato arduos fra le stranezze di P; ma mi 
ha fatto riflettere. Concede spazio anche a soluzioni alternative, comprese 
congetture stimolanti proposte da altri studiosi. Insomma, riesce a offrire 
la più felice mescolanza di informazioni e ragionamenti di cui disponiamo 
in un’edizione di Virgilio.

Per gran parte della sua carriera GB ha vissuto con Virgilio, e questa 
dimestichezza si rivela spesso nelle sue osservazioni. A 3.456, per esempio, 
se proseguo con le Georgiche, meliora … omnia ‘vulgarem sermonem re-
dolet, quod ab hoc loco mihi alienum videtur’71, e perciò adotta meliora … 
omina; a 4.361 distingue tra in speciem e in faciem72. È molto attento anche 
a lezioni che poeti più tardi evidentemente avevano sotto gli occhi nei 
loro esemplari di Virgilio, ma non fino al punto di difendere sempre una 
lezione che si può ricondurre al di là dei codici antichi; a 1.332 per esem-
pio, aut Athon aut Rhodopen, tutti i codici hanno l’accusativo Athon con 
la o breve, e così anche i codici di Valerio Flacco a 1.664, ma GB accetta la 

69  G. Pasquali, Storia della tradizione e critica del testo, Firenze 19341.
70  Verg. Georg. III. 535.
71  Conte-Ottaviano, ad loc.
72  Conte-Ottaviano, ad loc.



438  Michael Reeve, Richard Tarrant

congettura Atho con la o breve davanti a aut come davanti a ἤ nel passo di 
Teocrito che Virgilio aveva in mente73. Si soleva attribuire la congettura a 
Heinsius74, ma GB la riporta a Valeriano negli anni 20 del ’50075, e Matteo 
Venier l’ha trovata in un incunabolo veneto del 1487, che la mette nel 
testo senza spiegazione alcuna76. Va da sé che non sono i soli successori 
a far luce sulle scelte di Virgilio ma anche i predecessori. A 4.412, tam tu 
nate magis, dopo il quanto del verso precedente, i codici antichi hanno o 
tantu o tanto, e, invece di domandarsi ‘Utrum in alterum abiturum erat?’, 
gli editori più antichi accettarono tanto, sopravvissuto in alcune edizioni 
anche quando Ribbeck aveva proposto tam tu con un cenno al commento 
di Donato a Terenzio77. Certo, nella citazione dalle Georgiche i codici di 
Donato sono corrotti, ma quel che egli dice sulla coppia tantum … quam 
in Terenzio mostra che nel suo testo di Virgilio trovava quanto seguito 
da tam. Oltre a Donato, Ribbeck citò un passo dell’Eneide78, che però non 
aiuta perché la coppia lì è tam … quam …; GB invece cita due passi di 
Lucrezio nei quali è quanto … tam …79.

Non intendo discutere due passi delle Georgiche su cui non sono d’ac-
cordo con GB, uno nel quale la sua interpretazione di una lezione sana che 
accetta mi pare esclusa, un altro nel quale ho difeso il testo tràdito contro 
una sua congettura che poco fa è arrivata alla quinta discussione fra le sue 
pubblicazioni80. A proposito di essa dovrà bastare questo da una sua mail 
del 2013:

73  Theocr. VII. 77.
74  N. Heinsius, P. Vergilii Maronis opera, Amstelodami 1676.
75  I. Pierius Valerianus, Castigationes et varietates Virgilianae lectionis, Roma 1521.
76  M. Venier, Per una storia del testo di Virgilio: nella prima età del libro a stampa (1469-

1519), Udine 2001, p. 74.
77  O. Ribbeck, P. Vergili Maronis opera, vol. I: Bucolica et Georgica, Lipsiae 18591, 18942. 

Don. Ad Ter. Hec. 417.
78  Verg. Aen. VII. 787-88.
79  Lucr. IV. 81-83; V. 452-4.
80  M. D. Reeve, An et in Virgil: Georgics 3, 157-165, «Rationes Rerum» 16, 2020, pp. 411-

25. Le discussioni di Conte sono, nell’ordine, Conte-Ottaviano, ad loc.; G. B. Conte, 
Ope ingenii, pp. 107-10 (trad. inglese pp. 95-8); id., Marginalia. Note critiche all’edizione 
teubneriana di Virgilio, Firenze 2016, pp. 22-9, trad. inglese id., Critical Notes on Virgil: 
Editing the Teubner Text of the “Georgics” and the “Aeneid”, Berlin and Boston 2016, pp. 
8-14; id., Una postilla su Georg. 3, 159, «MD» 80, 2018, pp. 229-30; id., Amicus Plato. O 



439  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

Sono solo preoccupato perché siamo quasi coetanei e se tu, invecchiando, diventi 
conservatore, temo che succederà anche a me.

Invece vorrei soffermarmi su un passo nel quale GB potrebbe aver ragione, 
ma da parte mia avrei citato una congettura recente che non menziona. Si 
tratta del penultimo verso del primo libro, dove Virgilio descrive quel che 
fanno i carri quando si lanciano fuori dai cancelli: ut cum carceribus sese 
effudere quadrigae / addunt in spatia, et frustra retinacula tendens / fertur 
equis auriga neque audit currus habenas (Georg. 1.512-14). Come gran 
parte dei suoi predecessori, GB mette nel testo addunt in spatia e suppone 
che questa frase sia un termine tecnico del mondo delle corse. L’idea risale 
agli scholia Bernensia81, che hanno il lemma addunt in spatio e dicono 
propria vox circi; ma il resto della spiegazione che ne danno, equi enim 
cursus spatio addere dicuntur, è così oscuro da ispirare poca fiducia. Ora, 
nella letteratura latina giunta fino a noi le corse di carri non sono un tema 
particolarmente raro, e ci si aspetterebbe che questo termine tecnico, se 
tale fosse, comparisse anche da qualche altra parte. Inoltre, nei due codici 
antichi che tramandano il passo, M ed R, manca la preposizione in: M ha 
addunt spatio, R addunt spatia. Nell’apparato GB accenna alla citazione 
della similitudine in Quintiliano82, in cui nei due codici che contano c’è 
in con le varianti spatia e spatio, e dal libro 16 di Silio Italico Geymonat 
aggiunge in spatio addebant83, cui alcuni lettori nel ’400, quando Silio rie-
merse, hanno sostituito in spatia sulla base, pare, del loro testo di Virgilio; 
ma anche in spatia, che significherebbe ‘di spazio in spazio’, ‘di tratto in 
tratto’, poggia su un senso di in testimoniato soltanto in espressioni di 
tempo come in dies, in noctes, in horas. Mi chiedo dunque se il testo di 
Virgilio noto a Quintiliano e Silio fosse già corrotto – cioè se abbiamo a 
che fare con un altro caso come Athon. Nel 1976 Martin Pulbrook, con-
getturatore prolifico ma spesso indisciplinato, propose invadunt spatia84. 
Non andrebbe tenuta aperta la possibilità che questa sua freccia colga nel 

del perché dissento da Michael Reeve a proposito di Verg. Georg. 3, 159, «MD» 86, 2021, pp. 
133-8.

81  Schol. Bern. ad Georg. I 513.
82  Quint. VIII. 3. 78.
83  M. Geymonat, P. Vergili Maronis Opera, Torino 19731, 20082, ad loc. Sil. XVI. 373.
84  M. Pulbrook, Eleven emendations in Latin poets, «Hermathena» 120, 1976, pp. 39-

40.



440  Michael Reeve, Richard Tarrant

segno? Va benissimo invadunt per senso e sintassi, e ha in comune con 
addunt o addunt in un numero sufficiente di lettere per spiegare almeno 
parzialmente la corruttela. Certo, invadunt non dice esplicitamente che 
i carri vanno sempre più veloci, ma abbiamo una scelta tra questo svan-
taggio e lo svantaggio di una frase che consiste di due elementi non testi-
moniati altrove, frase inoltre che evidentemente si faceva soltanto finta di 
capire nell’antichità stessa. Prima però di farvi pensare che io e Pulbrook, 
come l’auriga, abbiamo perso il controllo, torno a GB e passo dalle Geor-
giche all’Eneide.

I suoi ripensamenti hanno portato nel 2019, dieci anni dopo la prima 
edizione, a una seconda85, e sono sicuro che per lui i suoi lavori sul po-
ema rimarranno sempre work in progress. All’inizio della prefazione dei 
Parerga usciti un anno fa, dice che «tra la prima edizione teubneriana 
dell’Eneide (2009) e la seconda (2019) ho avuto modo di rimeditare il te-
sto virgiliano»86. In realtà, «modo di rimeditare il testo» l’aveva avuto già 
parecchio prima. Fra le sue cose sull’Eneide una che mi piace moltissi-
mo è quella presentata nel 1981 a Genova per il bimillenario della morte 
di Virgilio87. Sì, riguarda l’interpretazione, non la critica del testo, e sono 
sempre incerto se qui in Italia l’interpretazione faccia parte della filologia 
o sia un’attività diversa; ma in questo contributo GB comincia con un 
riconoscimento dei meriti di vari commentatori dal ’500 in poi, un tipo 
di rassegna che serve da preludio alle sue valutazioni dettagliate di una 
successione apostolica di editori di Virgilio – Heinsius, Heyne, Ribbeck, 
Sabbadini –, come a dire quintus ab his ego sum88. Più oltre nel contribu-
to discute in maniera indimenticabile l’ultimo discorso di Mezenzio, la 

85  G. B. Conte, P. Vergilius Maro. Aeneis, Editio altera, Berlin and Boston 2019.
86  G. B. Conte, Parerga virgiliani. Critica del testo e dello stile, Pisa 2020, p. 9, trad. 

inglese id., Virgilian Parerga. Textual Criticism and Stylistic Analysis, Berlin and Boston 
2021, Preface.

87  G. B. Conte, Verso una nuova esegesi virgiliana: revisioni e propositi, in Virgilio e noi. 
None giornate filologiche genovesi. 23-24 febbraio 1981, Genova 1981, pp. 73-98, ristam-
pato soltanto nella seconda edizione di id., Il genere e i suoi confini. Cinque studi sulla poesia 
di Virgilio, Torino 19801, Milano 19842, pp. 135-59, trad. inglese in id., The Poetry of Pathos: 
Studies in Virgilian Epic, edited by S. Harrison, Oxford 2007, pp. 184-211.

88    Ora, aggiungo nel 2023,  sextus: G. B. Conte,  On the critical text of Mynors’ Vir-
gil, «MD» 88, 2022, pp. 67-85. Spero che GB non guasti il metro proseguendo con qualcun 
altro.



441  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

«doppia enallage e doppia sinestesia» di auras / suspiciens hausit caelum 
(10.898-9), e il senso di ingenti . . . umbra tegit nello stesso libro (10.541) 
in confronto con eventuali modelli omerici. All’enallage ha dedicato nel 
2002 un saggio più esteso89, che assieme a quello recente su Un marchio di 
stile virgiliano: la coordinazione sintattica nell’Eneide90 costituisce uno dei 
migliori apprezzamenti che abbiamo dello stile di Virgilio. Di quest’ulti-
mo saggio, uscito su MD nel 2018 e poi in traduzione inglese nei Parerga, 
ho avuto un assaggio anticipato nel 2015, quando mi mandò un abbozzo 
sul soggetto di sese occulat nel verso 12.53 (feminea tegat et variis sese oc-
culat umbris)91. L’allegato era accompagnato da questo messaggio:

Ho dimenticato di mandarti una strana nota (strana per un editore, che dovrebbe 
tacere). È molto breve. Mi spiace dissentire da Traina (ma si sarà abituato) e da 
Richard Tarrant (che è tanto caro ma stubborn oltremodo).

Non so se la mia risposta l’abbia spinto ad allargare il discorso, ma eccola:

Sono d’accordo con te su sese occulat, tranne che non cambierei l’interpunzione. 
Forse potresti citare qualche caso di una frase relativa che contiene due verbi, uno 
che richiede e riceve il pronome diciamo nell’acc., l’altro che lo richiede ma non 
lo riceve nel nominativo. Certo, qui non si tratta soltanto di slittamento del caso 
bensì del riferimento del pronome relativo, più audace, ma un fenomeno affine, 
direi.

Poco dopo gli ho mandato diciotto casi virgiliani di slittamento del caso. 
Di paratassi omerica purtroppo niente. Dobbiamo tutti ringraziare GB per 
aver così sovranamente sviluppato in quella direzione un discorso che si 
vede nascere nel 2002 nella sua discussione di inundant sanguine fossae92.  
 

89  G. B. Conte, Anatomia di uno stile: l’enallage e il nuovo sublime, in id., Virgilio. L’epi-
ca del sentimento, Torino 20021, 20072 pp. 5-63, trad. inglese in id., The Poetry of Pathos, 
pp. 58-122.

90  G. B. Conte, Un marchio di stile virgiliano: la coordinazione sintattica nell’Eneide, 
«MD» 80, 2018, pp. 99-119, ristampato in id., Parerga, pp. 93-112 (trad. inglese pp. 67-81).

91  Abbozzo poi pubblicato come G. B. Conte, Aen. 12, 53 sese occulat in id., Marginalia, 
pp. 78-81 (trad. inglese pp. 55-9).

92  G. B. Conte, Fra stilistica e critica del testo: Eneide. 10, 24, in id., Il genere e i suoi 



442  Michael Reeve, Richard Tarrant

Per inciso sia detto che a me Richard Tarrant non è mai sembrato «stub-
born», ma può sentirsi fortunato per non essere finito fra gente cui GB 
conferisce epiteti come supercilious, hasty, superficial, e alle loro obiezioni 
altri come captious, futile, myopic, cioè colleghi che hanno in comune sol-
tanto la sfortuna di non essere d’accordo con lui e talvolta, secondo me, 
hanno perfettamente ragione, come quando spiegano perché non reggo-
no i paralleli sintattici che adduce per il tormentato quis … quando del 
verso 10.36693, o quando contro la sua interpunzione del verso 9.463 sus-
citat aeratasque acies osservano che essa non solo fa sì che Turno chiami 
alle armi truppe già armate ma anche dà a viros, voce abbastanza comune 
nell’Eneide, il senso poco convincente di velites94. Preferisco il tono del 
seguente giudizio su un collega altrove caratterizzato come «obstinate»:

Lo conosci? Sembra simpatico. Mi pare più sospettoso di un siciliano sposato 
con una sposa giovane e bella. Sospettoso nei confronti dei testi, ovviamente, non 
della moglie.

Se osassi chiamare l’editore Conte tenacem propositi virum, potrebbe ri-
battere a giusto titolo che la frase, se intesa come rimprovero, è smentita 
dalla risolutezza con cui ripensa, ripensa, ripensa. Auguri, GB, per la terza 
edizione; ma in questo momento ricordo con piacere altri suoi pareri sul 
testo di Virgilio comunicatimi nelle mail. Questo ad esempio nel 2011:

Mi pare che i Carolingi siano più utili per le Georgiche di quanto non lo siano 
per le Bucoliche e l’Eneide. Le Georgiche (come mostra bene il Palatino che ha 
molte mani correttrici per Buc. ed En. ma quasi nessuna per le Georgiche) erano 
probabilmente meno lette e i codici delle Georgiche di conseguenza furono meno 
contaminati.

o quest’altro del 2011 a proposito del verso 2.535 delle Georgiche (sep-

confini, pp. 139-45 (seconda ed. pp. 157-63; trad. inglese pp. 212-8) e già id., Fra ripetizione 
e imitazione. Virgilio, Eneide 10,24, «RFIC» 101, 1983, pp. 150-7.

93  G. B. Conte, Aeneis, ad loc.; id., Marginalia, pp. 76-7 (trad. inglese pp. 51-2); id., 
Parerga, pp. 85-8 (trad. inglese pp. 62-4).

94  G. B. Conte, Aeneis, ad loc.; id., Ope ingenii, pp. 19-29 (trad. inglese pp. 10-1); id., 
Marginalia, pp. 72-5 (trad. inglese pp. 52-4).



443  Filologia e letteratura. Gli studi latini di Gian Biagio Conte

temque una sibi muro circumdabit arces), che lascia nel testo pure scriven-
do nell’apparato che Peerlkamp lo seclusit collato un verso dell’Eneide95:

mi pare, questa volta, di peccare di pavidità … Nell’Eneide (discorso di Anchise 
nel sesto) il verso è del tutto appropriato e suona bello e orgoglioso; qui, nelle 
Georgiche, non mi pare così adatto. Mi piacerebbe di più se Virgilio nell’elogio 
della vita campestre e dell’Italia delle origini dicesse sic fortis Etruria crevit / scili-
cet et rerum facta est pulcherrima Roma96 – full stop, senza aggiungere – in para-
tassi – septemque una etc. Mi pare che sarebbe più forte finire con la menzione di 
pulcherrima Roma, che non guadagna molto dalla menzione della sua cerchia di 
mura, che invece è più pertinente nel discorso di Anchise. O mi sbaglio e travedo? 
Nell’Eneide, tra l’altro, in Versspitze c’è la parola Roma che potrebbe aver costi-
tuito l’esca necessaria per l’interpolazione.

o questo nel 2015 a proposito dell’episodio di Elena:

le ragioni ipotizzate da Servio per l’eliminazione operata da Vario sono quelle 
stesse che dà Enea stesso nel TESTO (etsi nullum memorabile nomen feminea in 
poena est nec habet uictoria laudem)97. Enea sa e dice proprio quello che Fenice 
non sapeva e non diceva. Enea preparava il giudizio di espunzione di Vario.

Col cenno a Fenice GB allude alla somiglianza segnalata nell’’82 da Ste-
phanie West tra il problema dell’autenticità dell’episodio virgiliano e uno 
ζήτημα alessandrino intorno a quattro versi dell’autobiografia di Fenice 
nel libro 9 dell’Iliade, versi che mancano nei codici ma secondo Plutarco 
furono espunti da Aristarco98; secondo essi Fenice, maledetto dal padre a 
causa della concubina, pensò di ucciderlo con una spada acuta, ma «qual-
cuno fra gli immortali» mise un freno alla sua rabbia, ammonendolo che 
perderebbe la stima della gente e fra gli Achei sarebbe chiamato parricida.

Per quanto riguarda GB filologo, hic finis fandi, almeno per me (infatti 

95  P. Hofman Peerlkamp, Ad Virgilium, «Mnemosyne» 10, 1861, p. 162. Verg. Aen. 
VI. 781-83.

96  Verg. Georg. II. 533b-34.
97  Verg. Aen. II. 583b-84.
98  S. West, Crime prevention and ancient editors (Iliad 9. 458-461), «LCM» 8, 1982, pp. 

84-6. Plut. Aud. Poet. 26F.



444  Michael Reeve, Richard Tarrant

a proposito di questa locuzione Tiberio Donato dice finem verbis imposi-
tum ad omnium personam pertinere intelligendum est; nam nullus dehinc 
aliquid dixit)99; ma c’è anche GB in quanto amico mio, fra i più simpatici 
e generosi che ho mai avuto sia nel mondo accademico sia in quello fuori. 
In molte mail trovo lo stesso rimpianto: «perché non sei venuto a trovar-
ci?» quando sapeva che ero stato, diciamo, a Firenze o a Siena o altrove 
per vedere codici. È un sollievo non essere l’unico amico di GB a correre 
il rischio di deluderlo in questa maniera. Dopo una menzione di Richard 
Tarrant mi scrisse questo nel marzo del 2016:

Mi ha promesso che in giugno verrà a trovarmi a Pisa (deve andare a Cuma, forse 
per incontrare la Sibilla: non so se il consulto gli potrà essere davvero di aiuto 
nella edizione OCT di Orazio).

Questa di oggi è la visita che se mancata mi avrebbe rattristato più di qua-
lunque altra. Con o senza la pipa, GB, stammi bene.

99  Claud. Don. Aen. X 115, vol. II p. 307, 21-3.



Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 445-478

Scultori, committenti e marmi per gli apostoli 
lateranensi: nuovi documenti
Vittoria Brunetti

Abstract	 Carved by the leading sculptors based in Rome and 
placed in its Cathedral, the Lateran Apostles represent the main artistic 
enterprise of the pontificate of Clement XI (1700-1721). It is well known 
that, to achieve this magnificent (and expensive) decoration, cardinals, 
bishops and catholic princes were asked by the pope to pay for the colossal 
statues. A special committee, led by Cardinal Benedetto Pamphili, super-
vised every stage of the enterprise (1702-1718). Unpublished documents 
found in the Vatican Apostolic Library shed light on the early stages of the 
commission, identifying the patrons initially involved and ascertaining 
the difficulties in choosing the first group of sculptors as well as the early 
negotiations for the purchase and delivery of the marble from Carrara.  

Keywords: Clement XI; Roman Baroque sculpture; Apostles; Lateran
Parole chiave: Clemente XI; Scultura barocca romana; Apostoli; La-

terano

Accesso aperto/Open access
© 2023 Vittoria Brunetti (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_06

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 30.06.2023
Accepted 	  01.09.2023
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





Scultori, committenti e marmi per gli apostoli 
lateranensi: nuovi documenti
Vittoria Brunetti

Nel 1702 Clemente XI decise che era giunto il momento di completare 
la decorazione di San Giovanni in Laterano. In occasione dei preparativi 
del giubileo del 1650, Innocenzo X aveva commissionato il restauro della 
basilica a Francesco Borromini, che previde anche la realizzazione di 12 
tabernacoli per ospitare un ciclo di altrettante statue, mai realizzate1.

Papa Albani, legato al progetto anche da motivi di natura familiare – 
lo zio Annibale Albani aveva avuto un ruolo nella scelta delle scene dal 
Vecchio e Nuovo Testamento per i rilievi in stucco del registro media-
no2 –, volle collocare nelle nicchie dodici colossi marmorei raffiguranti 
gli Apostoli (fig. 1). La decisione, oltre a riportare in auge la committenza 
papale e lo sfarzo di Roma, certamente teneva conto dell’interesse clemen-
tino per le basiliche paleocristiane e di una preesistenza – i tabernaco-
li – che faceva comodo alle esigue casse dello stato Pontificio. Un dato 
di fatto che indusse il pontefice a cercare il placet di cardinali, vescovi e 

  Desidero ringraziare Francesca Romana Gaja per avermi segnalato il volume della Bi-
blioteca Apostolica Vaticana e indicato la presenza di materiale riguardante il ciclo degli 
apostoli del Laterano. Un sentito ringraziamento va anche a Giulia Daniele, Anne-Lise 
Desmas, Davide Lipari e soprattutto a Lucia Simonato. Sono grata alla dott.ssa Claudia 
Montuschi e al personale della Biblioteca Apostolica Vaticana per avermi permesso di vi-
sionare il manoscritto. 

1  Il programma iconografico previsto da Virgilio Spada e altri intendenti non fu uni-
voco. Cfr. A. Roca De Amicis, L’opera di Borromini in San Giovanni in Laterano. Gli anni 
della fabbrica (1646-1650), Roma 1995, pp. 133-6.

2  M. Conforti, Planning the lateran Apostles, «Studies in Italian art and architecture», 
1, 1980, pp. 243-4; Roca De Amicis, L’opera di Borromini, pp. 132-3; L. Simonato, Ritrat-
to di un cardinale di fine Seicento. Gianfrancesco Albani tra carriera ecclesiastica, orgoglio 
civico e interessi artistici, in Il cardinale Gianfrancesco Albani e le arti tra Roma e Urbino. Il 
ritratto ritrovato, catalogo della mostra, Cinisello Balsamo 2017, pp. 17-9.



448  Vittoria Brunetti

principi cattolici per il finanziamento delle statue3 e a mettere in moto 
una complessa macchina organizzativa: una congregazione di suoi sodali 
– composta dall’arciprete della basilica, il cardinal Benedetto Pamphili, 
dal conte Giulio Bussi, da monsignor Curzio Origo e dal fratello Orazio 
Albani –, preposta alla selezione degli scultori e all’approvazione dei mo-
delli4; la consulenza di Carlo Fontana in merito al rapporto tra nicchie e 
figure; infine la direzione ‘artistica’ di Maratti, incaricato di fornire agli 
scultori una serie di disegni5, da cui avrebbero tratto spunto entro i limiti 
del proprio gusto6.

3  M. Conforti, The lateran apostles, Cambridge, Mass., Harvard University, PhD Dis-
sertation, 1977, pp. 90-1.

4  Conforti, Planning the lateran Apostles, pp. 244-5.
5  F. den Broeder The Lateran Apostles, the major sculpture commission in eighteenth-cen-

tury Rome, «Apollo», 85, 1967, 63, passim; Conforti, The lateran apostles, pp. 86-7. Nella 
scelta degli scultori la Congregazione si avvalse della consulenza di Fontana, Filippo Leti, 
Maratti e, negli ultimi anni di vita del pittore, di Giuseppe Ghezzi e Luigi Garzi. Ivi, p. 106.

6  A.-L. Desmas, Why Legros rather than Foggini carved the ‘St Bartholomew’ for the Lat-

1.	Francesco Panini (dis.), Francesco Barbazza (inc.), Veduta interna della sagrosanta ba-
silica di San Giovanni in Laterano o sia Costantiniana fatta da papa Innocenzo X restau-
rare e adornare col disegno e direzione del Cavaliere Francesco Borromino. Roma, Istituto 
Centrale per la Grafica (inv. S-CL2182_434), per gentile concessione del Ministero della 
cultura. 



449  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

Come ha ricostruito Michael Conforti, il processo di valutazione degli 
artisti e della loro opera era particolarmente complesso: ai primi disegni di 
Maratti seguivano alcuni bozzetti realizzati dagli scultori, dai quali il pit-
tore – forse aiutato da Giovanni Paolo Melchiorri – avrebbe tratto il dise-
gno finale, poi convertito nel modello di presentazione ‘da provare’ dentro 
una nicchia di legno realizzata in scala. Sarebbe poi seguito un modello 
a grandezza naturale, da porre in opera ed eventualmente modificare in 
situ; infine la traduzione in marmo, anche questa passibile di modifiche, 
seppur minime, una volta collocata nella nicchia7. Come anticipato, pro-
prio il rapporto tra statue e nicchie era affidato alle cure di Fontana, autore 
di ben due relazioni sull’argomento, una nel marzo e una nell’ottobre del 
17038. In questo intervallo di tempo, su disegno di Maratti, venne prodotto 
da Melchiorri un modello in chiaroscuro, messo in prova in una nicchia e 
risultato, a detta di Francesco Valesio, «piccolo e secco»9. Il rigido sistema 

eran. New documents for the statue in the nave, «The Burlington Magazine», 146, 2004, 
pp. 796-805; J. Montagu, Carlo Maratti e la scultura, in Maratti e l’Europa. Convegno 
Internazionale di Studi su Carlo Maratti nel terzo centenario della morte (1713-2013), atti 
del convegno, Roma 2015, pp. 60-3.

7  Conforti, The lateran apostles, pp. 99-101, 113-6; Conforti, Planning the lateran 
Apostles, pp. 245-6.

8  M. Loret, La collocazione delle statue degli Apostoli a San Giovanni in Laterano da una 
lettera di Carlo Fontana, «Archivi d’Italia e rassegna internazionale degli archivi», s. II, 2, 
1935, pp. 75-7; Conforti, Planning the lateran Apostles, pp. 251-5.

9  E. Scatassa, I papi e l’arte in un diario romano, «Arte e Storia», s. VI, 35, 1916, p. 335; 
F. Valesio, Diario di Roma, a cura di G. Scano, G. Graglia, II, 1702-1703, Milano 1977, p. 
595. Fontana mise in relazione l’altezza delle statue a quella dei fusi delle colonne, soste-
nendo che le prime dovessero essere inferiori ai secondi ed enumerando alcuni esempi 
presenti nelle chiese di Roma. Nella prima relazione immaginò un’altezza di 16 palmi per 
le statue e 2 ½ per i piedistalli; nella seconda, a seguito del fallimento della prova di Mel-
chiorri, aumentò l’altezza delle statue a 18 palmi, riducendo quella dei piedistalli a mezzo 
palmo. Quello che l’architetto non aveva preso in considerazione, oltre a un leggero au-
mento d’altezza nella traduzione marmorea, era l’ingombro causato dagli ampi panneggi 
degli Apostoli; Conforti, Planning the lateran Apostles, pp. 247-9. Agli sforzi dell’architet-
to non doveva essere estraneo, a mio giudizio, lo smacco ricevuto in occasione della messa 
in opera dei modelli del Battesimo per l’omonima cappella petrina, rifiutati da Innocenzo 
XII sia per ragioni proporzionali che economiche. Si vedano A. Braham, H. Hager, Carlo 
Fontana: the drawings at Windsor Castle, London 1977, p. 40; C. Giometti, Il modello del 



450  Vittoria Brunetti

di assegnazione fu in parte sabotato dalla difficoltà di coniugare il parere 
della congregazione e la volontà dei finanziatori, a cui era stato permesso 
– con una mossa azzardata, foriera di non pochi problemi – non solo di 
scegliere, se gradito, lo scultore, ma anche il soggetto dell’Apostolo, creando 
inevitabili sovrapposizioni10. A questo si aggiunsero i ritiri di alcuni artisti 
come Giovan Battista Foggini (agosto 1704), impossibilitato a spostarsi da 
Firenze per realizzare il modello 1:1 – oltre che poco incline a confrontarsi 
a fine carriera nell’agone romano con artisti giovani e competitivi, laddove 
nel capoluogo toscano era celebrato come primo scultore del Granduca –, e 
Jean-Baptiste Théodon, anch’egli ritiratosi nella primavera del 1704, prima 
di iniziare la traduzione del modello in grande, perché determinato a rien-
trare in patria (cosa che fece nel giugno del 1705)11. La selezione degli artisti 
continuò col passare degli anni e vide come tappa fondamentale il ‘concor-
so’ dei modelli in grande nella primavera del 1706 – ovvero la loro messa in 
prova nei tabernacoli –, che di fatto determinò un’ulteriore scrematura: il 
San Giacomo Maggiore di Anton Francesco Andreozzi incontrò lo sfavore 
della commissione (evento cui seguì, al principio del 1711, la morte del 
Medici, suo patrono), così come venne rifiutato il San Pietro di Francesco 
Moratti – sostituitosi a Théodon –, anche se gli fu permessa la traduzione 
in marmo del San Simone. Erano presenti anche Lorenzo Ottoni con il San 
Taddeo, Pierre-Étienne Monnot con il San Paolo, Giuseppe Mazzuoli con 
il San Filippo, Pierre Legros con i Santi Tommaso e Bartolomeo, Angelo De’ 
Rossi con il San Giacomo Minore e Camillo Rusconi con il Sant’Andrea. Di 
fatto il concorso sancì il successo di quest’ultimo che, oltre a ricevere i 150 

Battesimo di Domenico Guidi e proposte per una committenza Albani a Guidi e Ottoni, in 
Sculture romane del Settecento, III. La professione dello scultore, a cura di E. Debenedetti, 
Roma 2003, p. 54.

10  Cfr. Conforti, The lateran apostles, pp. 90-8.
11  Desmas, Why Legros, pp. 796-805. Lo scultore francese desiderava partire fin dal 

1700, ma il neoeletto Clemente XI lo volle trattenere a Roma. Relativamente alle commis-
sioni ‘papali’, Théodon poté completare il Monumento a Cristina di Svezia e partecipare al 
cantiere dei bracci dritti del colonnato di San Pietro. R. Enggass, Early eighteenth-century 
sculpture in Rome, University Park 1976, p. 65; Conforti, The lateran apostles, p. 118. 
A ogni modo il testo del chirografo relativo alla commissione del San Pietro laterano (20 
ottobre 1703) palesa tutte le preoccupazioni del pontefice circa la possibile inadempienza 
di Théodon. Desmas, Why Legros, p. 802.



451  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

scudi di premio, ottenne la commissione del San Giovanni, inizialmente 
allogato a Théodon12.

La necessità di assegnare ancora tre statue ingenerò una competizione 
spietata, che vide alcuni artisti fare appello a ogni mezzo pur di parteci-
pare: sembra che Pietro Papaleo si fosse offerto di eseguire gratis un An-
gelo per l’oratorio di San Pietro a Trevi nel Lazio (1706-1709), in cambio 
della raccomandazione di Lucido Leli, intimo del papa13; più tardi Vincen-
zo Felici, quando ormai restava da assegnare solo il San Giacomo Mag-
giore (1713), poi allogato a Rusconi (1715)14, scrisse direttamente al papa 
pregandolo, «per l’esperienza di molte opere fatte al confronto di profes-
sori», «di volerlo onorare della statua vacante a darsi in San Giovanni in 
Laterano»15. Nell’estate del 1708, infatti, a Monnot era stato consentito 
di iniziare il modello in grande del San Pietro16, mentre nel 1709 Pietro 
Balestra – che non aveva mai eseguito il modello in grande del suo San 
Matteo – era stato sostituito da Rusconi17. Le assegnazioni finali, la crono-
logia di esecuzione (dal modello in grande alla messa in opera del marmo) 
e gli specifici finanziatori, come stabilito in bibliografia, sono di seguito 
schematicamente riassunti:

	– San Paolo: Pierre-Étienne Monnot, 1704-1708;
	– San Taddeo: Lorenzo Ottoni, 1704-1709;
	– San Simone: Francesco Moratti, 1704-1709;
	– San Filippo: Giuseppe Mazzuoli, 1705-1711, Johann Philipp von Greiffenclau, 
principe-vescovo di Würzburg (Erbipoli);

	– San Andrea: Camillo Rusconi, 1705-1709, Johann Ernst von Thun, arcivescovo 
di Salisburgo;

	– San Giacomo minore: Angelo de’ Rossi, 1705-1711;
	– San Tommaso: Pierre Legros, 1705-1711, Pietro II Braganza, re di Portogallo;
	– San Bartolomeo: Pierre Legros, 1706-1711, monsignore poi cardinale Lorenzo 

12  Conforti, The lateran apostles, pp. 120-1. Cfr. ivi, appendice II.A, pp. 263-4.
13  G. Giansanti, La vita religiosa ed ecclesiastica a Trevi nel Lazio dal Concilio di Trento 

(1563) alla fine del secolo XVIII, a cura di D. Zinanni, Roma 1996, p. 140.
14  Conforti, The lateran apostles, appendice II.A, p. 265.
15  Segnalato e in parte trascritto in Simonato, Ritratto di un cardinale, pp. 40-1 (Villa 

Imperiale di Pesaro, Archivio Albani, 2-51-133, http://www.archivioalbani.it).
16  Conforti, The lateran apostles, appendice II.A, p. 265.
17  Cfr. ivi, pp. 106-7, 120, 122.



452  Vittoria Brunetti

Corsini;
	– San Giovanni Evangelista: Camillo Rusconi, 1706-1711, conteso fra tre finan-
ziatori;

	– San Pietro: Pierre-Étienne Monnot, 1708-1711, Clemente XI Albani;
	– San Matteo: Camillo Rusconi, 1711-1715, cardinale Luis Manuel Fernández de 
Portocarrero;

	– San Giacomo Maggiore: Camillo Rusconi, 1716-1718, Massimiliano II Ema-
nuele, principe elettore di Baviera.

Diverse statue non ebbero un esplicito finanziatore perché alcune dona-
zioni non presupponevano un soggetto specifico18; negli altri casi l’aposto-
lo scelto venne indicato nelle lettere di ringraziamento inviate dal ponte-
fice19, in risposta alla disponibilità manifestata dai vari mecenati (correda-
ta evidentemente dall’indicazione del soggetto), oppure nella causale dei 
versamenti effettuati qualche tempo dopo al Banco di Santo Spirito20. Il 
San Giovanni Evangelista, essendo uno dei santi dedicatari della basilica, 
venne richiesto sia dal cardinal Pamphili – che, in qualità di arciprete del 
Laterano, lo patrocinò fin da subito e poi ne scelse l’autore –, sia da João 
de Melo, vescovo di Coimbra (la cui donazione ascese a soli 2500 scudi), 
e qualche tempo dopo anche da Hermann Werner von Wolff-Metternich, 
principe di Paderborn. È uno dei motivi per cui alla fine si rinunciò a inse-
rire nei tabernacoli le iscrizioni che palesassero il committente di ciascuna 
statua21. Bisogna inoltre considerare che il coinvolgimento dei finanziatori 
avvenne per gradi, così come quello degli scultori, e che – come si vedrà 
– non fu automatico che alla scelta del soggetto fosse corrisposta anche 
l’identificazione da parte del mecenate di un artista specifico. Infine, al-
cuni donatori vennero presi in considerazione ma poi non parteciparo-

18  Così agirono Carlo di Lorena (con versamenti dal 1705 al 1709), Francesco Luigi del 
Palatinato-Neuburg, vescovo di Breslavia e Gran Maestro dell’Ordine Teutonico, con un 
solo versamento nel 1712 e Giovanni V di Braganza (tre versamenti nel 1716). Peraltro non 
tutti i donatori raggiunsero la somma prevista di 5000 scudi. Cfr. ivi, appendice VI.M, pp. 
431-5.

19  A. Baldeschi, G.M. Crescimbeni, Stato della santissima chiesa papale lateranense 
nell’anno MDCCXXIII, Roma 1723, pp. 25-43.

20  Si veda Conforti, The lateran apostles, appendice VI.M, pp. 431-5. Come è prassi, 
ognuno di loro si servì di un agente di stanza a Roma.

21  Ivi, p. 92.



453  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

no all’impresa. Sono fino a oggi noti il principe Giambattista Pamphili 
e il cardinale Leandro Colloredo, menzionati in una lettera inviata il 7 
febbraio 1705 dall’abate Giovanni Melchiori, agente dell’arcivescovo di 
Magonza, per invogliarlo a partecipare22; Luigi XIV e monsignor Giro-
lamo Archinto, contattati nel corso degli anni dieci23. Invece le lettere di 
ringraziamento inviate al nuovo arcivescovo di Salisburgo, Franz Anton 
von Harrach, non trovano un corrispettivo fra le donazioni pecuniarie 
registrate nel conto del Banco di Spirito Spirito24.

Alla luce di questo complesso svolgersi degli eventi risulta di estremo 
interesse il contenuto di un fascicolo rintracciato in un volume miscel-
laneo della Biblioteca Apostolica Vaticana, che raccoglie documenti e 
relazioni sei e settecenteschi relativi a diverse chiese e arciconfraternite 
di Roma25. Nelle carte pertinenti a San Giovanni in Laterano – misure e 

22  P. H. Hantsch, A. Scherf, Quellen zur Geschichte des Barocks in Franken unter dem 
Einfluß des Hauses Schönborn. Die Zeit des Erzbischofs Lothar Franz und des Bischofs Jo-
hann Philipp Franz von Schönborn 1693-1729, I, Augsburg 1931, p. 92, n. 101; Conforti, 
The lateran apostles, appendice V.19, p. 321. Il vescovo, Franz Lothar von Schönborn, de-
cise di prendere parte all’impresa solo diversi anni dopo, per questo motivo la sua dona-
zione (2400 scudi) venne impiegata per le pitture sovrastanti. Ivi, p. 96. Baldeschi, Cre-
scimbeni, Stato della santissima chiesa, pp. 42-3 per la lettera di ringraziamento.

23  Conforti, The lateran apostles, p. 94; appendice V.31-32, 34, pp. 332-4 (con bi-
bliografia). Le fonti e i documenti menzionati dallo studioso fanno sempre riferimento a 
«monsignor Archinto», e non allo zio cardinale, Giuseppe († 1712). Non è escluso però che 
quest’ultimo, precedentemente, possa essere stato coinvolto nell’impresa.

24  Baldeschi, Crescimbeni, Stato della santissima chiesa, pp. 37-9 per le lettere del 
1709 e del 1717; Conforti, The lateran apostles, appendice II.B, p. 267.

25  Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb. Lat. 4591, cc. 137r-164r. L’originale cartaceo è 
attualmente fuori consultazione per motivi conservativi, ma la scannerizzazione (in bas-
sa risoluzione) è disponibile online: https://digi.vatlib.it/view/MSS_Barb.lat.4591. Il ma-
noscritto presenta alcune carte dedicate alla chiesa dei Santi Luca e Martina, tra le quali 
è presente una relazione sulla scoperta dei corpi dei Santi Martina, Concordio ed Epifa-
nio pubblicata da K. Noehles, La chiesa dei Santi Luca e Martina nell’opera di Pietro da 
Cortona, Roma 1969, pp. 339-40, doc. 29. I tentativi di comprendere l’origine del volume 
miscellaneo sono stati finora vani: il manoscritto non sembra infatti essere stato oggetto di 
indagini storiche e codicologiche. Ringrazio la dott.ssa Claudia Montuschi e don Giacomo 
Cardinali per l’assistenza. Val la pena ricordare, relativamente all’eventuale origine delle 
carte lateranensi, che il cardinale Pamphili, sovrintendente alla commissione del ciclo degli 



454  Vittoria Brunetti

stime di lavori al collegio della Penitenziaria, una nota dei «tasti» (saggi 
di scavo) nella navata della chiesa, entrate e uscite della basilica, e altro 
materiale di varia datazione – sono raggruppati alcuni documenti, a oggi 
inediti, concernenti il ciclo dell’apostolato (Appendice): diversi elenchi di 
scultori associati alle statue e a possibili finanziatori; bozze di contratto 
per la fornitura di marmi e altre operazioni; infine una lettera inviata dal 
gesuita Carlo Mauro Bonacina a ignoto destinatario, relativa ai marmi di 
Legros26. Tutti i documenti sembrano riferirsi alle prime fasi dei lavori del-
la congregazione, apparentemente databili tra il 1703 e il 1704. La possibi-
lità che si tratti delle annotazioni di un amatore, incuriosito dallo svolgersi 
degli eventi, in particolare dalle relazioni tra artisti, soggetti e finanziatori, 
è invalidata dalla presenza di vere e proprie minute di contratto e for-
mule di pagamento, alcune delle quali molto simili a quelle repertoriate da 
Conforti nell’archivio del Capitolo Lateranense. Questi elementi lasciano 
presupporre che si tratti di una serie di bozze appartenute alla congrega-
zione, se non addirittura appunti presi durante le adunanze, a un certo 
punto confluiti nelle mani dell’anonimo collettore del manoscritto.

Il primo documento [A.1] sembra rispecchiare la situazione delle asse-
gnazioni delle statue ad artisti e finanziatori all’altezza cronologica del 
1703. Per due di esse – i Santi Simone e Taddeo – non sono indicati né 
l’artista né il mecenate, mentre per altre due è stato formulato almeno 
il finanziatore: il San Matteo è assegnato alla munificenza del misterioso 
«M.P.» e il San Tommaso a quella di Pedro II di Portogallo, che fin da subi-
to desiderò onorare il santo, le cui reliquie erano conservate nella colonia 
portoghese di Goa27. Più in basso è indicata una rosa di scultori papabili 
e in un’altra carta, connessa all’elenco, una rosa di possibili finanziatori.

La datazione alta nell’ambito della commissione è suggerita in primis 
dalla presenza di alcuni artisti: sono infatti ancora in lizza Théodon, asse-
gnatario del San Pietro e del San Giovanni (su commissione del papa e del 
cardinal Pamphili), così come Foggini e Andreozzi con il San Bartolomeo 

apostoli, fu bibliotecario della Vaticana dal 26 febbraio 1704 alla morte, sopraggiunta il 22 
marzo 1730.

26  Vista la quasi totale assenza di date e la presenza di molte carte originariamente 
sciolte, si è prudentemente ritenuto di analizzare il contenuto del fascicolo seguendone in 
linea di massima la cartolazione, ma formulando ipotesi circa le varie cronologie e istituen-
do eventuali rapporti tra i documenti.

27  Conforti, The lateran apostles, p. 91.



455  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

e il San Giacomo Maggiore (rispettivamente finanziati da Lorenzo Corsi-
ni e Francesco Maria de’ Medici). La datazione si può circoscrivere, pur 
con qualche oscillazione, tra il febbraio del 1703 – quando il cardinale 
Francesco Maria de’ Medici palesò al cardinal Pamphili l’intenzione di 
presentargli Andreozzi perché eseguisse il San Giacomo Maggiore – e il 
dicembre dello stesso anno, quando il papa ringraziò il vescovo di Wü-
rzburg per aver scelto di finanziare il San Filippo, qui assegnato inve-
ce alla munificenza del cardinale Colloredo. Si può inoltre supporre di 
anticipare ulteriormente il termine ante quem all’ottobre di quell’anno, 
data in cui è ufficializzata la partecipazione dell’arcivescovo di Salisburgo 
(inizialmente senza scegliere una statua specifica), che non figura né tra 
i committenti assegnatari né tra quelli presi in considerazione in calce al 
documento, come invece il principe di Paderborn (coinvolto al principio 
dell’anno successivo) e il duca di Lorena, attivo dal 1705. La generica indi-
cazione «Lisbona», tra i possibili committenti in calce può forse alludere 
all’arcivescovo di quella sede, João de Sousa, che fu nominato solo in ot-
tobre28. Tra gli artisti assegnatari figurano anche Monnot, Ottoni e Legros, 
quest’ultimo con due statue.

Come anticipato, quattro apostoli sono privi dell’artista, ma in calce 
sono indicati i nomi di tre possibili autori: Rusconi, Mazzuoli e Angelo de’ 
Rossi, che poi effettivamente parteciparono (seppure con statue diverse). 
La presenza di Rusconi in calce al documento è un’ulteriore conferma, 
come già sottolineato da Conforti, del graduale e inaspettato peso che lo 
scultore milanese assunse all’interno del ciclo29. Nessuna traccia invece di 
Francesco Moratti e Pietro Balestra, che evidentemente vennero presi in 
considerazione solo in un secondo momento.

Sul fronte dei committenti assegnatari si riscontrano alcune proposte 
molto difformi da quanto si verificò in seguito30: figurano infatti non solo 
il cardinale Colloredo (già noto grazie alla lettera dell’abate Melchiori e 
in lizza almeno fino al febbraio del 1705), ma anche il cardinale Emma-

28  Più difficile pensare che, indicando genericamente il Portogallo, ci si intendesse rife-
rire al vescovo di Coimbra che nel 1703 aveva incaricato Antonio de Rego di elargire 2500 
per il San Giovanni Evangelista. Il pagamento venne effettuato solo nel 1705, quando il 
vescovo era ormai morto da più di un anno. Non ci sono tracce precedenti di un coinvolgi-
mento ufficiale di de Melo. Cfr. Conforti, The lateran apostles, appendice VI.M.8, p. 432.

29  Ivi, p. 111.
30  Cfr. ivi, appendice II.B, pp. 267-8.



456  Vittoria Brunetti

nuel Théodose de La Tour d’Auvergne de Bouillon, il cardinale Giuseppe 
Sacripanti e il marchese genovese Paolo Girolamo Torre. Non stupisce 
che Bouillon, sodale di Clemente XI fin dai tempi del cardinalato, come 
dimostra la difesa dell’Explication des maximes des saints di François Fé-
nelon nell’ambito della Congregazione del Sant’Uffizio (1697)31, risulti qui 
committente di Legros, già impiegato al suo soldo per la realizzazione del 
monumento dei genitori a Cluny32. Come è noto, a seguito di altalenanti 
rapporti con Luigi XIV, nel 1705 il re confiscò al cardinale terre e beni, 
rendendo materialmente impossibile il suo coinvolgimento in un’im-
presa così ambiziosa. Anche Sacripanti era intimo del papa, essendo suo 
consigliere in materie giuridiche e beneficiali, nonché munifico mecenate 
in campo artistico33. Il nome che più stupisce è quello di Paolo Girolamo 
Torre: da un lato per una questione di status, differente da quello degli 
altri finanziatori, a cui però ampiamente suppliva sul versante economi-
co, possedendo un banco in Via Giulia; dall’altro perché la sua attività di 
patrono delle arti, pur nota dalle fonti e apparentemente più orientata alla 
pittura contemporanea che alla scultura, deve ancora essere enucleata in 
bibliografia34. A differenza di alcuni arcivescovi e principi presi in conside-
razione, probabilmente mossi più dalla fedeltà al papa che non da un so-
lido interesse artistico, è plausibile che alle ragioni votive Torre, anch’egli 
intimo di Clemente XI e assiduo prestatore alle mostre di San Salvatore 
in Lauro, appaiasse l’esigenza di affermarsi a Roma come mecenate. Nel 
dicembre del 1705 verrà colpito, come riporta Valesio, da un incidente 
apoplettico (a cui ne seguì un secondo l’anno successivo)35 e in effetti da 

31  S. Andretta, s.v. Clemente XI, in Enciclopedia dei papi, Roma 2000, p. 406.
32  F. Souchal, French sculptors of the 17th and 18th centuries, III, Oxford 1981, pp. 

278-80, n. 9; M. Jackson Harvey, Death and Dynasty in the Bouillon Tomb Commissions, 
«The Art Bulletin», 74/2, 1992, pp. 185-95. La studiosa ipotizza che il cardinale, oltre che 
per la comune nazionalità, scelse di coinvolgere Legros a Cluny su influenza dell’ambiente 
gesuita, cui era legato, e che da tempo promuoveva l’opera dello scultore.

33  S. Tabacchi, s.v. Sacripanti, Giuseppe, in Dizionario Biografico degli Italiani, LXXXIX, 
2020, p. 563, con bibliografia.

34  Un primo fondamentale inquadramento, con particolare attenzione alla decorazione 
di Villa Torre a Porta San Pancrazio (oggi Villa Abamelek), ma con aperture sull’attività di 
mecenate a Roma e collezionista, è in C. Benocci, Villa Abamelek, Milano 2001, pp. 13-24.

35  Ivi, p. 13.



457  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

quella data in poi si può assistere a un generale ridimensionamento delle 
imprese da lui finanziate.

Non è chiaro se al momento di stilare l’elenco questi committenti aves-
sero dato un assenso ufficioso al pontefice oppure se in qualche modo 
la congregazione stesse facendo ‘i conti senza l’oste’, presupponendo il 
coinvolgimento di mecenati che ritirarono la propria disponibilità o mai 
la accordarono. Si può forse ipotizzare che a questa altezza cronologica, 
in attesa di intercettare finanziatori esteri, l’attenzione del papa si fosse 
orientata verso i suoi sodali.

I due successivi elenchi [A.2-A.3] riguardano solo gli scultori. Prendo-
no in considerazione ventidue artisti ciascuno e sono molto simili, pur 
con qualche variazione36. Con ogni probabilità precedono il primo elenco, 
che da essi potrebbe essere tratto37. In particolare A.2 è introdotto da una 
frase barrata, leggibile solo osservando il manoscritto cartaceo, che recita: 
«Regalo di sc. 100 e di sc. 90». Trattandosi di una cancellatura si può solo 
formulare una cauta ipotesi circa la possibilità che, a differenza di quan-
to è stato ricostruito38, una qualche forma di concorso per la primissima 
selezione degli scultori fosse originariamente prevista, e che tale selezione 
presupponesse qualche premio39.

36  In particolare, in A.2 sono presenti Vincenzo Felici e Ambrogio Parisi, in A.3 i due 
allievi di Guidi sono assenti e compaiono invece Giuseppe Raffaeli e Michel Maille.

37  A rigore A.3 è trascritto nello stesso foglio, piegato, di A.1, ma tra le due facciate è 
stato cucito A.2.

38  Conforti, The lateran apostles, pp. 107-9.
39  Non c’è alcun indizio che ognuno di questi artisti abbia realizzato un bozzetto; certo 

una maggior partecipazione potrebbe forse giustificare il gran numero di terrecotte che si 
connettono al ciclo. Cfr. Ivi, appendice I, pp. 217-46 per un primo censimento (anche se 
molto è emerso negli anni successivi sul mercato antiquario). Per la fortuna dell’apostolato 
lateranense si vedano S. Guido, G. Mantella, Quindici statue di “Antonio Arrighi argen-
tiere di Roma”, in L’Apostolato dell’Ordine di San Giovanni nella cattedrale di Malta, Malta 
2018, pp. 80-90; J. Montagu, A set of “Apostles statuettes”: the work of Giovanni Battista 
Maini?, in Aspetti dell’arte del disegno: autori e collezionisti, II, a cura di E. Debenedetti, 
Roma 2022, pp. 43-68. Cfr. F. Martin, Camillo Rusconi. Ein Bildhauer des Spätbarock 
in Rom, a cura di B. Laschke-Hubert e S. Nehlig, Berlin, München 2019, pp. 80-7 per un 
censimento aggiornato delle terrecotte connesse alle statue eseguite da Camillo Rusconi 
(si segnala anche che nel volume è ripubblicata buona parte dei documenti relativi al ciclo 
già editi da Conforti). Va altresì notato che Pietro Balestra, per il solo San Matteo, eseguì 



458  Vittoria Brunetti

Più in generale, guardando ai nomi presenti nei due elenchi, sembra 
che la congregazione abbia annoverato tutti gli artisti presenti sul parterre 
romano, con qualche apertura verso il granducato mediceo; un tipo di 
censimento che in un certo senso anticipa quello – ben più ampio geo-
graficamente e numericamente – degli artisti della penisola impiegati da 
Giovanni V di Portogallo nella basilica di Mafra, che per ovvie ragioni 
numeriche finì per essere decisamente meno selettivo40.

Troviamo, oltre ai nomi già citati in A.1, altri scultori pienamente inse-
riti nel panorama urbano – come Girolamo Gramignoli, Pietro Papaleo, 
Andrea Fucigna, Simone Giorgini, Vincenzo Felici e Ambrogio Parisi (en-
trambi indicati come allievi di Domenico Guidi), Michel Maille, Frances-
co Moratti, Pietro Balestra e Bernardino Cametti –, ma anche toscani (nel 
senso di residenti nel granducato) come Isidoro Franchi e Giovanni Ba-
ratta41. Buona parte degli artisti in elenco coincidono con quelli attivi, tra 
il 1702 e il 1703, nel grande cantiere dei bracci dritti del Colonnato di San 
Pietro42: non solo Théodon, Ottoni e Monnot, che certo a Roma si erano 
già distinti per altri meriti, ma anche Paolo Morelli, Giuseppe Raffaelli, 
Francesco Gallesini e gli stessi Gramignoli, Giorgini, Fucigna, Baratta e 
Cametti, probabilmente selezionati tra i più valevoli del cantiere petrino 
(che d’altronde vide attivi anche artisti che possono definirsi poco più 
che scalpellini, come Francesco Pincellotti). Nel primo elenco di scultori 
[A.2] vanno altresì notate due particolarità: la prima, piuttosto sibillina, 
è la dicitura «se vi siano altri lavori» che introduce i nomi di Rusconi (!), 
Felici, Parisi e Giorgini43; la seconda, più comprensibile, riguarda i segni 
o meglio le barre (riprodotte per quanto possibile nell’appendice) che ac-
compagnano i nomi dell’elenco, due per ogni scultore a eccezione di una 
sola barra per De Rossi, Mazzuoli e Rusconi, non a caso i tre artisti presi 
in considerazione in A.1 per le statue vacanti. L’impressione dunque è 

da solo ben trentatré terrecotte tra bozzetti e modelli. Cfr. Conforti, The lateran apostles, 
appendice VI.K.5, p. 418.

40  T.M.L. Vale, A escultura italiana de Mafra, Lisboa 2002, pp. 49-54.
41  Sebbene almeno quest’ultimo vantasse un soggiorno romano nei primi anni novanta. 

F. Freddolini, Giovanni Baratta 1670-1747. Scultura e industria del marmo tra la Toscana e 
le corti d’Europa, Roma 2013, pp. 31-8.

42  Sul quale si veda Le statue berniniane del colonnato di San Pietro, a cura di V. Marti-
nelli, Roma 1987.

43  Il sospetto è che possa trattarsi di un elenco preesistente.



459  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

che i congregati abbiano impiegato la doppia barra sia per gli artisti già 
coinvolti, sia per quelli ritenuti non idonei. Per quanto riguarda il secondo 
elenco di scultori [A.3] va innanzitutto chiarito che la numerazione che 
precede alcuni nomi è redatta a matita, ed è presumibilmente ottocentes-
ca. Ogni nome è corredato da una barra, tranne gli ultimi due – Raffaelli e 
Maille – gli stessi artisti assenti dal primo elenco [A.2] e forse lì sostituiti 
da Vincenzo Felici e Ambrogio Parisi.

Non possiamo escludere che manchino alcuni fogli che testimoniavano 
ulteriori passaggi del processo selettivo, tanto più che tra le «proposizioni 
da considerarsi» nell’ultimo dei documenti del fascicolo [A.16] si afferma 
«che delli tre residuali scultori non si prenda veruno impegno, ma provis-
to il Mazzoli, che è della prima riga, gli altri due si scelghino tra li migliori 
della seconda riga»44.

Procedendo nell’analisi del fascicolo e appaiando documentazione af-
fine si può notare come un secondo elenco di terne composte da statua, 
committente e artista [A.5] costituisca di fatto la bozza del primo [A.1] 
– si veda l’errore di ripetere l’apostolo San Matteo e la sostituzione con il 
San Giovanni –, successivamente postillata a matita da un anonimo, che 
sembra offrire una possibile chiave di lettura alla sigla M.P. del tempo-
raneo committente del San Matteo, appuntando più in basso «monsignor 
Pignatelli»: un altro sodale di papa Albani che, di li a poco, sarebbe dive-
nuto cardinale (dicembre 1703). Poco si sa delle sue propensioni artis-
tiche, anche se ritengo possa aver commissionato, per ragioni di gratitu-
dine, una coppia di busti raffiguranti lo zio pontefice, Innocenzo XII, e 
appunto Clemente XI (Napoli, Museo di Villa Pignatelli), il secondo dei 
quali attribuibile a Lorenzo Ottoni45.

Il successivo elenco di committenti, artisti e statue [A.6] prende in 
considerazione solo nove apostoli, lasciando quindi in sospeso tre delle 
quattro statue prive di assegnazione nella prima prova (San Taddeo, San 
Simone e San Matteo), laddove il San Tommaso ha guadagnato (come or-
mai definitivo) lo scalpello di Legros; due degli scultori che inizialmente 

44  Una dimostrazione che Mazzuoli venne selezionato come primo tra gli scultori ‘resi-
duali’. Poiché nelle carte rintracciate non ci sono documenti che prevedano una prima e 
una seconda riga, è plausibile che ci si riferisca proprio al sistema delle barre.

45  V. Brunetti, “Basilicae Vaticanae Sculptor”. Lorenzo Ottoni e il sistema della scultura 
a Roma tra fine Sei e primo Settecento, tesi di dottorato, Scuola Normale Superiore di Pisa, 
2021, pp. 446-7, n. 74 (di prossima pubblicazione con L’Erma di Bretschneider).



460  Vittoria Brunetti

erano in calce sono adesso assegnatari di una statua: Rusconi con il San 
Filippo e Angelo de Rossi con il San Giacomo minore; circostanza che si 
spiega con la riduzione delle statue assegnate a Legros da due a una.

La datazione della lista deve a mio giudizio essere successiva all’8 di-
cembre 1703, quando il principe-vescovo di Wurzburg (Erbipoli) venne 
ringraziato da Clemente XI per aver deciso di prendere parte all’impresa 
proprio con la statua di San Filippo. Inoltre, è correttamente registrata la 
partecipazione dell’arcivescovo di Salisburgo (ringraziato a ottobre 1703 
senza esplicitare il soggetto scelto), ma già assegnatario del Sant’Andrea, 
sintomo che avesse ufficiosamente comunicato la scelta dell’apostolo al 
papa, più avanti palesata dalla causale dei suoi versamenti. Scompaiono 
dall’elenco i cardinali Bouillon e Sacripanti, forse a seguito dalle adesioni 
degli arcivescovi di Salisburgo ed Erbipoli.

Il repentino scambio di artisti tra alcuni mecenati rispetto all’elenco 
precedente – se si escludono le volontà già espresse dal papa, dal Medici 
e dal Corsini su Théodon, Andreozzi, e Foggini – dimostra che almeno in 
questa fase gli altri finanziatori non avessero indicato insieme al soggetto 
dell’apostolo anche un artista preferito, ma che fosse appunto la congre-
gazione ad aver selezionato la maggior parte degli artisti. Può forse fare 
eccezione il caso di Monnot e Colloredo (che poi non finanziò alcuna 
statua) giacché al momento della restituzione del disegno marattesco del 
San Paolo (1712-1713) lo scultore dichiarò di non averlo con sé, avendolo 
consegnato a suo tempo proprio al cardinale46. Solo in una seconda fase 
grazie al successo di certi modelli in grande rispetto ad altri, finanziatori e 
commissione si orientarono su specifici nomi.

La terza prova di assegnazione apostoli/committenti/artisti [A.7], datata 
3 gennaio 1704, è firmata da monsignor Fabio degli Abati Olivieri, cugino 
del papa e già canonico della basilica lateranense. L’assenza di Théodon 
sembra anticipare agli ultimi giorni del 1703 la decisione dello scultore 
di abbandonare il ciclo, laddove normalmente si datava alla primavera 
dell’anno successivo, con il rifiuto di iniziare il modello in grande del San 
Pietro47. La lista appare un tentativo di ovviare alla sua rinuncia, riparten-
do le sue statue (San Pietro e San Giovanni) tra gli scultori già selezionati, 

46  M. Loret, Carlo Maratti e gli scultori delle statue degli Apostoli in San Giovanni in 
Laterano, «Archivi d’Italia e rassegna internazionale degli archivi», s. II, 2, 1935, pp. 140-4.

47  Conforti, The lateran apostles, p. 117. Quindi appena un mese e mezzo dopo il chi-
rografo di Clemente XI.



461  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

ma ritardando di fatto l’assegnazione definitiva del San Paolo a Monnot48. 
Viene il dubbio che l’assegnazione dell’incarico del San Taddeo e del San 
Simone, assenti dall’elenco, rispettivamente a Ottoni e Moratti (che non 
compare mai) fosse ormai data per assodata giacché entrambi, insieme a 
Monnot (San Paolo), avrebbero iniziato a lavorare al modello in grande 
nel giro di qualche mese49. Ottoni, Monnot e Moratti furono infatti i primi 
artisti a cui venne ordinato di realizzare i modelli 1:1 dei marmi (primave-
ra-estate 1704), prima ancora di aver individuato tutti i finanziatori50. La 
collocazione nei tabernacoli in testa e in coda alla navata (fig. 2) doveva 
infatti ricoprire una certa importanza tanto per il fedele che entrava, tanto 
per quello che usciva51 e – sebbene siamo abituati a considerare il San  

48  Conforti, The lateran apostles, appendice II.A, pp. 263-4.
49  In questo tentativo di ricostruire lo svolgersi degli eventi certamente stona l’elenco 

di soli committenti in uno dei fogli seguenti [A.10] che si spiega solo con una datazione al 
1703, da accoppiarsi quindi a A.1, dacché considera il coinvolgimento del duca di Lorena, 
come prescritto dalla lista di possibili finanziatori in calce a quel primo elenco, al posto del 
cardinale Sacripanti (forse incerto sul da farsi). 

50  Cfr. Conforti, The lateran apostles, appendice II.B, pp. 267-8.
51  Ivi, p. 115.

2.	Basilica di San Giovanni in Laterano, interno, particolare dei tabernacoli verso la con-
trofacciata. Foto: Bibliotheca Hertziana – Max-Planck-Institut für Kunstgeschichte, 
Rom (Fotografo: Arnaldo Vescovo).



462  Vittoria Brunetti

Simone e il San Taddeo tra le prove meno riuscite – suscitarono probabil-
mente grandi aspettative all’inizio del progetto.

In sostanza fino a questa altezza cronologica la congregazione era anco-
ra nel pieno della selezione degli artisti, e non è escluso che lo fu ancora 
per qualche mese. Anche per queste ragioni quindi si decise di far realiz-
zare i modelli in grande di un numero ristretto di statue.

Tornando all’ultimo elenco, va notato come per Legros al principio del 
1704, prima di sostituire Foggini nella commissione del San Bartolomeo 
nell’estate di quell’anno, fosse stata nuovamente ventilata l’esecuzione di 
una seconda statua: il San Giovanni lasciato vacante da Théodon. Non 
è noto se questa eventualità sia mai stata comunicata a Legros, ma in 
questo contesto assume valore una lettera inviata da Carlo Mauro Bona-
cina a un’ignota «Vostra Signoria Illustrissima» [A.14], probabilmente 
un membro della congregazione, relativa proprio allo scultore francese. 
La missiva, che innanzitutto conferma la protezione accordata dai gesuiti 
a Legros, sembrerebbe scritta dalla chiesa del Gesù il 18 luglio 1704 – il 
condizionale è d’obbligo poiché l’ultima cifra è parzialmente oscura-
ta dalla rilegatura52. Il testo, che nell’incipit fa riferimento a un allegato 
(assente), annuncia un imminente soggiorno parigino di circa tre mesi 
dello scultore53; in vista del quale, a detta di Bonacina, sarebbe stato op-
portuno richiedere a Legros i modelli «per i marmi» e obbligarlo a firmare 
un accordo che al contempo lo rassicurasse della commissione e gli impo-
nesse di adeguarsi a quanto richiesto agli altri scultori. Se l’interpretazione 
della data è corretta, i marmi menzionati da Bonacina potrebbero essere 
identificati con quelli destinati al San Tommaso e al San Giovanni, a meno 
che il plurale «marmi» non si riferisca a più blocchi per ciascuna statua, 
come inizialmente stabilito dalla congregazione54. Il gesuita, dopo essersi 
spinto a descrivere le difficoltà della traduzione in marmo di quello che 
sembra il San Tommaso (fig. 3) e quasi scusandosi di questa interferenza, 
dichiara al suo interlocutore che, qualora lo volesse, egli potrebbe convin-
cere l’artista a portare i suoi ossequi a «Sua Eminenza», da identificare 
con il cardinal Pamphili, presidente della congregazione ma anche – si 
noti – committente de facto del San Giovanni. Il gesuita suggerisce che 

52  Concorrono all’interpretazione della data la cronologia generale del fascicolo e il rife-
rimento al San Tommaso. 

53  A oggi ignoto alla bibliografia.
54  Cfr. infra. 



463  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

3.	Pierre Legros, San Tommaso, Roma, San Giovanni in Laterano. Bibliotheca Hertziana – 
Max-Planck-Institut für Kunstgeschichte, Rom (Fotografo: Marco Leotta).



464  Vittoria Brunetti

con l’occasione allo scultore si sarebbero potuti richiedere i modelli in le-
gno, i disegni e la già citata sottoscrizione, in modo da far sbozzare i mar-
mi durante la sua assenza. Non è chiaro se questo materiale preparatorio – 
disegni e smusci55 – riguardi solo il San Tommaso o anche eventualmente 
il San Giovanni, ma è evidente che la rivendicazione di un’ideazione auto-
noma delle proprie statue da parte di Legros, che prescindesse quindi dal 
disegno fornito da Maratti, dovesse essere già emersa prima della specifica 
querelle sul San Bartolomeo, messa in luce da Anne-Lise Desmas56.

Bonacina ricorda poi come la trovata sarebbe stata assai gradita al Re di 
Portogallo che, tramite l’agente Antonio de Rego, aveva versato «con ogni 
prontezza» la cifra di 5000 scudi pattuita per il San Tommaso e avreb-
be desiderato vedere la statua messa in opera tra le prime nella navata di 
San Giovanni; in effetti il versamento del sovrano portoghese, in un’unica 
soluzione, è tra i primi ad essere effettuato, il 4 gennaio 170457. Poiché 
Filippo Leti fu inviato a Carrara insieme a Paolo Campi per «riconoscere» 
i marmi del San Tommaso e del San Giovanni solo nel 170758, è evidente 
che il piano di Bonacina saltò o non fu accolto dal congregato. Un anno 
prima, a seguito della messa in opera dei modelli nei tabernacoli, Rusconi 
aveva ottenuto il santo evangelista per volontà del Pamphili. Se davvero 
il coinvolgimento di Legros per questa statua fu per un certo tempo reale, 
non stupisce l’enorme disappunto del francese, quando al ritorno dal se-
condo soggiorno parigino (1715) vide l’ennesima opera – il San Giacomo 
maggiore – affidata a Rusconi59. Anche per questa si era ventilato il suo 
nome, quando nel 1713 ne venne offerto il finanziamento a Luigi XIV60.

55  Sui modelli in legno o smusci si veda Conforti, The lateran apostles, appendice I.39, 
pp. 249-50.

56  Desmas, Why Legros, p. 799. D’altronde lo palesa già Valesio nel maggio del 1703, pur 
esagerando i termini della questione ed estendendo la ritrosia alla direzione marattesca ad 
altri artisti coinvolti: «gli scultori di qualche grido si sono fatti intendere che se hanno a fare 
essi le statue, ne vogliono fare con proprio modello e non assoggettarsi a disegni di detto 
Carlo Maratta»; Valesio, Diario di Roma, p. 595.

57  Conforti, The lateran apostles, appendice VI. M1, p. 431.
58  Ivi, appendice II, p. 276.
59  Cfr. Ivi, appendice V.34, p. 334; V.42-43, pp. 339-40 (con bibliografia). 
60  Cfr. Correspondance des directeurs de l’Académie de France à Rome avec les surinten-

dants des bâtiments, publiée d’apres les manuscrits des Archives nationales par M. Anatole 
de Montaiglon; sous le patronage de la direction des Beaux-Arts, IV, Paris 1893, pp. 230-1, 



465  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

Come è noto altri committenti si unirono man mano all’impresa: il car-
dinale Portocarrero, che aderì nel 170861 e dall’anno successivo decise di 
finanziare il San Matteo (che passò da Balestra a Rusconi, probabilmente 
su suggerimento della congregazione)62; Giovanni V di Portogallo che nel 
1716 effettuò una donazione libera; l’elettore di Baviera responsabile a 
partire del 1718 del finanziamento del San Giacomo maggiore (già affidato 
a Rusconi) al posto del defunto cardinal de’ Medici. Altri patroni vennero 
chiamati in causa nel corso degli anni, come il già citato Luigi XIV che, 
dopo un primo timido coinvolgimento, si rifiutò di favorire il prestigio di 
Roma e di paragonarsi a personalità meno potenti di lui63.

Se dal punto di vista della scelta degli scultori è stato dimostrato che il 
coinvolgimento degli artisti d’Oltralpe nelle statue-chiave del ciclo non fu 
il risultato di un ‘inchino alla Francia’ nell’ambito della guerra di succes-
sione spagnola64, bensì il frutto di una serie di concause65, come ricorda 
Conforti la questione del coinvolgimento dei vari committenti non può 
prescindere da quelle complesse vicende: lo studioso giustifica la dilata-
zione dei pagamenti del principe di Wurzburg e il mancato completa-
mento della somma pattuita proprio con il progressivo atteggiamento 
filofrancese (suo malgrado) del pontefice66. E ancora la vigile attesa (dal 

240; Conforti, The lateran apostles, appendice V.22-23, pp. 322-4. Si veda anche ivi, ap-
pendice V.34, p. 334; V.42-43, pp. 339-40 (con bibliografia).

61  Baldeschi, Crescimbeni, Stato della santissima chiesa, pp. 35-6.
62  È possibile che non sia stata l’assenza di un mecenate o la concomitanza di altri im-

pegni a determinare l’abbandono di Balestra (Cfr. Conforti, The lateran apostles, p. 120): 
forse nessuna delle trentatré terrecotte (tra bozzetti e modelli) approntate dallo scultore 
senese passò al rigoroso vaglio della Congregazione. Non a caso il suo nome non compare 
tra gli artisti coinvolti nel ciclo menzionati da F. Posterla (Roma sacra e moderna, Roma 
1707, p. 585) – con soggetti diversi da quelli in parte già assegnati – nel 1707. 

63  Cfr. Conforti, The lateran apostles, pp. 93-8; Desmas, Why Legros, pp. 803-4.
64  C.M.S. Johns, French connections to Papal art patronage in the Rome of Clement XI, 

«Storia dell’arte», 67, 1989, pp. 279-85.
65  Desmas, Why Legros, p. 803. La libertà nelle assegnazioni delle statue nei documenti 

della Biblioteca Apostolica Vaticana certamente lo conferma. 
66  D’altronde con l’elezione di Giuseppe I (maggio 1705) i rapporti del papa si complica-

rono ulteriormente (Andretta, s.v. Clemente XI, p. 408) e non sembra un caso che l’ulti-
mo versamento del principe si dati all’aprile di quell’anno. Conforti, The lateran apostles, 
appendice II, p. 267.



466  Vittoria Brunetti

1705 al 1718) di Franz Lothar von Schonburg, arcivescovo di Magonza, 
prima di prendere parte all’impresa sarebbe da ascrivere alla necessità che 
le acque si calmassero. Altri ancora nel corso della guerra non erano mate-
rialmente in grado di aderire all’iniziativa67. Dunque, sebbene la questione 
vada approfondita tenendo conto della più aggiornata indagine storiogra-
fica, non si può escludere che la progressiva scomparsa dagli elenchi dei 
cardinali Bouillon e Colloredo, entrambi sgraditi a Versailles68, più che 
dipendere dalla loro volontà fosse un modo per non irritare Luigi XIV.

Ma il fascicolo in esame non dimostra solo le difficoltà della congre-
gazione con la selezione di artisti e committenti: è evidente infatti che lo 
sforzo dei sodali del papa fosse concentrato a pianificare ogni singolo as-
petto pratico e burocratico dell’impresa, dall’ideazione della formula per 
i pagamenti al Banco di Santo Spirito [A.9] allo spinoso problema della 
fornitura dei marmi [A. 4, 11-15].

I documenti testimoniano del lungo processo di definizione delle mi-
sure esatte dei marmi, della loro qualità e dei doveri imposti ai fornitori. 
La bozza di lettera inviata al principe di Carrara – Carlo II Cybo Malas-
pina – nel luglio 1704 [A.12] rivela che il mercante di marmi Giovanni 
Martino Frugoni doveva aver mandato un primo preventivo relativo a 
dei blocchi di altezza pari a 19 palmi invece che 20, troppo pochi forse per 
garantire agio agli scultori incaricati di eseguire statue di 18 palmi. Nella 
missiva si richiede che nel nuovo preventivo il fornitore si assuma gli ono-
ri della «conduttura», richiedendo contestualmente al principe di fornire 
altri nominativi per istituire una sorta di gara d’appalto.

Cronologicamente, il documento successivo dovrebbe essere la propos-
ta di Frugoni [A.13], strutturata in capitoli e relativa a blocchi di palmi 
20x10x7 «per quanto inteso dal fornitore» e probabilmente trasmessa 
sempre dal principe. Frugoni si impegnava a fornire marmi della massi-
ma qualità provenienti dalle cave del Polvaccio entro due anni dalla data 
dell’ordine (con l’impegno di cercare di anticipare il più possibile), a co-
prire i costi dello sbarco e delle tasse relative e a provvedere al trasporto 
negli studi degli scultori e alle sistemazioni sui cavalletti – dalla cui fornitu-
ra però si sganciava. Si impegnava anche a mettere in opera le statue nelle 
nicchie, lavoro delicatissimo, per il quale si accreditava come altamente 
qualificato, forte della pregressa esperienza nelle più importanti commis-

67  Ivi, pp. 97-8.
68  Andretta, s.v. Clemente XI, pp. 406-7.



467  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

sioni romane. Il documento si interrompe al quinto capitolo perché evi-
dentemente si sono persi i fogli successivi, ma è possibile ricostruirlo grazie 
a un’altra versione del tutto simile (almeno fino a quel punto) pubblicata da 
Edward J. Olszewski69. Il documento, conservato presso l’Archivio Storico 
del Vicariato, nei capitoli successivi offre diverse altre specifiche, tra cui il 
costo di ogni blocco (2800 scudi) e le modalità del pagamento (in quattro 
tranche corrispondenti a diverse fasi del lavoro); Frugoni ventilava anche la 
possibilità che la committenza richiedesse due pezzi di marmo per statua, 
pur ricordando la delicatezza di un’operazione del genere, soprattutto nella 
fase di giuntura; il mercante pretendeva però che gli scultori eseguissero i 
modelletti in legno o gesso «smusciati», con l’indicazione della scala, per 
favorire il lavoro di sbozzatura, spingendo inoltre per il completamento di 
un muro al porto di Ripa Grande che favorisse lo sbarco dei blocchi. Ripor-
tava inoltre le misure precedentemente fornitegli dalla congregazione, pari 
a palmi 19x11x6 e 2/3 (cfr. A.12) e aggiungeva un nuovo capitolo, il quin-
dicesimo, registrando le ultime dimensioni comunicategli dalla congrega-
zione (palmi 20x11x8) e calcolando un aumento del costo a 3000 scudi per 
blocco (a patto che la congregazione gli avesse affidato tutte e 12 le statue). 
Nel sedicesimo capitolo, evidentemente aggiunto in terza battuta, Frugoni 
afferma di aver stabilito con il conte Giulio Bussi il prezzo di ogni blocco 
per 2970 scudi, facendosi carico anche del trasporto dei modelli in grande 
dalle nicchie del Laterano allo studio degli scultori70. Il documento dimos-
tra una serrata contrattazione tra la congregazione e il fornitore, testimo-
niata anche dal fascicolo in esame71.

Tra i documenti della Biblioteca Apostolica Vaticana segue infatti una 
bozza della congregazione [A.11] che prescrive l’aumento della dimen-
sione dei blocchi fino a palmi 20x11x9, menzionando la possibilità di ri-

69  E.J. Olszewski, Giovanni Martino Frugone, Marble Merchant, and a Contract for the 
Apostle Statues in the Nave of St John Lateran, « The Burlington Magazine», 128, 1986, pp. 
659-66. Lo studioso data il contratto al 1703. 

70  Si veda ivi, p. 663 per l’utilizzo dell’unità di misura della carrettata, cui fa riferimento 
sia il contratto dell’Archivio Storico del Vicariato che il documento A.15 del fascicolo nel 
volume della Biblioteca Apostolica Vaticana.

71  Una conferma indiretta viene dalla lettera inviata il 6 settembre 1704 inviata da Filip-
po Patrizi a Lorenzo Corsini, che riporta come in quel momento la congregazione stesse 
trattando con un mercante per condizioni simili a quelle qui esaminate. Desmas, Why 
Legros, p. 799 e appendice 3, p. 805.



468  Vittoria Brunetti

durne il peso tramite l’utilizzo di modelli in gesso o legno (i famosi smu-
sci), eseguiti a Roma e funzionali a fornire indicazioni per una sbozzatura 
più accurata. Il documento è però barrato, sintomo che la congregazione 
potrebbe aver avuto un ripensamento. Suppongo infatti che la proposta 
finale di accordo – che portò Frugoni ad aggiungere nuovi capitoli all’of-
ferta precedente – sia quella espressa in 14 punti [A.13], con relativa bozza 
preparatoria [A.14]. Le misure dei blocchi sono state infatti nuovamente 
riviste e ascendono ora proprio a 20 palmi x 10 x almeno 8 di profondità. 
La congregazione cerca di accelerare i tempi stipulando un primo accordo 
per sei marmi, chiarendo che entro ottobre (1705?) il fornitore avrebbe 
dovuto farne giungere a Roma almeno tre. Le specifiche sulla qualità dei 
marmi si fanno molto più particolareggiate rispetto a quelle già espresse 
da Frugoni, inoltre non si accetta che i blocchi provengano genericamente 
dalle cave del Polvaccio, ma ci si riserva di identificare la cava migliore al 
momento dell’accordo formale. Le condizioni di trasporto sono le stesse 
avanzate da Frugoni, ma si specificano i termini del controllo della qualità 
al momento dello sbarco a Ripa Grande, con la designazione di periti di 
parte e la prescrizione di controlli specifici. Si fa infine riferimento al pa-
gamento – in quattro tranche col progredire del lavoro, ma senza indicare 
alcuna cifra. Sul finale si torna ancora sulle condizioni del trasporto, men-
zionando ogni singolo passaggio, dalla cava a San Giovanni in Laterano, 
e richiedendo la formalizzazione dell’accordo tramite contratto, nonché 
la necessità di identificare almeno due contraenti della controparte per 
motivi di tutela. In quella che ritengo sia la bozza [A.14] la congregazione 
si spinge a tratteggiare la formula di accettazione da parte dei mercanti, 
a indicare alcune specifiche sui prezzi e a stilare un dettagliato elenco dei 
vantaggi derivati dall’affidare ai fornitori tutte le operazioni accessorie. Il 
commento finale relativo ai due principali rischi che si sarebbero corsi nel 
sobbarcarsi queste operazioni fa quasi sorridere: «Uno è di non uscirne 
con onore, et un solo sbaglio che succeda subito si dirà “Ha voluto far da 
sé, bisogna che ognun faccia l’arte sua”. L’altro è di spendere molto più. 
Experientia docet».

Sembrerebbe però che Frugoni, sordo alle cavillose richieste dei congre-
gati, si sia limitato, come detto, ad aggiungere nuovi capitoli alla propos-
ta precedente. Evidentemente gli accordi non andarono a buon fine: lo 
studio di Conforti ha infatti dimostrato che l’appalto dei marmi fu otte-
nuto da Giovanni Battista Boldrini72, che fece arrivare i primi tre blocchi 

72  Conforti, The lateran apostles, p. 343.



469  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

nell’estate del 1706, mentre Frugoni si occupò del trasporto di alcuni mo-
delli e marmi73. Il prezzo accettato da Boldrini è effettivamente molto più 
basso (circa 2400 scudi per blocco), ma non sembra comprendere tutte 
le clausole di trasporto desiderate dalla congregazione. Lo stesso vale per 
il controllo della qualità dei marmi che, invece di avvenire al momento 
dello sbarco a Roma, venne effettuato a Carrara, principalmente da Leti e 
Campi ma anche dagli stessi scultori74.

Il fascicolo contenuto nel manoscritto vaticano costituisce un vero e 
proprio insight sui primi passi mossi dalla congregazione nell’ambito della 
commissione lateranense, palesando l’enorme sforzo organizzativo messo 
in campo dal pontefice. Da quanto è emerso, fino ai primi mesi del 1704 
l’assegnazione degli apostoli era estremamente mutevole, motivo per il 
quale nella primavera-estate di quell’anno si iniziarono i modelli 1:1 di tre 
sole statue. Questa indecisione deve aver ritardato anche la realizzazione 
di bozzetti e modelli. È evidente dunque che gli eventi non si svolsero al 
ritmo serrato finora immaginato, lasciando spazio a errori e cambi di rotta 
che rivelano tutta l’umanità dell’impresa.

Appendice

Regesto e parziale trascrizione dei documenti riguardanti gli apostoli lateranensi 
in Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb. Lat. 4591, cc. 137r-164r

[A.1]
c. 137r

«n° 6. Nomi de’ scultori, e delle statue assegnate
c. 137v

San Pietro _ il papa _ M[onsù] Teodone
San Paolo_ cardinale di Buglione_ M[onsù] Logrò

73  Ivi, appendice VI, pp. 345-435 (passim). Poiché Conforti non segnala tutti i docu-
menti di trasporto, non è noto se Frugoni se ne sia occupato per tutti gli apostoli. Si veda 
Desmas, Why Legros, pp. 799-800 per la fornitura del marmo del San Bartolomeo, a carico 
di Legros ma compresa nel pagamento pattuito con lo scultore.

74  Conforti, The lateran apostles, appendice VI, pp. 343, 345-435(passim). Per il coin-
volgimento di Ottoni e Mazzuoli cfr. ivi, pp. 375, 436.



470  Vittoria Brunetti

San Filippo_cardinale Colloredo_ M[onsù] Monò
San Giacomo maggiore_cardinale de Medici_Andreozzi
San Bartolomeo_cardinale tesoriero_Fugini
San Andrea_cardinale Sacripante_ M[onsù] Logrò
San Giacomo minore_Paolo Girolamo Torre_Lorenzo Ottoni
San Matteo_M. P._
San Giovanni_cardinale Panfilio_ M[onsù] Teodone
San Simone_
San Taddeo_
San Tommaso_Re di Portogallo_

Rusconi
Mazzuoli
Angelo Rossi

c. 164r
restano senza assegnamento
San Matteo
San Tadeo
San Simone
Speranze[?]
Vescovi Paderborn
	 Lorena 
	 Lisbona
	 E uno [?]

[A.2]
c. 138r

«Regalo di sc. 100 e di sc. 90

M[onsù] Teodone //
M[onsù] Logrò //
M[onsù] Monò //
Andreozzi //
Fugini //
Lorenzo Ottoni //
Girolamo Gramignoli //
Pietro Papaleo //



471  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

Francesco Moratti //
Bernardino Cametti romano //
Paolo Morelli //
Pietro Balestra //
Isidoro Franchi fiorentino //
Angelo de Rossi /
Giovanni Baratta //
Francesco Gallesini //
Giuseppe Mazzuoli /
Andrea Fucigna dà Massa detto Carrarino //
Se vi siano altri lavori
Camillo Rusconi /
// Vincenzo [Felici]
// Ambrogio [Parisi]    Scolari del Guidi
Simone Giorgini //»

[A.3]
c. 140r

[2 -]75«M[onsù] Teodone /
[3 -] M[onsù] Logrò /
[7 -] M[onsù] Monò /
       Andreozzi /
       Fugini /
[6 -] Lorenzo Ottoni /
[4 -] Gioseppe Mazzuoli /
[1 -] Camillo Rusconi /
[5 -] Angelo de Rossi /
[8 -] Pietro Papaleo /
[9 -] Francesco Moratti /
       Bernardino Cametti Romano /
       Giovanni Baratta /
       Andrea Fucigna dà Massa detto Carrarino 
       Simone Giorgini /
       Girolamo Gramignoli /

75  La numerazione che precede alcuni dei nomi è redatta a matita ed è presumibilmente 
ottocentesca. Per riproporla è stato utilizzato il corsivo tra quadre.



472  Vittoria Brunetti

       Paolo Morelli /
       Pietro Balestra /
       Isidoro Franchi Fiorentino /
       Francesco Gallesini /
       Gioseppe Raffaelli 
       Michele Maglia»

[A.4]
cc. 141r-v

Comunicazione circa la proposta di appalto avanzata da Giovanni Martino 
Frugoni per la fornitura dei marmi delle statue degli Apostoli lateranensi, di 
dimensioni «per quanto a inteso» di palmi 20x10x7 ciascuna per un totale di 
palmi 1400 (carrettate 46 palmi 20) 

Capitoli della proposta:
1.	 Massima qualità del marmo: proveniente dalle cave del Polvazzo a Carrara, 

«senza peli e altri difetti», pena la sostituzione gratuita. 
2.	 Tempistiche previste per la consegna: entro due anni dalla data dell’ordine, 

con la promessa di «fare ogni sforzo possibile per farli venire prima».
3.	 Sbarco e gabella al porto di Ripa Grande a spese del fornitore, e conseguente 

controllo della qualità del marmo da parte della committenza.
4.	 «Conduttura» dei marmi nello studio degli scultori e loro «alzatura» su cavalletti 

«o altri legni», sempre a spese di Frugoni, esclusa la fornitura del legname.
5.	 Una volta terminate le statue, impegno di Frugoni nel trasporto a San Giovanni 

e nella messa in opera dentro le nicchie con «tutta la diligenza posibile e 
inimaginabile», adducendo l’esperienza pregressa presso l’Accademia di 
Francia, l’altare di Sant’Ignazio al Gesù, e altre statue su cui la committenza 
può facilmente informarsi. 

[A.5]76

c. 143r
[a sinistra dell’elenco: Mazzola]
San Pietro _ il papa _m[onsù] Teodone

76  Con ogni probabilità si tratta della bozza dell’elenco A.1. Lo si evince dalla correzione 
dell’apostolo assegnato al cardinal Pamhili. L’elenco è postillato a matita, presumibilmente 
nell’Ottocento. Le postille sono riportate in corsivo tra quadre.



473  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

San Paolo_ cardinale di Buglione_ m[onsù] Logrò
San Filippo_cardinale Colloredo_ m[onsù] Monò
San Giacomo maggiore_cardinale de Medici_Andreozzi
San Bartolomeo_cardinale tesoriero_Fugini
San Andrea_cardinale Sacripante_ m[onsù] Logrò
San Giacomo minore_Paolo Girolamo Torre_Lorenzo Ottoni
San Matteo_M. P._ [Rusconi/Angelo Rossi]
San Matteo Giovanni_cardinale Panfilio_ m[onsù] Teodone
San Simone_
San Taddeo_ [Camillo Rusconi monsignor Pignatelli]
San Tommaso_Re di Portogallo_ [Camillo Rusconi Lorenzo Ottoni]

Rusconi
Mazzuoli
Angelo Rossi

[A.6]
c. 145r

«San Pietro _ il papa _ monsù Teodon
San Paolo_ cardinale Coloredo _ Monò
San Filippo _ vescovo d’Erbipoli _ Rusconi
San Giacomo maggiore_ cardinale de Medici_Andreozzi
San Bartolomeo _ monsignor Tesoriero_ Fugini
Giacomo minore _ signor Torri_ Angelo Rossi
San Giovanni _ cardinal Panfili _ Teodon
San Tomaso _ re di Portogallo_ Legrò
Sant’Andrea _ arcivescovo di Salsburgh _Ottone»

[A.7]
c. 147r

«San Pietro Nostro Signore Lorenzo Ottone
San Paolo monsignor vescovo di Erbipoli Mazzoli senese
San Andrea monsignor arcivescovo di Salzburg Camillo Rusconi
San Giacomo maggiore signor cardinale de Medici Andreozzi fiorentino
San Giovanni signor cardinale Panfilij Le Grò
San Filippo signor Colloredo monsù Monò
San Giacomo minore signor Girolamo Torre Angelo Rossi
San Bartolomeo monsignor tesoriere Fuggini Fiorentino
San Tomaso Rè di Portogallo Le Grò



474  Vittoria Brunetti

Mano di monsignore Olivieri
Con S. [†] il di 3 Gennaro 1704»

[A.8]
c. 149r

Testo con appunti di difficile decifrazione. Vi si menzionano Pierre Legros, 
monsignor Curzio Origo, padre Antonio de Rego e «il signor Carlo».

[A.9]
c. 150r

«Si è dato credito nel Banco di Santo Spirito di Roma di sc. cinque mila moneta à 
libera dispositione della Santità di Nostro Signore papa Clemente XI, recò contanti 
N.N., e disse denari di N.N., suo principale, per la spesa d’una statua di marmo 
dell’apostolo Sant’Andrea da collocarsi nella basilica di San Giovanni Laterano»

c. 151v
«Formola di cedola da farsi concernente alle statue di San Giovanni Laterano fatta 
da monsignor Orighi» 

[A.10]
c. 152r

Papa _ _ _ San Pietro
Cardinale di Buglione _ _ _ San Paulo 
Cardinale Panfilio _ _ _ San Giovanni apostolo
Rè di Portogallo _ _ _ San Tomaso
Principe di Lorena _ _ _ San Andrea
Cardinale de Medici _ _ _ San Giacomo maggiore
Cardinale Coloredo _ _ _ San Filippo
Monsignor Corsini _ _ _ San Bartolomeo

[A.11]
cc. 153r-v

Bozza (barrata) delle condizioni da imporre ai fornitori di marmo: sono prescritte 
dimensioni maggiori di quelle inizialmente intese da Frugoni, ossia palmi 
20x11x9. Oltre ai requisiti di qualità e alle condizioni di trasporto – da Carrara a 
Roma e all’interno di Roma a spese del fornitore –, si fa riferimento ai modelli in 



475  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

grande, di gesso o legno, grazie ai quali sarà possibile inviare marmi più leggeri, 
presumibilmente in quanto sbozzati in situ sulla base di quei modelli.

[A.12]
c. 154r

Bozza (barrata) di lettera datata luglio 1704 e indirizzata al principe di Carrara: si 
ringrazia il principe per la trasmissione dell’offerta dei fornitori – presumibilmente 
quella di Frugoni –, specificando però che l’altezza dei marmi deve essere di 20 
palmi e non 19. Si fa inoltre riferimento «a tutte le cose che si richiederanno per 
la condotta di tale impresa» – assenti dal preventivo di Frugoni – e si domanda 
al principe se ci siano altri possibili fornitori con i quali si possa «contrattare». 

[A.13]
cc. 156r-157r

Bozza con elenco delle condizioni relative alla fornitura dei marmi, in 14 capitoli, 
s.d.: 
1.	 Numero dei marmi che «presentemente si devono commettere»: 6.  
2.	 Misure: palmi 20x10x8 (almeno), «come dalli modelli che si daranno e note 

che si consegneranno». 
3.	 Tempi di consegna: da decidere, ma necessità di avere a Roma almeno tre 

blocchi entro il «prossimo mese di ottobre».
4.	 Garanzie di qualità dei blocchi: «sani, saldi, senza peli o versi, o altri difetti».
5.	 Garanzie estetiche: «bianchi e senza macchie notabili».
6.	 Origine dei marmi: provenienti da una particolare cava, da specificarsi nella 

richiesta ufficiale, con la condizione che sia la migliore.
7.	 Condizioni di trasporto: cavatura e conduttura da Carrara al porto romano 

di Ripa Grande a carico dei fornitori, come anche il trasporto nello studio 
degli scultori, l’«alzatura» e la sistemazione sui cavalletti, da effettuarsi «a 
soddisfazione dei medesimi scultori», ai quali compete invece l’acquisto dei 
materiali per i cavalletti; trasporto a San Giovanni in Laterano e collocazione 
nella nicchia a carico dei fornitori.

8.	 Controllo qualità: da effettuarsi dopo lo scarico dei blocchi al Porto di Ripa 
Grande e prima del trasporto negli studi degli scultori; qualora non ne siano 
riscontrate la qualità e le misure corrette, i blocchi rimarranno a carico dei 
mercanti che dovranno avvisare la congregazione.

9.	 Per i marmi «approvati per buoni» dai fornitori, è ordinata la designazione di 
due periti, uno per parte, al fine valutarli.



476  Vittoria Brunetti

10.	Necessaria la misurazione dei «vuoti e pieni», «cioè il passetto solito usarsi».
11.	Costi di dogana a carico dei fornitori.
12.	Pagamento in quattro tranche: al momento dell’ordine, come caparra; a 

seguito dello sbarco a Ripa Grande; dopo la collocazione nello studio degli 
scultori; e, infine, a seguito della messa in opera nei tabernacoli di San 
Giovanni in Laterano. Non è specificato l’importo di ogni tranche.

13.	Spese inerenti il marmo tutte a carico del fornitore: cavatura, trasporto sulla 
spiaggia, imbarco sulle navi, trasporto per mare, costi di dogana, scarico, 
trasporto negli studi, sistemazione sui cavalletti, trasporto e messa in opera 
nelle nicchie di San Giovanni, «con ogni altra spesa per tali effetti qui non 
espressa ed anche impensata». Tutte condizioni da formalizzarsi tramite un 
contratto redatto da un notaio «con tutte le solite clausole e sicurtà idonee».

14.	Si richiede in aggiunta che la controparte contraente – dunque i fornitori – 
siano, per ragioni di tutela, più d’uno.

Stanti questi termini, si richiede un preventivo, ricordando i vantaggi che una 
commissione di questo genere può arrecare al fornitore prescelto.

[A.14]
cc. 158r-159v

«Illustrissimo Signore e Padrone colendissimo

[a lato sn]: di parlare à Monsù [le] Gros, si compiaccia leggere questo ristretto

Qui unita trasmetto a Vostra Signoria Illustrissima la consaputa scrittura77. 
Intendo che monsù le Gros stia di partenza per Parigi, per lo che starà assente 
circa tre mesi, se così paresse a Vostra Signoria Illustrissima, potrebbe prima della 
partenza fare i suoi modelli per i marmi e, assicurandolo dell’opera, obbligarlo 
con qualche breve scrittura à stare à quello faranno gli altri scultori. Circa il sasso, 
pare che senza pregiudicio della bontà dell’opera potrebbesi insitare quel braccio 
che sta per aria con un pezzo di panno sotto e quel pezzo di marmo, al quale il 
santo s’appoggia, e così restarebbe la figura sana, e molto si sparagnerebbe[?] però 
mi rimetto alla superiore prud[enza] di Vostra Signoria Illustrissima. Ma perch’io 
non è bene che m’imischi in questi affari e stia lontano di dar una minima ombra 
se così lei giudicasse lo persuaderei, che si portasse à rendere il dovuto ossequio 

77  Purtroppo non si è conservato l’allegato. 



477  Scultori, committenti e marmi per gli apostoli lateranensi: nuovi documenti

a Sua Eminenza e con tal occasione Vostra Signoria Illustrissima potrebbe 
richiedere sì i modelli di legno e suoi disegni sottoscritti, ed anche l’obbligo di 
stare a ciò faranno gli altri scultori, il che servirà anche a lui di quiete d’animo, 
facendogli per sua sicurezza qualche biglietto[?].
Monsù le Gros è spedito ne’ suoi lavori, e molto probabile che, frattanto che lui 
starà assente, si possa concertare con i mercanti de marmi e, con i modelli alla 
mano, si potrebbero far preparare i sassi, che sò riuscirebbe grato al serenissimo 
Rè di Portogallo, che fosse de’ primi a far mettere in San Giovanni la statua, 
avendo con ogni prontezza, per mano del padre Antonio de Rego, contribuito 
la sua parte. Attenderò da Vostra Signoria Illustrissima qualche cenno, se devo 
inviare Monsù le Gros, o pure se giudica più spediente per tenermi fuori del 
ballo, mandargli un messo à dire che, avendo presentito sia di partenza, Sua 
Eccellenza desidera parlargli, ciò dovrebbe seguire per tutto domani, mentre per 
questo m’hà detto se poteva voleva partire lunedì. Io che la benignità di Vostra 
Signoria Illustrissima saprà compatire[?] se le dò questo incomodo, mentre 
[†] divotamente la riverisco, mi rallegro[?] di Vostra Signoria Illustrissima Dal 
Giuesù 18 luglio 1704 [?]
Lo supplico mettermi a piedi di Sua Eminenza.

[P.S.] Dopo scritto è venuto da mè monsù le Gros, e lo trovo molto turbato, gli ho 
detto sarebbe dovere [†] da Sua Eccellenza, non gli ho detto cosa alcuna lascio a 
Vostra Signoria Illustrissima tutta la facenda, l’interroghi, senta i suoi dubij, e gli 
ponga dove abbisogna i suoi rimedij. 
Devotissimo e obbligatissimo servitore 
Carlo Mauro Bonacina»

[A.15]
cc. 160r-161v

Altra bozza con elenco delle condizioni relative alla fornitura dei marmi, in 14 
capitoli, s.d. Sostanzialmente sono le stesse elencate al doc. n. 12. 
Segue una bozza di testo con cui i mercanti dovrebbero accettare le condizioni 
imposte dalla congregazione: 
«Io infrascritto, avendo ben lette e considerate le sopra dette condizioni, le accetto 
e, inerendo a quelle, mi obbligo dare marmi statuarij di Carrara, e li seguenti 
prezzi cioè:
Pezzi da una carrettata fino alle quattro a ragione di sc. 13 la carrettata
Da quattro fino a sei a ragione di sc. 14 visto[?] sopra
Da sei fino a nove a ragione di sc. 23 vt sopra



478  Vittoria Brunetti

Da nove fino a dodici a ragione di sc. 32 vt sopra
Da dodici fino a quindici a ragione di sc. 44 vt sopra
E segue al numero delle carrettate che bisognano»

Seguono le «Ragioni per le quali è bene obbligare i mercanti a tutte le dette 
operazioni incorporate nel prezzo dei marmi:
1.	 Tali mercanti hanno maggior esperienza, sanno le difficoltà e i modi di 

superarle
2.	 Hanno uomini prattici a simili operazioni
3.	 Hanno gli ordegni a proposito, e se non gli hanno tutti, sanno dove trovarli
4.	 Stanno oculatissimi, acciò non segua errore, mentre vi considerano il proprio 

interesse
5.	 Essendo la machina in una solamente, distribuisce i tempi, le persone in 

modo che una succeda prontamente all’altra, e per conseguenza con maggior 
speditezza e brevità

6.	 Facendo li mercanti, oltre la provisione de’ marmi, anche tutte le operazioni 
necessarie alle condotte, ne riceveranno gran vantaggio e di questo medesimo 
ne parteciperà anche il compratore, mentre quelli nel fare la loro oblazione, 
avranno riguardo al tutto e staranno bassi né prezzi.

Né mai si lasciasse persuadere il principale il riservargli e far da sé dette opere, di 
condurre, scaricare etc. poiché a due risichi [sic] si espone. Uno è di non uscirne 
con onore, et un solo sbaglio che succeda subito si dirà “Ha voluto far da sé, 
bisogna che ognun faccia l’arte sua”. L’altro è di spendere molto più. Experientia 
docet».

[A.16]
c. 162r

«Proposizioni da considerarsi
-	 Che si faccia sia bene farsi il deposito di scudi 5000 à disposizione di 

Nostro Signore dal signor cardinale Panfili, sicome da ognuno di questi 
altri benefattori, e particolarmente da quelli che non sono in Roma, ma 
della medesima somma à disposizione pure di Sua Santità»

-	 Che delli tre residuali scultori non si prenda veruno impegno, ma 
provisto il Mazzoli, che è della prima riga, gli altri due si scelghino tra li 
migliori della seconda riga».



Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 479-499

La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico 
in Claude Lévi-Strauss
Lorenzo Bartalesi

Abstract	 The place of aesthetic problems in Claude Lévi-Strauss’s 
thought has long been neglected or reduced to concerns internal to a theo-
ry of art. Far from assigning to aesthetics an ornamental function of theory 
and to aesthetic phenomena a peripheral space of social organisations, Lé-
vi-Strauss sees aesthetic perception as a fundamental condition of human 
existence and offers precious insights into a more general investigation of 
its role in the processes of cultural production. The aim of the article is to 
bring out the unexpressed virtuality of Lévi-Strauss’ aesthetic thought as a 
model for the current research on aesthetic phenomena, firstly by follow-
ing Lèvi-Strauss’s exhortation to think of the aesthetic in terms of a logic 
of the concrete that produces orders of intelligibility within the sensible, 
then by inaugurating a dialogue between the Lévi-Straussian investigation 
of the logical operations of wild thought and current approaches to the aes-
thetic functions of cognition within the framework of human evolution. 

Keywords: Claude Lévi-Strauss; Aesthetics; Sensible; Intelligible
Parole chiave: Claude Lévi-Strauss; Estetica; Sensibile; Intelligibile 

Accesso aperto/Open access
© 2023 Lorenzo Bartalesi (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_07

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 15.08.2023
Accepted 	  18.12.2023
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico 
in Claude Lévi-Strauss
Lorenzo Bartalesi

C’est un fait que les problèmes d’esthétique ont dans ma pensée toujours joué un rôle 
considérable. […] au fond, ce sont les problèmes d’esthétique qui peuvent apparaître 
comme des problèmes majeurs pour les sciences humaines, parce que, aussi étrange 
que cela soit, quand nous éprouvons une émotion esthétique très profonde – que ce 
soit en écoutant une oeuvre musicale, en regardant un tableau ou une statue –, nous 

sommes absolument incapables de justifier en raison cette émotion1.

1.  Lévi-Strauss e l’estetica filosofica

Il ruolo svolto dai problemi estetici nel pensiero di Claude Lévi-Strauss 
è stato a lungo trascurato2 o ricondotto a preoccupazioni interne ad una 
teoria dell’arte3. Una tale situazione è almeno in parte dovuta alla vaghez-
za dei confini concettuali del campo estetico che ha condotto in antropo-
logia sociale ad una marginalizzazione della nozione di estetica, conside-
rata una categoria etnocentrica prodotto del processo di soggettivazione 

1  C. Lévi-Strauss, Le sensibile et l’intelligibile, in J.-C. Monod (a cura di), Dictionnaire 
Lévi-Strauss, Paris 2022, pag. 1154.

2  Molto significativamente la voce Esthétique è assente tanto nel Vocabulaire de Lévi-
Strauss di Patrice Maniglier (Paris 2002) quanto nel recente Dictionnaire Lévi-Strauss a 
cura di Jean-Claude Monod (Paris 2022).

3  Si veda l’esempio classico di José Guilherme Merquior, il quale si pone programmati-
camente «le but d’isoler schématiquement quelques pages consacrées soit à considération 
de l’art en soi, soit à l’ètude des arts». J.G. Merquior, L’esthétique de Lévi-Strauss, Paris 
1977, pag. 6. Per un contributo recente che va nella stessa direzione si veda C. Godin, 
La dimension esthétique dans la pensée de Lévi-Strauss, «Cités», 81, 2020, pp. 95-105. Per 
una collocazione del problema dell’arte nell’insieme dell’opera lévi-straussiana, si veda M. 
Hénaff, Claude Lévi-Strauss et l’anthropologie structurale, Paris 2011, pp. 299-333.



482  Lorenzo Bartalesi

proprio della modernità occidentale4. Ciò nonostante, anche alla luce di 
affermazioni esplicite come quella qui in esergo, appare di difficile com-
prensione la scarsa attenzione critica dedicata all’estetico nell’economia 
della riflessione lévi-straussiana5. Lungi dall’assegnare all’estetica una fun-
zione ornamentale della teoria e ai fenomeni estetici uno spazio periferi-
co delle organizzazioni sociali, Lévi-Strauss vede nella percezione estetica 
una condizione fondamentale dell’esistenza umana e offre preziose indi-
cazioni ai fini di una più generale indagine sul suo ruolo nei processi di 
produzione e trasmissione culturale.

In forte sintonia con l’attuale revisione in senso antropologico e natural-
istico delle categorie dell’estetica filosofica, Lévi-Strauss assegna all’ambi-
to dell’estetico un’estensione più ampia di quella tradizionalmente asseg-
natagli dall’antropologia dell’arte o dall’estetica comparata, delineando un 
modello teorico di grande ricchezza non ancora debitamente esplorato. 
Far emergere le virtualità ancora inespresse di un tale modello a vantaggio 
dell’attuale ricerca sui fenomeni estetici è il compito di queste pagine: in 
primo luogo, seguendo l’esortazione di Lévi-Strauss a pensare l’estetico 
nei termini di una logica del concreto che produce ordini di intelligibilità 
nel cuore stesso del sensibile; in secondo luogo, inaugurando un dialogo 
tra l’indagine lévi-straussiana delle operazioni logiche del pensiero selvag-
gio con gli attuali approcci che interrogano ruolo e natura delle funzioni 
estetiche della cognizione nel quadro più ampio dell’evoluzione umana. 

L’obiettivo dell’articolo è, pertanto, quello di mostrare come l’indagine 
lévi-straussiana sull’estetico non sia solo solo una componente cruciale del 
progetto di un’antropologia strutturale ma soprattutto costituisca un pas-
saggio speculativo interno ad una necessaria riformulazione dell’estetica 
filosofica tradizionale nei termini di una prospettiva autenticamente an-
tropologica6. Nell’economia dell’articolo, un tale intento di natura squisi-
tamente filosofica andrà a discapito di un’analisi maggiormente attenta 

4  Per un esempio eloquente di tale marginalizzazione si veda A. Gell, Art and agency, 
Oxford 1998.

5  Con l’eccezione notevole dello studio di Y. Simonis, Claude Lévi-Strauss ou la “Passion 
de l’inceste” (Paris 1961) occorrerà aspettare la pubblicazione di B. Wiseman, Lévi-Strauss, 
Anthropology and Aesthetics (Cambridge 2007) per avere una trattazione completa del 
problema estetico in Lévi-Strauss. 

6  Per un primo passo in direzione di tale riformulazione mi permetto di rimandare a L. 
Bartalesi, Antropologia dell’estetico, Milano 2017.



483  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

ai terreni di documentazione e di ricerca (arte primitiva, miti, sistemi di 
classificazione) sui quali incessantemente si esercita la riflessione filosofica 
lévi-straussiana. Se questa scelta, da un lato, non può che ‘tradire’ la pe-
culiarità metodologica e argomentativa di Lévi-Strauss, impoverendone 
al contempo la straordinaria ricchezza documentativa, dall’altro, essa 
permette di tradurre i risultati dell’estetica lévi-straussiana in forme con-
cettuali in grado di essere operative all’interno del dibattito estetologico 
contemporaneo7.

Recentemente, una nuova importante generazione di interpreti ha de-
lineato i contorni di una «svolta estetica dell’antropologia strutturale», ev-
idenziando la «reciproca implicazione di estetica e antropologia» all’opera 
nei procedimenti fondamentali dell’analisi strutturale. Gli attuali studi 
sulla cognizione estetica, dal canto loro, ci mettono nelle condizioni di 
riformulare la lévi-straussiana logica del sensibile nel quadro di un’indag-
ine transdisciplinare, rinnovando al tempo stesso le categorie tradizionali 
dell’estetica filosofica.

Ma quali sono i rapporti dell’estetica lévi-straussiana con l’estetica filo-
sofica tradizionale? In appendice all’edizione la Pléiade delle Œuvres di 
Lévi-Strauss, Martin Rueff ha coniato la felice formula di «esthétique sau-
vage» per indicare la teoria estetica che Lévi-Strauss delinea nelle pagine 
dell’ultima opera pubblicata in vita, Regarder, écouter, lire (1993). Come 
il pensiero selvaggio si definisce in relazione ad un pensiero prodotto del 
«miracolo greco» che non esaurisce il pluralismo della razionalità umana, 
l’esthétique sauvage è quell’estetica antropologica in grado di restituire, 
mediante gli strumenti e i metodi dell’indagine etnologica, le parzialità e 
i pregiudizi di una specifica area del discorso accademico sorta nel XVIII 
secolo con Baumgarten e Hume e che ha raggiunto forma compiuta con 
la terza critica kantiana e la filosofia dell’arte hegeliana.

L’estetica selvaggia lévi-straussiana ha l’ambizione di confutare l’esteti-
ca quale sfera autonoma della razionalità del soggetto moderno, ricondu-
cendo i fenomeni estetici alla loro autentica dimensione antropologica. 
Come lo strutturalismo sfida il primato del soggetto conoscente, l’estetica 
selvaggia si rifiuta di concedere un privilegio epistemico al soggetto con-
templatore dell’estetica filosofica, sia in un senso trascendentale kantiano 

7  Ringrazio uno dei revisori anonimi dell’articolo per aver indirizzato la mia attenzione 
sulla questione metodologica cruciale della traducibilità dell’indagine antropologica lé-
vi-straussiana nei termini di un’argomentazione filosofica tradizionale.



484  Lorenzo Bartalesi

che in quello emotivista di ispirazione humiana. «L’esthétique sauvage», 
scrive Rueff, «révolutionne en profondeur le concept même d’esthétique 
entendue comme ce savoir d’une sensibilité singulière accueillant dans la 
passivité le choc du beau»8.

Rinunciando al primato del soggetto, Lévi-Strauss esclude con altrettan-
ta decisione ogni ricorso ad una presunta immediatezza del sentimento 
estetico rispetto all’intelletto discorsivo: nell’estetica antropologica non 
c’è spazio né per coloro che vedono nei fenomeni estetici una dimensione 
idiosincratica del vissuto soggettivo né per coloro che, al contrario, identi-
ficano la dimensione estetica con una forma di conoscenza che, strutturata 
sul modello di quella logico-discorsiva, è dotata di regole di corretta appli-
cazione di predicati astratti a realtà del mondo. Sotto l’azione dissolvente 
dell’esthétique sauvage cadono una a una le principali categorie dell’estet-
ica filosofica per lasciar emergere una considerazione dell’estetico come 
fatto antropologico che, al pari del linguaggio o del pensiero simbolico, 
appartiene al registro comportamentale e cognitivo della nostra specie.

Tuttavia, come mostrato proprio dalle pagine di Regarder écouter lire 
in cui autori classici come Wagner, Poussin, Rameau, Chabanon sono 
presentati come i padri nobili dell’estetica selvaggia, il rapporto di Lévi-
Strauss con l’estetica filosofica non si risolve nei termini di una semplice 
contrapposizione. Ne è testimonianza non solo la costante presenza dei 
temi della terza critica kantiana nelle analisi lévi-straussiane9, ma an-
che la loro inaspettata – per certi versi paradossale – prossimità con la 
definizione baumgartiana dell’estetica come cognitio sensitiva. L’affer-
mazione di Wiseman secondo cui «what Lévi-Strauss calls pensée sau-
vage is essentially an updated anthropological version of what Alexander 
Baumgarten called sensuous cognition»10 coglie, infatti, una reale comune 
esigenza teorica al fondo dell’estetica filosofica e dell’antropologia strut-
turale. 

8  M. Rueff, Notice à Regarder écouter lire, pag. 1931.
9  Sul rapporto di Lévi-Strauss con l’estetica kantiana, M. Rueff, Notice à Regarder écout-

er lire, pag. 1933.
10  B. Wiseman, Lévi-Strauss, Anthropology and Aesthetics, pag. 7. L’affermazione 

dev’essere naturalmente presa con cautela laddove, a ragione dell’impianto leibniziano 
che distingue tra facoltà conoscitive superiori (intellectus, ratio) e facoltà inferiori (sen-
sus, phantasia, memoria, facultas fingendi), l’estetica baumgartiana assegna alla sensibilità 
una funzione transitoria destinata a risolversi nella conoscenza intellettuale.



485  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

Per Baumgarten l’orizzonte conoscitivo dell’estetica è composto non di 
astrazione ma di concretezza, varietà, individualità, un dominio di segni e 
rappresentazioni dotato di una propria «verità estetica» conosciuta con i 
sensi e l’immaginazione. L’obiettivo della conoscenza sensibile è per il fi-
losofo tedesco il perseguimento di una «chiarezza estensiva», intesa come 
capacità di abbracciare la varietà e la diversità con uno sguardo compren-
sivo. La cognitio sensitiva aspira ad una forma di conoscenza – di cui la 
bellezza è la forma perfetta e l’arte l’applicazione esemplare – che seppur 
confusa, cioè incapace di distinguere analiticamente le singole caratter-
istiche proprie di un oggetto e i singoli nessi che sussistono tra loro, è 
tuttavia chiara, cioè in grado di percepire globalmente quelle caratteris-
tiche nella loro coerente connessione unitaria. Allo stesso modo, ci dice 
Lévi-Strauss, il pensiero selvaggio non scompone analiticamente la realtà 
in dimensioni autonome al fine di avere un maggior rendimento pratico e 
conoscitivo. Come la percezione estetica di un’opera d’arte, nella quale «la 
connaissance du tout précède celle des parties», esso «récuse ce morcelle-
ment. Une explication ne vaut qu’à condition d’être totale»11. Il pensiero 
selvaggio è una scienza del concreto che afferra una realtà nella sua total-
ità per farne un oggetto di pensiero e si dispiega sulla pluralità dei livelli 
di determinazione. Come la cognitio sensitiva, esso opera direttamente al 
livello in cui i sistemi di segni si esprimono gli uni per mezzo degli altri, 
«un plan où les propriétés logiques se manifestent comme attributs des 
choses»12, senza che sia dato un piano di formulazione astratta e formale 
come potrebbe essere quello del concetto.

Se è vero che in Lévi-Strauss l’oggetto dell’estetica è un investimento nel 
sensibile da parte dell’intelligibile13, allora insistere sull’affinità profonda 
di pensiero estetico e pensiero selvaggio apre ad una nuova considerazi-
one dei compiti dell’antropologia lévi-straussiana.

Ricordandoci che l’intelligibile non è un dominio autonomo, ma una 
produzione che la mente umana realizza nel suo commercio con il mondo 
sensibile, l’indagine etnologica diviene potente alleato dell’estetica filoso-
fica nel rimuovere gli ostacoli posti da «un empirisme et un mécanisme 

11  C. Lévi-Strauss, D. Eribon, De près et de loin, Paris 1988, pag. 157.
12  C. Lévi-Strauss, Le cru et le cuit, Paris 1964, pag. 22.
13  Come acutamente osservato da Simonis, «la perception esthétique est pour cette rai-

son une perception de l’intelligible, des conditions de l’intelligibilité enfin traduites pour 
elles-mêmes.» Y. Simonis, Claude Lévi-Strauss ou la “Passion de l’inceste”, pag. 316.



486  Lorenzo Bartalesi

démodés» alla comprensione autentica dell’armonia che unisce l’inesauri-
bile ricchezza delle forme naturali con l’umana ricerca di un senso:

Les cultures dites primitives, qu’étudient les ethnologues, leur enseignent que la 
réalité peut être signifiante en deçà du plan de la connaissance scientifique, sur 
celui de la perception par les sens. Elles nous encouragent à refuser le divorce entre 
l’intelligible et le sensible, prononcé par un empirisme et un mécanisme démodés, 
et à découvrir une secrète harmonie entre cette quête du sens, à quoi l’humanité 
se livre depuis qu’elle existe, et le monde où elle est apparue et où elle continue de 
vivre: monde fait de formes, de couleurs, de textures, de saveurs et d’odeurs...14

Una reale intelligenza dell’opera di Lévi-Strauss non può avvenire che 
alla luce di questa «secrète harmonie» eminentemente estetica tra si-
gnificato e sensibilità, così come una considerazione del valore attuale 
e dell’avvenire dell’indagine strutturalista non può non farsi carico del 
nesso profondo che lega la cognizione estetica con la vita delle culture 
e dell’impatto di una logica delle qualità sensibili sui metodi e le finalità 
delle scienze umane. Come ben sintetizzato da Rueff, «c’est l’esthétique 
qui permet de confirmer certaines pratiques et certaines thèses du structu-
ralisme comme de réconcilier plusieurs intelligences du symbolisme et de 
résoudre quelques grandes énigmes de l’anthropologie structurale. C’est 
elle qui offre à notre goût et à notre méditation l’entrelacs du sensible et 
de l’intelligible»15.

2.  Uno dei maggiori problemi delle scienze umane

La ricerca di Lévi-Strauss si sviluppa, almeno sin dal fondamentale dit-
tico del 1962, intorno all’esplorazione delle strutture percettive e del loro 
rapporto con le configurazioni – ambientali e sociali – del mondo ester-
no. Se ne Le totemisme aujourd’hui, vengono poste le basi per una logica 
della sensazione come sistema di opposizioni e correlazioni tra classifi-
cazioni tassonomiche e gruppi sociali, ne La pensée sauvage si delinea il 
carattere scientifico di tale logica nei termini di una scienza del concreto 

14  C. Lévi-Strauss, Structuralisme et écologie, in Id., Le regard éloigné, Paris 1983, pp. 
165-6.

15  M. Rueff, Notice à Regarder écouter lire, pp. 1918-9.



487  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

capace di cogliere le relazioni al livello dei dati qualitativi della sensibilità 
come relazioni tra segni. Proprio grazie alla nozione di segno, capace di 
«traduire, jusqu’en ses moindres nuances, toute la diversité de l’expérience 
sensible», Lévi-Strauss cerca di trascendere l’opposizione tra il sensibile e 
l’intelligibile collocandosi su «un plan où les propriétés logiques se mani-
festeront comme attributs des choses aussi directement que les saveurs»16.

In altri termini, Lévi-Strauss è senz’altro un filosofo dell’aisthesis, tan-
to la sua opera si impegna a «rendre les qualités secondes au commerce 
de la vérité»17. L’intero progetto filosofico di Lévi-Strauss potrebbe essere 
visto come una complessa indagine sul ruolo della sensibilità nella storia 
dell’umanità e sul posto occupato dall’estetico in una teoria generale della 
creazione culturale.

Tale coimplicazione di estetica e antropologia si realizza ai livelli più 
fondamentali dell’elaborazione teorica del programma strutturalista. Cat-
egorie quali emozione estetica, ritmo, stile, non sono per Lévi-Strauss le 
componenti di una griglia concettuale a cui riportare i sistemi estetici delle 
altre culture ma svolgono un ruolo teoretico cruciale nello sviluppo stesso 
di un’originale scienza del concreto destinata a modificare in profondità 
la teoria antropologica stessa.

La vaghezza concettuale della categoria di estetica, che abbiamo visto 
creare problemi all’antropologia sociale, svolge invece un ruolo di cru-
ciale importanza nella formulazione della nozione di pensée sauvage. Qui 
formulazioni quali sentiment esthétique, sens esthétique e perception es-
thétique18, si alternano significativamente a indicare i diversi momenti 
dell’azione stratificata di modellizzazione con la quale, dai livelli più bassi 
dei meccanismi cerebrali di categorizzazione degli stimoli sensoriali sino 
alle complesse architetture del pensiero mitico e dell’arte occidentale, la 
mente umana mette ordine, isolando tratti distintivi nel flusso percettivo, 
scovando corrispondenze e costruendo omologie tra i vari livelli.

Ponendo in risalto questa attività modellizzante della cognizione esteti-
ca umana, Lévi-Strauss gioca con l’ambiguità costitutiva dell’etimo aisthe-
sis – sensazione ma anche percezione e sentimento –, ne sfrutta la tensi-

16  C. Lévi-Strauss, Le cru et le cuit, pag. 22. Sulla natura segnica della logica del sensi-
bile si veda C. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, p. 578. Su questi complessi temi lévi-strauss-
iani si veda F. Keck, Lévi-Strauss et la pensée sauvage, Paris 2004, pp. 38-56.

17  C. Lévi-Strauss, Le cru et le cuit, pag. 22.
18  C. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, pag. 571.



488  Lorenzo Bartalesi

one concettuale per perseguire uno degli obiettivi principali dell’impresa 
strutturalista: «dépasser l’opposition, devenue classique dans la philoso-
phie occidentale, entre l’ordre du sensible et celui de l’intelligible»19. Che 
il bisogno di tale réconciliation si manifesti a partire dal «primat de l’in-
tellect» o, inversamente, da quello del sentiment – come accade in Rous-
seau20 –, è del tutto ininfluente: le due prospettive si incontrano proprio 
nella percezione estetica, sintesi di contenuti emotivi e categorizzazioni 
percettive, di affettività e significatività, di disposizioni biologiche e linee 
di sviluppo culturale.

Recuperando l’ambizione autentica della genesi settecentesca della dis-
ciplina, l’estetico svolge agli occhi di Lévi-Strauss una funzione di raccor-
do, una conciliazione degli opposti che si manifesta in maniera esemplare 
nell’enigma dell’emozione estetica. Nel suo mistero, l’emozione estetica 
custodisce il segreto di quel movimento, oggetto privilegiato dell’antropo-
logia strutturale, che unisce sensibile e intelligibile, intelletto e sentimento, 
natura e cultura. Essa fa cenno ad una regione tanto profonda della vita 
psichica umana da sfuggire ad ogni tentativo consapevole di giustificazi-
one a posteriori, imponendosi come una «reazione naturale»21, primari-
amente affettiva ma non abbastanza primitiva da svincolarsi dal contatto 
con il simbolico, con la sfera del senso. Analogamente a quella «cristalli-
sation affective» da cui dipende l’efficacia simbolica della cura sciamanica 
dei Cuna di Panama22, nell’emozione estetica è all’opera la vitale connes-
sione, osservabile ma apparentemente impermeabile alla spiegazione, del-
le dimensioni fisiologiche (cardiaca, respiratoria, viscerale), psicologiche 
(inconscie e riflesse) e sociali dell’esistenza umana.

Questo è il motivo profondo per cui Lévi-Strauss intravede nel cam-
po estetico uno «des problèmes majeurs pour les sciences humaines.» 

19  C. Lévi-Strauss, D. Eribon, De près et de loin, pag. 155.
20  Ibid., p. 232.
21  Si adotta qui l’espressione di «reazione naturale», con la quale Wittgenstein definisce 

la base dei comportamenti simbolici umani, per sottolineare la prossimità della nozione 
lévi-straussiana di «emozione estetica» con quella wittgensteiniana di «reazione estetica». 
Sul carattere primitivo delle «reazioni estetiche» in Wittgenstein, si veda S. Saatela, «Per-
haps the most important thing in connection with aesthetics.» Wittgenstein on «aesthetic 
reactions», «Revue Internationale de Philosophie», 56, 219, pp. 49-72.

22  C. Lévi-Strauss, L’efficacité symbolique, in Id., Anthropologie structurale, Paris 1958, 
pp. 222-6.



489  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

Non una tardiva riabilitazione dei sensi rispetto al primato dell’intelletto, 
ma un potente antidoto alla frattura moderna tra i due ordini di qualità 
dell’esperienza, tra le qualità primarie «non tributaires des sens, qui con-
stituent la vraie réalité» e quelle secondarie, «ce qu’il y a de plus concret 
dans l’expérience humaine» da cui l’analisi strutturale deve prendere av-
vio per cogliere le invarianti nel modo in cui gli esseri umani pensano e 
agiscono23. Ribadendo al tempo stesso l’illusorietà di ogni considerazione 
ontologica dell’opposizione natura/cultura24, l’estetico in Lévi-Strauss va 
quindi pensato come un luogo di riconciliazione, intreccio tra diversi stra-
ti e funzioni dell’esperienza umana, un vero e proprio «passaggio esteti-
co»25 tra i processi di codifica cerebrale degli stimoli percettivi e la diversi-
tà delle tradizioni, norme e creazioni culturali umane.

3.  Un’estetica espressivista

Nell’assegnare all’estetico una funzione di riconciliazione, Lévi-Strauss 
assume una prospettiva espressivista sulla mente umana26 di cui è debitore 
alla coeva riflessione fenomenologica di Maurice Merleau-Ponty. Negli 
stessi anni in cui Lévi-Strauss dava alle stampe Tristes tropiques e La pensée 
sauvage era in gestazione, Merleau-Ponty riformulava la propria fenome-
nologia della percezione nei termini di un’indagine su «monde sensible et 
monde de l’expression»27. Nei lavori preparatori ad un corso del Collège de 
France, Merleau-Ponty rigetta l’idea di uno strato puramente pre-catego-
riale della sensibilità e ritrova l’attività percettiva solo nella condivisione di 
un corpo sensibile con un orizzonte culturale. Il mondo dell’espressione è 
quel luogo dell’esperienza umana in cui si formano unità significative pro-

23  C. Lévi-Strauss, Le sensible et l’intelligible, pag. 1154. 
24  Per un chiarimento definitivo sull’utilizzo, da parte di Lévi-Strauss, della «fiction 

philosophique» della coppia concettuale Natura/Cultura si veda a P. Descola, Les deux 
natures de Lévi-Strauss, in M. Izard (a cura di), Claude Lévi-Strauss, Paris 2004, pp. 266-74.

25  Si veda F. Desideri, Il passaggio estetico, il Melangolo, Genova 2003.
26  Per una presentazione generale di tale prospettiva che connette autori appartenenti a 

posizioni filosofiche eterogenee come Wittgenstein, Cassirer, Arnheim, Dewey si veda L. 
Bartalesi, Antropologia dell’estetico, pp. 66-9.

27  M. Merleau-Ponty, Le monde sensible et le monde de l’expression. Cours au Collège 
de France, 1953, Paris 2011.



490  Lorenzo Bartalesi

to-culturali e proto-linguistiche nello strato inarticolato del sensibile. Uno 
spazio estetico di mediazione, nell’intreccio di emozione e significato, tra 
l’attività percettiva e la capacità linguistica28.

Se con la nozione di espressione, Merleau-Ponty oppone ad una 
realtà come insieme di dati sensibili l’intrinseca simbolicità del percetto 
e il nucleo di riflessività immanente alla percezione, Lévi-Strauss vede 
all’opera nella percezione estetica il dispiegarsi di strutture intelligibili 
nel cuore stesso dei materiali della sensibilità. Proprio nel suo contributo 
più merleau-pontiano, Lévi-Strauss mostra il fondo espressivista della sua 
prospettiva, ricorrendo alla distinzione, propria della linguistica, tra étique 
ed émique ovvero tra una materia sonora non strutturata e la sua organiz-
zazione. La natura delle cose, dice Lévi-Strauss, non è una realtà «étique 
qui, à strictement parler, n’existe nulle part» ma è di ordine émique, un 
livello in cui la natura presenta un carattere già strutturato,

où les opérations sensibles et le fonctionnement le plus intellectuel de l’esprit se 
rencontrent et, se fondant ensemble, expriment leur commune adéquation à la 
nature du réel. Loin de voir dans la structure un pur produit de l’activité mentale 
on reconnaîtra que les organes des sens ont déjà une activité structurale […]. 
Quand l’esprit se saisit de données empiriques préalablement traitées par les or-
ganes de sens, il continue à travailler structuralement, pour ainsi dire, une ma-
tière qu’il reçoit déjà structurée29.

Come osservato da Claude Imbert, Lévi-Strauss è ben più radicale di 
Merleau-Ponty nel suo invito a oltrepassare la frattura di sensibile e in-
telligibile. Se il fenomenologo conserva un’eterogeneità di principio tra 
strutture percettive e strutture linguistiche, l’antropologo, mettendo 
mano ad una logique des qualités sensibles che si dispiega cogliendo rela-
zioni significative al livello delle qualità secondarie, pone le basi per «une 
tout autre économie mentale», «une autre possibilité logique», «une ma-
nière de constituer régulièrement d’autres schèmes d’intelligibilité, de les 
varier selon d’autre chaines syntagmatiques»30.

28  Pochi anni dopo, nei materiali preparatori al corso del 1956, Merleau-Ponty scrive: 
«Il y a un Logos du monde naturel, esthétique, sur lequel s’appuie le Logos du langage» M. 
Merleau-Ponty, La nature, Paris 1995, pag. 274.

29  C. Lévi-Strauss, Structuralisme et écologie, pp. 162-3.
30  C. Imbert, Qualia, in M. Izard (a cura di), Claude Lévi-Strauss, pag. 336.



491  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

Questa ulteriore économie mentale, la stessa che nei medesimi anni 
Merleau-Ponty cerca nella pensée en peinture di Cézanne, è dischiusa in 
Lévi-Strauss da quel sens esthètique mediante il quale cogliamo corris-
pondenze tra qualità del mondo – il peso di una vocale, il colore di una 
fragranza –, mentre l’emozione estetica, sintesi espressiva di affettività e 
discriminazioni percettive, di reazioni corporee e significati culturali, ne 
è l’instabile presa di coscienza, il brivido che sorge dal reperire omologie 
profonde tre le strutture della percezione, del linguaggio e della realtà fisi-
ca e sociale. Nel mistero del senso estetico, Lévi-Strauss riconosce un atto 
logico già all’opera nella percezione, un prestare attenzione alle strutture 
specifiche del mondo animale e vegetale che presuppone un sistema di re-
lazioni che il corpo enuncia oscuramente, il pensiero selvaggio sfrutta per 
mettere ordine nel mondo e l’analisi strutturale riporta alla luce.

La portata conoscitiva dell’estetico, pertanto, non si esaurisce nella 
contemplazione disinteressata di un’opera d’arte, essa non è che un caso 
limitato seppur esemplare di una conoscenza fondamentale – comune a 
tutta l’umanità e non solo – che Lévi-Strauss celebra in un eloquente pas-
saggio di Tristes tropiques come una baudelairiana «quête des correspon-
dances», condizione ultima di ogni possibile rapporto conoscitivo con il 
mondo.

L’espace possède ses valeurs propres, comme les sons et les parfums ont des cou-
leurs, et les sentiments un poids. Cette quête des correspondances n’est pas un 
jeu de poète ou une mystification […]; elle propose au savant le terrain le plus 
neuf et celui dont l’exploration peut encore lui procurer de riches découvertes. Si 
les poissons distinguent à la façon de l’esthète les parfums en clairs et foncés, et si 
les abeilles classent les intensités lumineuses en termes de pesanteur – l’obscurité 
étant pour elles lourde, et la clarté légère –, l’œuvre du peintre, du poète ou du 
musicien, les mythes et les symboles du sauvage doivent nous apparaître, sinon 
comme une forme supérieure de connaissance, au moins comme la plus fonda-
mentale, la seule véritablement commune, et dont la pensée scientifique constitue 
seulement la pointe acérée31.

La considerazione della funzione espressiva della percezione e del prima-
to della prospettiva di senso («l’espace possède ses valeurs propres») porta, 
infine, alla luce la qualità estetica di ogni atto di comprensione del mondo. 

31  C. Lévi-Strauss, Tristes tropiques, in Id., Oeuvres, pag. 111. 



492  Lorenzo Bartalesi

Al fondo di ogni conoscere Lévi-Strauss fa emergere una forma di conos-
cenza talmente fondamentale da anticipare le fratture epistemologiche del 
pensiero moderno, talmente primitiva da riconciliare l’umanità con il resto 
del mondo animale. «Une forme supérieure de connaissance» ancora tutta 
da esplorare e al mistero della quale ci si può accostare solo mediante un 
altro mistero, quello dell’esperienza estetica e della creazione artistica.

4.  La logica del sensibile è una logica estetica

L’individuazione di un problema estetico al cuore delle culture umane 
costituisce per Lévi-Strauss la presa d’atto di un mutamento del quadro 
epistemologico classico. Attraverso lo studio delle produzioni culturali 
delle popolazioni non occidentali, Lévi-Strauss inaugura un programma 
scientifico del quale le scienze umane non hanno ancora preso piena-
mente coscienza. Tale nuovo campo di ricerca è naturalmente quella sci-
ence du concret che, trattando il sensibile come un universo qualitativo 
dotato di una logica propria, si pone il compito di restituire, mediante 
l’osservazione empirica di intelletti collettivi, le operazioni con le quali la 
mente organizza concettualmente i materiali della percezione.

Alla luce di ciò, diviene ancor più evidente la posta in gioco dell’invito 
di Lévi-Strauss a pensare l’estetico come un ambito fondamentale delle 
scienze umane. L’emozione estetica e i sistemi mitici ci pongono di fronte 
alla medesima sfida cognitiva: render conto di una forma di logica e di 
conoscenza comune a tutte le culture, più antica e universale di quella in-
augurata dalla logica stoico-aristotelica e successivamente sviluppata dal 
metodo scientifico.

Se siamo nel giusto nell’identificare la forma fondamentale di conoscen-
za cui si riferisce Lévi-Strauss con la conoscenza estetica, allora lo stesso 
studio dei sistemi mitici amerindiani diviene una possibilità di soluzione 
dell’enigma dell’estetico. È lo stesso antropologo a confermare questa in-
terpretazione in un passaggio di un’intervista a Raymond Bellour (1967):

la curiosité envers les mythes naît d’un sentiment très profond dont nous sommes 
actuellement incapables de pénétrer la nature. Qu’est-ce qu’un bel objet? En quoi 
consiste l’émotion esthétique? Peut-être est-ce cela qu’en dernière analyse, à tra-
vers les mythes, nous cherchons à comprendre confusément32.

32  C. Lévi-Strauss, Entretien avec Raymond Bellour, in Id., Oeuvres, pag. 1665. Simonis 



493  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

In contrapposizione all’atteggiamento di passività della contemplazione 
estetica classica, Lévi-Strauss ci spinge a pensare l’estetico come un’attività 
di creazione e costruzione di significati, un’azione di ricerca ed esplora-
zione guidata dalla medesima exigence d’ordre della conoscenza scientifica 
e dalla quale differisce solo per il livello strategico «où la nature se laisse 
attaquer […]: l’un approximativement ajusté à celui de la perception et de 
l’imagination, et l’autre décalé»33.

Nello studio delle pitture facciali caduveo, delle maschere kwakiutl o di 
un mito bororo, Lévi-Strauss non è guidato dalla sola esigenza scientifica 
di restituire tali realtà alla loro sintassi originale, fuori dalle categorie lo-
giche della razionalità moderna. La presenza costante di riflessioni sulle 
pratiche artistiche delle culture non occidentali34 si comprende piena-
mente alla luce di un’indagine sull’estetico che si salda con il «moment 
épistémologique»35 della scoperta di un’altra economia mentale che si es-
ercita direttamente sulle qualità espressive del mondo naturale e sociale 
nella diversità dei supporti in cui la mente le coglie. Non meno logico 
né meno rigoroso dell’intelletto discorsivo, il quale avanza sussumendo 
kantianamente l’esperienza sensibile alla coerenza di categorie astratte a 
priori secondo rapporti predicativi, il pensiero selvaggio è una forma pe-
culiare di conoscenza estetica, una modalità creativa di «organisation et 
exploitation spéculatives du monde sensible en termes de sensible»36.

Se, con Frédéric Keck, «la logique du sensible est une logique esthétique: 
c’est le plaisir pris par l’esprit humain à retrouver dans le sensible des rap-

osserva acutamente come «le choix des mythes comme objet privilégié d’étude des “en-
ceintes mentales” de l’homme, tient au fait que l’esprit y dialogue directement avec lui-
même. C’est la définition même de l’esthétique». Y. Simonis, Claude Lévi-Strauss ou la 
“Passion de l’inceste”, pag. 328.

33  C. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, pag. 575.
34  Le arti dei popoli nativi della Costa Nord-Ovest del continente americano costituis-

cono il basso continuo dell’intera ricerca lévi-straussiana: da Indian cosmetics (1942), The 
art of the Northwest coast at the American Museum of Natural History (1943) e Le dédou-
blement de la représentation dans les arts de l’Asie et de l’Amérique (1945) sino a La voie des 
masques (1975) e l’ultimo capitolo di Regarder écouter lire (1993). 

35  C. Imbert, Un moment épistémologique, in P. Descola (ed), Claude Lévi-Strauss: un 
parcours dans le siècle, Paris 2012.

36  C. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, in Id., Œuvres, op. cit., pag. 576. Per questo mo-
tivo, poche pagine più avanti, il tipo di conoscenza veicolato dall’opera d’arte e quello del 
pensiero mitico sono avvicinati quasi a coincidere. Ibid., pp. 582-93.



494  Lorenzo Bartalesi

ports entre des signes»37, allora l’intero itinerario teorico di Lévi-Strauss 
può essere correttamente studiato come un viaggio nel cuore di una ra-
zionalità estetica: una classificazione totemica hidatsa, un mito tsimshian, 
una maschera swaihwé, un dipinto di Poussin sono analizzati dal punto 
di osservazione privilegiato di chi assiste all’emergere di forme complesse 
di pensiero astratto-concettuale direttamente dall’ordito dell’esperienza 
sensibile.

5.  Dall’opera d’arte come modello ridotto all’estetico come modellizzazione

Nell’analisi lévi-straussiana dell’intreccio espressivo di funzioni logiche 
e qualità secondarie all’opera nel pensiero selvaggio troviamo uno dei 
punti di contatto più sorprendenti con le indagini contemporanee sulla 
cognizione estetica.

Quando in precedenza abbiamo parlato di attività modellizzante della 
cognizione estetica, il nostro riferimento implicito andava naturalmente 
alla nozione di «modèle réduit» mediante la quale Lévi-Strauss espone la 
propria teoria dell’arte: «il semble bien que tout modèle réduit ait vocation 
esthétique [...], inversement, l’immense majorité des œuvres d’art sont 
aussi des modèles réduits»38.

La nozione di modellizzazione è una delle cruciali conquiste dell’im-
presa strutturalista. I processi di modellizzazione costituiscono una 
condizione necessaria alla vita delle società umane e lo strutturalismo 
può essere considerato come il tentativo filosofico più compiuto di far 
emergere la varietà di tali processi. Ogni fase della creazione e della tras-
missione culturale comporta una dinamica ricostruttiva che avviene a di-
versi livelli di modellazione cognitiva, sin dai trattamenti più elementari 
degli stimoli. Come già sapeva Lévi-Strauss, nel regno animale l’«infor-
mazione sta nelle differenze»39, i sistemi percettivi si sono cioè evoluti in 
ogni essere vivente per rilevare differenze qualitative a partire dalle quali 
costruire regolarità strutturali (ex. la rilevazione dei margini nella transi-
zione figura-sfondo). Nella percezione visiva, ad esempio, la complessità 
dello stimolo retinico viene ridotta da una codifica selettiva a tratti di 

37  F. Keck, Lévi-Strauss et la pensée sauvage, pag. 50.
38  C. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, pag. 583.
39  G. Vallortigara, Pensieri della mosca con la testa storta, Milano 2021, pp. 65-74.



495  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

base – orientamenti dei contorni, direzione del movimento, profondità 
relativa, contrasti cromatici – che vengono poi integrati gerarchicamente 
in una proiezione retinotopica, una rappresentazione formalmente equi-
valente (‘omeomorfa’) del campo visivo. Già a questo livello, la perce-
zione fornisce ai trattamenti categorizzanti di livello superiore una sorta 
di modèle réduit attraverso il quale l’organismo riconosce un ordine qua-
litativo, soddisfacendo per la prima volta quell’exigence d’ordre alla base 
di ogni forma di pensiero umano. Seguendo alla lettera Lévi-Strauss, una 
tale organizzazione primaria dello stimolo, dal punto di vista operativo, 
non differisce sostanzialmente dalle operazioni logiche superiori del pen-
siero selvaggio e del pensiero in generale. Una serie di principi organici e 
leggi di organizzazione, come le opposizioni binarie, presiede all’attività 
modellizzante della mente. Se le cose stanno così, appare naturale pen-
sare che anche le più complesse produzioni culturale umane, una classi-
ficazione totemica, un quadro di Poussin o una pagina della Recherche 
di Proust, siano il prodotto di una modellizzazione attraverso la quale 
la mente umana produce unità intelligibili nel flusso delle percezioni. 
Questo è quanto si domanda, in pieno spirito strutturalista, Jean-Marie 
Schaeffer:

si la modélisation – la construction de simulacres formels – est la manière dont 
nous nous représentons les choses (puisqu’elle opère déjà au niveau de la per-
ception), comment pourrait-elle ne pas être aussi le principe de constitution des 
oeuvres d’art?40

Nel tentativo di spiegare la profonda emozione estetica provata contem-
plando un dettaglio di un dipinto di François Clouet, Lévi-Strauss sem-
bra proprio voler rispondere a tale domanda offrendoci la descrizione di 
un’esperienza estetica come un’attività modellizzante il cui funzionamen-
to è di natura gestaltica:

À l’inverse de ce qui se passe quand nous cherchons à connaître une chose ou un 
être en taille réelle, dans le modèle réduit la connaissance du tout précède celle 
des parties. Et même si c’est là une illusion, la raison du procédé est de créer ou 

40  J.-M. Schaeffer, Lettre a Roland Barthes, Paris 2015, pag. 67. Schaeffer fa riferimento 
al saggio di Roland Barthes L’activité structuraliste (1963) ma la questione vale certamente 
anche per il maestro dello strutturalismo Claude Lévi-Strauss.



496  Lorenzo Bartalesi

d’entretenir cette illusion, qui gratifie l’intelligence et la sensibilité d’un plaisir 
qui, sur cette seule base, peut déjà être appelé esthétique41.

Di fronte ad un’opera d’arte, l’occhio, proprio come accade ai livelli più 
bassi del trattamento dello stimolo sensoriale, coglie in una sintesi imme-
diata una totalità, un «homologue de la chose» risultato di una selezione 
di tratti – operata dall’artista e completata dallo spettatore – che mette in 
evidenza alcune parti, celandone delle altre. La forma artistica che deri-
va da questa attività modellizzante mostra l’oggetto al tempo stesso nella 
prospettiva particolare con cui è stato rappresentato e in quella di uno 
sguardo universalizzante. L’emozione estetica dipende proprio da questa 
unione, dalla gratificazione cognitiva che sorge dal cogliere nel medesimo 
oggetto, evento e struttura, l’ordine intelligibile che emerge direttamente 
nell’ordito delle qualità sensibili. 

Se il modèle réduit – caratteristica permanente ed essenziale dell’arte – 
ha la capacità di trasformare direttamente le dimensioni sensibili in di-
mensioni intelligibili, la conoscenza estetica può, di conseguenza, fondarsi 
in ultima istanza in una funzione di modellizzazione cognitiva che, se-
condo specifici processi psicologici e modalità attenzionali, produce un 
gratificante ordine di significato nel flusso dell’esperienza. Questo è pro-
priamente il modo con cui i più recenti studi di estetica antropologica 
descrivono il funzionamento della cognizione umana in regime estetico: 
un’attività intensificata di esplorazione modulata e diretta da attrattori 
presenti nel campo percettivo ambientale, in cui gli oggetti o gli eventi 
percepiti acquisiscono un significato emotivamente marcato ma concet-
tualmente indeterminato.

Alla luce della nozione di modelizzazione, la tesi lévi-straussiana dei 
modèles réduits non si limita a offrire una teoria dell’arte ma contiene i 
rudimenti di una più ampia tesi generale sulla ratio estetica dei proces-
si culturali. A ragione della loro ontologia distribuita, infatti, i fenomeni 
culturali sono modellizzati da menti individuali situate in uno specifico 
contesto storico e ambientale, e l’esistenza di un dato sistema culturale di-
pende da un’incessante reinvenzione e ricreazione individuale che avviene 
a tutti i livelli, coinvolgendo gli schemi sensomotori, le reazioni affettive, 
le emozioni sino alle categorizzazioni di ordine superiore del linguaggio. 
Come scrive Maurice Bloch, «la culture consiste en une multitude d’actes 

41  C. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, pag. 585.



497  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

individuel de création cognitive d’une matiére plongée dans un intermi-
nable procès de creation»42. Se accogliamo la solidarietà di pensiero sel-
vaggio e pensiero estetico appare evidente come, anche per Lévi-Strauss, 
quest’ultimo costituisca il candidato migliore ad assolvere un tale compito 
di creazione e trasformazione culturale43.

Gli approcci più recenti in estetica cognitiva confermano l’intuizione 
dell’antropologo. L’attenzione estetica, a differenza dei processi attenzio-
nali standard, è descritta come molto flessibile, creativa e capace di un 
alto livello di innovazione44. Tale libertà è resa possibile dal fatto che la 
percezione estetica possiede un grado di flessibilità capace di produrre 
dinamiche generatrici di innovazione rese impossibili nella percezione 
ordinaria dalla dinamica schematizzante ultrarapida dell’attenzione 
standard. Essa coinvolge sia il processo verticale di categorizzazione 
concettuale sia l’esplorazione orizzontale della complessità contestuale 
e per questo è in grado di cogliere correspondances qualitative, relazioni 
di affinità tra configurazioni e aspetti eterogenei della realtà. In accordo 
con il principio lévi-straussiano secondo cui «les voies et les moyens de 
l’entendement ne relèvent pas exclusivement de l’activité intellectuelle la 
plus haute, car l’entendement relaye et développe des opérations intellec-
tuelles déjà en cours dans les organes des sens»45, questa peculiarità della 
modellizzazione estetica potrebbe essere assolta percettivamente già ad 
un livello primario di trattamento del’informazione mediante un’artico-
lazione, secondo marcature affettive, degli input sensoriali in «grappoli 
percettuali» qualitativamente densi46. L’indeterminazione concettuale e 
oggettuale renderebbe questa forma primaria di categorizzazione abile 
«a cogliere e a stringere somiglianze di famiglia tra fenomeni, atmosfere, 

42  M. Bloch, Une anthropologie fondamentale, in P. Descola (a cura di), Claude Lévi-
Strauss, un parcours dans le siécle, pag. 258.

43  Sul ruolo creativo dell’estetico nelle dinamiche culturali rimando a L. Bartalesi, 
From the aesthetic mind to the human cultures: Towards an anthropology of aesthetics, 
«Aisthesis», 12, 1, 2019, pp. 15-26.

44  Questa è la tesi di Schaeffer sul carattere divergente, polifonico e distribuito dell’atten-
zione in regime estetico. J.M. Schaeffer, L’experience esthétique, Paris 2015.

45  C. Lévi-Strauss, Structuralisme et écologie, pag. 164.
46  Analogamente, Imbert parla, a proposito della logica del sensibile di «cluster de qualia 

différentiels où s’articule une tout autre économie mentale». C. Imbert, Qualia, pag. 336.



498  Lorenzo Bartalesi

oggetti ed eventi assai diversi tra loro per caratteristiche oggettive e pro-
prietà fenomeniche»47. 

In questa direzione interpretativa sembra spingerci la centralità della 
nozione di transformation adottata da Lévi-Strauss nel quadro dell’analisi 
dei sistemi mitici. Sebbene fondate su operazioni concettuali ben precise 
– inversione, omologia, simmetria, chiasma, etc. – le operazioni logiche di 
trasformazione potrebbero, in accordo con quanto detto sinora, obbedire 
alle medesime leggi operative della cognizione estetica umana, la quale 
diverrebbe in tal modo una componente essenziale del movimento crea-
tivo e liberamente produttivo dei processi attraverso i quali gli individui 
generano, trasmettono e trasformano la loro cultura. A motivo dell’intrec-
cio espressivo di elementi affettivi e riflessivi, le esperienze estetiche sono 
indissolubilmente legate a situazioni in cui è in gioco il nostro equilibrio 
emotivo e una relazione armonica con il mondo («une secrète harmo-
nie»), così come il nostro rapporto con la trascendenza, con la morte e con 
l’esigenza di attribuire un senso globale all’esistenza.

In conclusione, l’estetica antropologica lévi-straussiana, rilevando una 
falla nel tradizionale modo di pensare la globalità delle forme di pensie-
ro umano sul modello della razionalità occidentale, apre a un profondo 
ripensamento degli studi sulla dimensione estetica dell’esperienza umana. 
Ci obbliga a misurare la portata filosofica di un’indagine sulle forme sto-
riche e culturali di una razionalità estetica, su quelle logiche e stili di ragio-
namento che, innestati sulle funzioni e operazioni della cognizione esteti-
ca, hanno accompagnato lo sviluppo delle civiltà ben prima dell’emergere 
di una logica classica e di una razionalità scientifica moderna.

Lévi-Strauss ci lascia in eredità una nozione complessa di estetico, in-
teso in primis come attività modellizzante della cognizione umana che, 
guidata da una «curiosité assidue et toujours en éveil» e da «un appétit de 
connaître pour le plaisir de connaître»48, rappresenta il livello strategico 

47  F. Desideri, Schemi estetici. Una proposta, in L. Marchetti (a cura di), L’estetica e le 
arti, Milano 2016, pag. 125. Per una teoria generale dell’estetico che va nella direzione qui 
presentata si veda anche F. Desideri, Origine dell’estetico, Roma 2018.

48  C. Lévi-Strauss, La pensée sauvage, pag. 574. Significativamente, poche pagine pri-
ma, Lévi-Strauss cita il paleontologo e biologo evoluzionista George Gaylord Simpson, as-
segnando al sens esthétique la funzione di anticipazione della logica tassonomica scientifica 
e di ogni ordine classificatorio in generale: «Simpson a montré que l’exigence d’organ-
isation est un besoin commun à l’art et à la science et que, par voie de conséquence, “la 



499  La fabbrica dell’intelligibile. Il problema estetico in Claude Lévi-Strauss

primario attraverso cui i fenomeni si lasciano aggredire dal pensiero. Una 
forma di conoscenza fondamentale che ha consentito alla nostra specie di 
compiere passaggi evolutivi di cruciale importanza – la rivoluzione neo-
litica ma anche quella figurativo-simbolica del Paleolitico superiore – e il 
cui enigma ancora irrisolto «propose au savant le terrain le plus neuf et 
celui dont l’exploration peut encore lui procurer de riches découvertes.» 
Comune al pesce e all’esteta, la conoscenza estetica ci fa dono, infine, di 
un’esperienza del mondo naturale in grado di riavvicinare l’umano a tutte 
le altre forme viventi, un’esperienza intensificata della vita che non smette 
di ricordarci «que végétaux et animaux, si humbles soient-ils, ne fournis-
sent pas seulement à l’homme sa subsistance, mais furent aussi, dès ses 
débuts, la source de ses émotions esthétiques les plus intenses»49.

taxinomie, qui est la mise en ordre par excellence, possède une éminente valeur esthétique” 
(loc. cit., p. 4). Dès lors, on s’étonnera moins que le sens esthétique, réduit à ses seules res-
sources, puisse ouvrir la voie à la taxinomie, et même anticiper certains de ses résultats». 
Ibid., pag. 572.

49  C. Levi-Strauss, Structuralisme et écologie, pag. 166.





Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 501-525

Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54
Chiara Perin

Abstract	 From June 1944 to December 1954, Renato Guttuso 
was an assiduous presence in the Communist newspaper «l’Unità» as an 
artist, critic and militant. For the Rome edition, however, he also played 
the role of illustrator, focusing on current events as well as on the Party’s 
battles. In that decade, Guttuso produced about 30 drawings that have so 
far remained on the margins of historiographical interests. Concentrated 
in two periods equally decisive for the history of the PCI (1944-45; 1950-
51), the artist’s ink and pencil drawings possess a satirical and ideological 
character only partly comparable to that of coeval paintings. This article 
attempts to examine Guttuso’s stylistic choices, his relations with the edi-
torial staff and the reasons that led him to end his activity as an illustrator 
for «l’Unità» in the mid-1950s. 

Keywords: Renato Guttuso; Postwar illustration and satire; Art and 
political militancy

Parole chiave: Renato Guttuso; Illustrazione e satira del dopoguer-
ra; Arte e militanza politica

Accesso aperto/Open access
© 2023 Chiara Perin (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_08

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 30.06.2023
Accepted 	  01.09.2023
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54
Chiara Perin

1.  Immagini per il Partito

Dal giugno 1944 al dicembre 1954 Renato Guttuso fu una presenza assi-
dua sulle pagine de «l’Unità»: pubblicava dipinti e disegni recenti, firmava 
articoli culturali, aderiva alle campagne del Partito. Qualunque fosse l’oc-
casione, ogni volta ne usciva confermato il ruolo di capofila realista. Ma 
oltre che artista, critico e militante, per l’edizione romana del quotidiano 
egli assolse un altro ruolo, idealmente capace di riassumerli tutti. Dalla 
ripresa delle pubblicazioni dopo la clandestinità imposta dal fascismo alla 
crisi del movimento figurativo, Guttuso infatti lavorò anche come vignet-
tista attento all’attualità e alle battaglie comuniste.

I trentadue disegni sinora individuati1 si concentrano in due stagioni 
decisive nella vita del Partito e riflettono i temi all’ordine del giorno. Come 
inevitabile, nei dieci mesi compresi tra la Liberazione di Roma (4 giugno 
1944) e dell’Italia intera (25 aprile 1945) «l’Unità» pose al centro la lotta 
al nazifascismo2. A inizio anni Cinquanta prevalsero invece le critiche alla 
politica nazionale quanto alla diplomazia statunitense: gli accordi demo-
cristiani con i magnati dell’industria e la legge truffa, la guerra in Corea e il 
maccartismo. Le stesse annate coincisero con l’affermazione personale di 
Guttuso. Nel 1944 egli assurse alla guida del «gruppo di sinistra»3 scalzan-

1  Nelle raccolte de «l’Unità» conservate presso le principali biblioteche italiane le annate 
immediatamente seguenti alla ripresa delle pubblicazioni, il 6 giugno 1944, sono incom-
plete. Non è quindi possibile escludere la presenza di altri disegni di Guttuso.

2  Sul tema, cfr. P. Murialdi, Dalla Liberazione al centrosinistra, in G. De Luna, N. Tor-
cellan, P. Murialdi, La stampa italiana dalla Resistenza agli anni Sessanta, Roma-Bari 
1980, p. 182. Più in generale, si rimanda al volume per le vicende del quotidiano nel do-
poguerra.

3  L’espressione è usata da M. Venturoli, Interviste di frodo, Roma 1945, pp. 131-6.



504  Chiara Perin

do gli esponenti ormai invecchiati della Scuola romana; nel 1951 venne 
eletto – unico tra pittori e scultori – nel Comitato centrale del Partito Co-
munista. Le tessere disegnate nel 1945 e nel 1952 – dove campeggiava la 
sua firma – offrono una ulteriore testimonianza di quell’impegno4.

Diversamente dalle illustrazioni guttusiane per il teatro o l’editoria, i 
disegni per «l’Unità» non hanno riscosso l’interesse degli storici5. Alla 
base di tale disattenzione vanno ipotizzate ragioni di ordine stilistico e 
materiale: la loro natura grottesca, il linguaggio greve e sovraccarico assai 
distante dai fogli coevi, la difficoltà di reperire gli originali in gran parte 
dispersi tra le redazioni del quotidiano o le collezioni degli amici. Dagli 
anni Ottanta, alcuni di essi sono emersi nelle mostre sull’artista insieme 
ad altri al tempo rimasti inediti: bozzetti per manifesti, caricature di capi 
politici e militari, parodie della compagine astratta, disegni accorati sui 
drammi internazionali6. Tuttavia l’unico volume dal carattere eminen-
temente politico rimane Renato Guttuso. Trent’anni, 1939-1969. Si trat-
ta di una raccolta di settantasei disegni curata nel 1969 dal responsabile 
della stampa comunista (Amerigo Terenzi), introdotta dal solo intellet-
tuale avvicinabile a Guttuso per completezza e prestigio (Carlo Levi) e ac-
compagnata da un affettuoso telegramma inviatogli per il cinquantesimo 
compleanno dal Segretario (Palmiro Togliatti)7. Dunque un omaggio del 
Partito al suo maggiore interprete figurativo.

Il corpus tutto sommato esiguo di quei disegni è spiegabile con la natura 
del periodico: «l’Unità» non era un quotidiano satirico, ma l’organo della 

4  Sulle tessere del PCI e più in generale sulla sua propaganda attraverso le immagini, cfr. 
Il rosso e il nero. Figure e ideologie in Italia nelle raccolte del csac, Catalogo della mostra, 
Milano 1999, pp. 75-80; E. Novelli, C’era una volta il Pci. Autobiografia di un partito 
attraverso le immagini della sua propaganda, Roma 2000, in particolare pp. 223; 268-9.

5  Cfr. per esempio Guttuso e il teatro 1940-1980, presentazione di E. Siciliano, Milano 
1980; Guttuso e il teatro musicale, Catalogo della mostra, Milano 1997; F. Carapezza Gut-
tuso, Il teatro di Renato Guttuso; L’illustrazione letteraria, in Renato Guttuso. Dal Fronte 
nuovo all’Autobiografia 1946-1966, Catalogo della mostra, Bagheria 2003, pp. 256-64; 166-
70; Guttuso alla Scala, Catalogo della mostra, Milano 2019.

6  Si vedano le sezioni grafiche delle mostre Guttuso nel disegno. Anni Venti/Ottanta, a 
cura di E. Crispolti, Roma 1984; Renato Guttuso. Dal Fronte nuovo all’Autobiografia; Rena-
to Guttuso. l’arte rivoluzionaria nel cinquantenario del ’68, Catalogo della mostra, Cinisello 
Balsamo 2018.

7  Renato Guttuso. Trent’anni, 1939-1969, a cura di A. Terenzi, Roma 1969.



505  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

dottrina comunista al quale spettava diffondere programmi e direttive del 
«Partito nuovo». Lì inoltre si stava consumando la battaglia contro la De-
mocrazia Cristiana: se infatti nell’immediato dopoguerra la redazione tu-
telò il precario equilibrio della coalizione di Governo, negli anni seguen-
ti non perse occasione per accusare la maggioranza di inerzia sociale e 
malcostume. Come sul socialista «Avanti!», le vignette dei professionisti 
– Adolfo Cagnacci, Michele Majorana, Attilio Scarpelli, Canova – appa-
rivano già negli anni Quaranta, ma sporadicamente e quasi sempre senza 
l’indicazione dell’autore esibita invece quando collaboravano i pittori. Le 
più provocatorie e oltraggiose venivano ospitate da «Cantachiaro», «Ros-
so e Nero», «Don Basilio»: riviste che pur sposando posizioni anticlericali 
rimanevano estranee al Partito8. Solo con l’inasprirsi degli antagonismi 
parlamentari nel nuovo decennio «l’Unità» ricorse alla satira quasi quo-
tidianamente.

Insieme ai toni cauti prescritti dai vertici, altri due aspetti possono mo-
tivare il limitato apporto di Guttuso al quotidiano. In prima istanza egli 
non fu il solo a offrire il proprio contributo. Oltre ai suoi, vennero pub-
blicati disegni di svariati artisti: di preferenza romani e di orbita realista. 
Tra 1945 e 1946 Nino Franchina e Giulio Turcato intervennero sulla lotta 
partigiana e democratica9; in seguito furono Concetto Maugeri, Salva-
tore Scarpitta, Saro Mirabella, Armando Pizzinato, Domenico Purificato, 
Claudio Astrologo, Ugo Attardi, Ampelio Tettamanti a sostenere le batta-
glie comuniste10. In seconda battuta ebbero un peso le scelte editoriali de 

8  A. Chiesa, La satira politica in Italia, Bari 1990, pp. 127-50.
9  Qualche esempio: N. Franchina, Un partigiano in agguato, «l’Unità», 2 gennaio 1945, 

p. 1; G. Turcato, La solidarietà popolare e democratica, «l’Unità», 31 gennaio 1946, p. 1; 
G. Turcato, Per la vittoria della democrazia sottoscrivete al prestito del Pci, «l’Unità», 7 
febbraio 1946, p. 1; G. Turcato, 14 luglio, «l’Unità», 14 luglio 1949, p. 1.

10  Si vedano almeno: C. Maugeri, Ricordo di Modena, «l’Unità», 23 gennaio 1950, p. 1; 
S. Scarpitta, Truman con bomba atomica, «l’Unità», 3 dicembre 1950, p. 3; S. Mirabel-
la, Per l’avvenire della Sicilia votate Blocco del Popolo!, «l’Unità», 3 giugno 1951, p. 3; A. 
Pizzinato, XXXI, «l’Unità», 20 gennaio 1952, p. 3; D. Purificato, Vota la lista del Cam-
pidoglio contro chi rovina l’Italia, «l’Unità», 25 maggio 1952, p. 3; C. Astrologo, L’eccidio 
di Villa Literno, «l’Unità», 30 luglio 1952, p. 3; D. Purificato, Un 1953 di pace, «l’Unità», 1 
gennaio 1953, p. 1; U. Attardi, Onore al capo del P.C.I., «l’Unità», 29 marzo 1953, p. 3; D. 
Purificato, 2 giugno: difendiamo col voto la Repubblica!, «l’Unità», 2 giugno 1953, p. 3; M. 
Mafai, I giovani vogliono la pace, «l’Unità», 18 ottobre 1953, p. 3; C. Astrologo, Il giorno 



506  Chiara Perin

«l’Unità»11. Le riproduzioni riguardavano di preferenza opere negli stessi 
giorni esposte in gallerie locali o in rassegne internazionali. Le didasca-
lie erano essenziali quando le immagini affiancavano l’intervento critico, 
mentre riassumevano in poche righe le intenzioni dell’autore se sostitui-
vano lo scritto. In ogni caso il paratesto assolveva un compito altrettanto 
prezioso: segnalare ai lettori i principali appuntamenti artistici.

Strategie analoghe erano adottate da altre riviste di Partito. In «Rinas-
cita», le immagini cadenzavano le fitte pagine del mensile senza per for-
za stabilire un nesso con gli articoli, ma facendosi portavoce delle me-
desime battaglie ideali12. Spesso toccava agli interessati inviare fotografie 
per promuovere gli ultimi esiti del proprio lavoro. Nel gennaio 1952, per 
esempio, Gabriele Mucchi insistette con la caporedattrice Marcella Ferra-
ra affinché fosse pubblicata la Rotta del Po allora in mostra a Bologna: la 
richiesta cadde nel vuoto, ma la prima versione del dipinto sarebbe appar-
sa sul settimanale della Cgil «Lavoro»13. In luglio, sempre Mucchi lamentò 
la visibilità assegnata a tele ormai datate anziché ai più recenti disegni sui 
contadini di Carpi già spediti a Togliatti14.

«Il Calendario del Popolo», «Lavoro» e «Il Contemporaneo» si affi-
davano invece a un solo artista. Con il trasferimento della redazione da 
Roma – dove avevano collaborato Guttuso e Manlio D’Ercoli – a Milano, 
il direttore de «Il Calendario del Popolo» Giulio Trevisani commissionò 
a Mucchi la rubrica artistica come i disegni a corredo di novelle o nar-

della Liberazione, «l’Unità», 25 aprile 1954, p. 3; L. Guida, Non dimenticateci (Portella 1 
maggio 1947), «l’Unità», 1 maggio 1954, p. 2; U. Attardi, Festa dei lavoratori, «l’Unità», 1 
maggio 1954, p. 3; A. Tettamanti, Tutti a manifestare per la libertà nella grande festa del 
1° maggio!, «l’Unità», 1 maggio 1955, p. 1.

11  Sulla terza pagina de «l’Unità», cfr. B. Pischedda, Due modernità. Le pagine culturali 
dell’«Unità»: 1945-1956, Milano 1995, pp. 143-52.

12  Sul caso «Rinascita», cfr. E. Barili, «Rinascita» 1944-1956: racconto per immagini nel-
la costruzione di un nuovo sistema culturale nel dopoguerra, in Guardando all’Urss, Catalo-
go della mostra, Milano 2015, pp. 193-200; inoltre C. Perin, Guttuso e il realismo in Italia, 
1944-1954, Cinisello Balsamo 2020, pp. 165-76.

13  Lettera di G. Mucchi a M. Ferrara, Milano, 26 gennaio 1952, in Milano, Apice, Fondo 
Mucchi, Corrispondenza: «Questioni artistiche», b. 8, ua 115. La rotta del Po venne pubbli-
cata in «Lavoro», IV, 52, 22 dicembre 1951, p. n.n.

14  Lettera di G. Mucchi a M. Ferrara, Milano, 3 luglio 1952, in Milano, Apice, Fondo 
Mucchi, Corrispondenza: «Questioni artistiche», b. 8, ua 115.



507  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

razioni popolari15. Dal 1951 Ugo Attardi divenne il referente per «Lavo-
ro»16 dove illustrava i racconti dei lettori e i corsivi in quarta di copertina. 
Allo stesso modo, Renzo Vespignani offrì l’immagine d’apertura de «Il 
Contemporaneo» sin dal primo numero nel marzo 1954. Anziché restare 
aderente agli articoli, egli disegnava sprezzanti commenti visivi a episodi 
di cronaca, fatti politici e culturali.

2.  1944-45: una cronaca della Liberazione

Nell’estate 1944 Guttuso era un trentatreenne ormai al vertice della 
scena romana. La notorietà risaliva al lustro precedente, grazie a opere 
controverse e scritti dalla spiccata carica polemica. Lo stile antiretorico, 
l’aggiornamento sulla lezione francese, la dimensione allegorica dei di-
pinti lo rendevano un artista lontano dall’estetica dominante, per giunta 
orientato a sinistra. Durante il servizio militare a Milano, Guttuso si avvi-
cinò infatti al Comunismo frequentando l’ambiente di Corrente, mentre a 
Roma poté contare sul sostegno di critici ed esponenti del Partito. Fu però 
con la Resistenza che la militanza divenne concreta, per un breve periodo 
anche condividendo lo studio con la tipografia clandestina de «l’Unità». 
L’impegno propagandistico assorbiva Guttuso al punto da trascurare il 
mestiere: «sono otto mesi che non dipingo» confessò a Marcello Ventu-
roli il primo aprile 194417. «Guttuso – confermò Toti Scialoja in dicembre 
– abbandonò completamente la pittura, l’attività di Partito non gli dava 
tregua»18. Un’ulteriore conferma di ciò giunge dal constatare che gli unici 
otto dipinti del 1944 siano per ambientazione e soggetti successivi al 4 
giugno19.

Limitata al massimo l’attività al cavalletto, durante l’occupazione Gut-

15  Sulla collaborazione di Mucchi a «Il Calendario del Popolo», cfr. G. Mucchi, Le occa-
sioni perdute. Memorie 1899-1993, Milano 2001, pp. 206-9.

16  Sulla rivista della Cgil, cfr. Lavoro 1948–1962. Il rotocalco della Cgil, a cura di R. Rega, 
Roma 2008; L. Valente, Biografia politica dell’oggetto fotografico. La rivista illustrata della 
Cgil «Lavoro» e il suo archivio, «Studi di Memofonte», 11, 2013, pp. 85-102.

17  M. Venturoli, Interviste di frodo, p. 37.
18  T. Scialoja, I pittori difendono la città, «Mercurio», 4, 1944, p. 255.
19  Catalogo generale ragionato dei dipinti di Renato Guttuso, a cura di E. Crispolti, I, 

Milano 1983, pp. 125-7.



508  Chiara Perin

tuso si espresse soprattutto sulla carta: dal marzo 1944 e sino alla Libe-
razione denunciò con matita, penna e inchiostri tipografici i crimini te-
deschi. Erano disegni di natura espressionista per le cromie timbriche, il 
tratto sintetico, le scomposizioni che conferivano ai carnefici fisionomie 
bestiali. A fine agosto quattordici fogli vennero esposti ad Arte contro la 
barbarie e poi pubblicati con altri dieci nell’album Gott mit Uns20. Deri-
vano dalla stessa serie i contributi destinati a «l’Unità» sin dal secondo 
numero dell’edizione ufficiale. Il 7 giugno apparve infatti Il tedesco21, la 
settimana successiva Sangue partigiano (Fig. 1). Collocati sul taglio basso 
della prima pagina, entrambi inscenano una esecuzione: rispettivamente 
a via Tasso, dove aveva sede il carcere delle SS, e al Forte Boccea22 con lo 
sfondo di San Pietro. Nonostante il bianco e nero quanto la povertà dei 
mezzi, le due riproduzioni mantengono il carattere pittorico e i contrasti 
chiaroscurali degli originali.

Le illustrazioni che nei mesi seguenti documentarono il progressivo ar-
retramento dell’esercito tedesco vanno invece lette alla luce dei bollettini 
di guerra diffusi dal quotidiano. Il 27 luglio il disegno intitolato dallo stes-
so Guttuso Radio Berlino: dominiamo completamente la situazione ritrae-
va una Wehrmacht ridotta a scheletri pronti a uccidersi tra loro (Fig. 2). 
Il messaggio di sfacelo diventò ancora più esplicito a fine 1944 (Fig. 3). 
In Himmler, la linea Sigfrido del fronte interno tedesco Hitler veniva pro-
tetto dal proprio ministro munito di un’ascia insanguinata: la sola difesa 
rimastagli dopo la disfatta occidentale. I simboli mortiferi e le caricature 
dei vertici nazisti contrastavano con la natura eroica dei partigiani setten-
trionali protagonisti di due vignette tra ottobre e novembre23. Rilanciando 

20  R. Guttuso, Gott mit Uns. Ventiquattro tavole in nero e a colori, Roma 1945. L’album, 
presentato da Antonello Trombadori, era dedicato all’eccidio delle Fosse Ardeatine. I fogli 
esposti a L’arte contro la barbarie dal 23 agosto al 5 settembre 1994 erano: Massacro di pa-
trioti; Storia di un’azione Gap (4 disegni), Dopo il massacro; Ricordo del compagno Giorgio 
Labò, Eroe nazionale; Paracadutisti tedeschi; Massacro di patrioti romani; Fucilazione di co-
munisti; Massacro di partigiani; Ritirata tedesca in Ciociaria; Massacro; Massacro, in L’arte 
contro la barbarie. Artisti romani contro l’oppressione nazi-fascista, Opuscolo della mostra, 
Roma 1944, p. n.n.

21  R. Guttuso, Il tedesco, «l’Unità», 7 giugno 1944, p. 1.
22  Informazione tratta da Renato Guttuso. Trent’anni, 1939-1969, tav. 9. In alternativa 

potrebbe trattarsi del Forte Bravetta dove venne giustiziato Giorgio Labò.
23  Alle precedenti si aggiunge Civiltà falangista apparsa il 4 marzo 1945. Dopo aver im-



509  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

1.	 Renato Guttuso, Sangue partigiano, «l’Unità», 14 giugno 1944, p. 1
2.	 Renato Guttuso, Radio Berlino: dominiamo completamente la situazione, «l’Uni-

tà», 27 luglio 1944, p. 1



510  Chiara Perin

il motto «Vento del Nord» coniato dal leader socialista Pietro Nenni il 26 
ottobre24, esse esprimevano con pari efficacia la forza della Resistenza: bas-

piccato un uomo, Francisco Franco sta per cadere dal patibolo, come già Hitler e Mussolini 
ai suoi piedi.

24  Già sull’«Avanti!» del 23 settembre 1944, Nenni scriveva: «Il vento che soffia e che a 
Milano e a Torino diventerà impetuoso, non s’acquieterà finché tutte le forze antidemo-
cratiche, tutti gli interessi reazionari non siano spazzati via». E chiarì il 26 ottobre: «Ciò 
che noi chiamiamo “Vento del Nord” è lo sforzo che sarà necessario, da parte delle masse 
lavoratrici e dei partigiani dell’Italia settentrionale, per riprendere il problema al punto in 
cui era un anno fa e per dire: “Qui definitivamente finisce l’Italia del fascismo e comincia 
l’Italia democratica”». La prima illustrazione di Guttuso intitolata Vento del Nord apparve 
su «l’Unità» il 28 ottobre 1944.

3.	 Renato Guttuso, 
Himmler, la linea 
Sigfrido del fronte 
interno tedesco, 
«l’Unità», 31 di-
cembre 1944, p. 1



511  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

tava il vigore del combattente per spazzare via un ecclesiastico dietro la cui 
tonaca si celavano un fascio littorio e una minuscola camicia nera (Fig. 4).

«l’Unità» fu il primo periodico comunista edito nella Roma liberata, e 
il primo col quale Guttuso collaborò. Tuttavia al moltiplicarsi delle riviste 
vicine al Partito le sue vignette trovarono visibilità anche su altre sedi. 
In tutte tornavano i medesimi soggetti: la tavola del Gott mit Uns con la 
cattura di Giorgio Labò nel primo numero di «Risorgimento» dell’aprile 
194525, la storia della Festa del Lavoro e della Liberazione su «Il Calendario 
del Popolo» ancora romano26, la rappresentazione della Spagna franchis-

25  L’illustrazione di «Risorgimento» corrispondeva a R. Guttuso, Gott mit Uns, tav. XII, 
p. 27. Il disegno fu scelto dall’editore tra molti, come si deduce da una lettera inviata da Ei-
naudi a Guttuso. cfr. F. Carapezza Guttuso, Guttuso per Einaudi, in Guttuso. Capolavori 
dai musei, Catalogo della mostra, Milano 2005, p. 209.

26  I disegni di Guttuso su «Il Calendario del Popolo» erano: Storia e significato della Festa 
dei lavoratori, I, 4, 1-15 maggio 1945, p. 1; Duemila settantasei giorni di guerra, I, 5, 16-31 

4.	 Renato Guttuso, Vento del Nord, «l’Unità», 3 novembre 1944, p. 1



512  Chiara Perin

ta e della miseria postbellica su «Il Politecnico» dell’autunno 194527. Per 
Giulio Einaudi – editore di «Risorgimento» e «Il Politecnico» – Guttuso 
aveva disegnato già nel 1943 la copertina de I proscritti di Ernst von Salo-
mon, ma fu proprio allora che il rapporto tra i due si consolidò. Ed era un 
rapporto significativo: tra l’artista che meglio di ogni altro figurava valori 
e vicende del Partito e l’editore che ne pubblicava i fondamenti teorici 
promuovendo al contempo nuove sedi di dibattito. Oltre alle copertine 
per la narrativa, in segno di stima Einaudi commissionò a Guttuso il logo 
dello struzzo, alla fine però rifiutato28.

Tra 1944 e 1946 anche altri editori si contesero disegni che appassiona-
vano i lettori aderendo ai drammi dell’attualità. Per rinnovare l’impresa 
di famiglia, ad esempio, Alberto Mondadori lanciò la collana Il Ponte. Col 
proposito di «mettere sullo stesso piano scrittori e pittori, considerando 
che in questa Collezione i pittori non sono dei semplici illustratori, ma 
fanno opera interpretativa e creativa nel vero senso della parola»29, egli 
affidò a Guttuso le illustrazioni per Santuario di William Faulkner e Addio 
alle armi di Ernest Hemingway. Fosse l’«abilità illustrativa» riconosciuta-
gli da Guido Piovene nel dicembre 194430 o la capacità di «interpretare il 
fondo con un istinto da rabdomante» di cui parlò Elio Vittorini in merito 
alle tavole per Hemingway31, Guttuso incarnava l’ideale dell’artista com-
pleto: coinvolto nel presente, dallo stile aggiornato e personale, a suo agio 
con ogni mezzo espressivo.

Per Einaudi e Mondadori furono soprattutto Cesare Pavese e Vittorini a 

maggio 1945, p. 1; Un anno fa: Roma liberata, I, 6, 1-15 giugno 1945, p. 1; Storia del fascis-
mo dal 28 ottobre al 27 aprile, I, 15, 16 ottobre-31 dicembre 1945, p. 3.

27  Le illustrazioni su «Il Politecnico» erano: L’ultimo atto della reazione spagnola. Ban-
chetto di Erode, 1, 29 settembre 1945; Senza titolo (ma scena di strada), 5, 27 ottobre 1945.

28  Sulle copertine e l’episodio dello struzzo, cfr. M. Rubino, La concretezza del segno. Le 
copertine di Guttuso per Einaudi, in Storie in copertina. Protagonisti e progetti della grafica 
editoriale, Pavia 2014, pp. 224-43. Più in generale sul rapporto Guttuso-Einaudi: F. Cara-
pezza Guttuso, Guttuso per Einaudi, pp. 209-13.

29  Lettera di A. Mondadori a R. Guttuso, Milano, 12 dicembre 1945, AME, Il Saggiatore, 
carteggio 1934-76; già pubblicata in A. Mondadori, Lettere di una vita, 1922-1976, Milano 
1996, p. 147, n. 89. 

30  G. Piovene, Tre vocaboli, «La Nuova Europa», 2, 17 dicembre 1944, p. 7.
31  E. Vittorini, Frederic Henry e Catherine Barkley personaggi di Hemingway e Guttuso, 

«Il Politecnico», 29, 1° maggio 1946, p. 22.



513  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

farsi tramite tra Guttuso e gli editori. Nel caso de «l’Unità» il ruolo chiave 
spettò invece ad Amerigo Terenzi. Romano, classe 1909, Terenzi si era 
avvicinato all’antifascismo a inizio anni Quaranta, iscrivendosi al Partito 
Comunista nel 1943. Il ritratto che Guttuso gli dedicò a inizio decennio 
ne esalta il ruolo di intellettuale sodale e collezionista: all’epoca gestiva il 
Teatro degli Artisti dove conobbe Ettore Colla, Leoncillo, Mario Mafai, 
Alberto Ziveri. Proprio quell’esperienza permise a Terenzi di amminis-
trare «l’Unità» sin dal giugno 1944, trovandone la sede nei locali già oc-
cupati dalla tipografia Uesisa di via Quattro Novembre. In virtù delle sue 
doti dirigenziali, Togliatti gli affidò poi la responsabilità dell’intera stampa 
comunista. Tra gli ideatori dell’agenzia Ansa e dell’Associazione Amici de 
«l’Unità», nel dicembre 1949 Terenzi fondò anche il quotidiano «Paese 
Sera». L’istinto imprenditoriale, la conoscenza delle strategie editoriali e 
di comunicazione, l’amore per la cultura del proprio tempo permetteva-
no a Terenzi di avere voce nella selezione dei disegni. La presenza nella 
sua collezione di sette fogli guttusiani tra quelli pubblicati su «l’Unità» tra 
1944 e 1954 esprime tutto l’interesse al riguardo32.

Quelle opere, peraltro, lasciano intendere come l’artista lavorava per il 
quotidiano. Diversamente da Renato Birolli, che tra gennaio e settembre 
1952 realizzò una breve ma fitta serie di vignette per «l’Unità del lunedì» 
di Milano33, Guttuso non collaborò in modo sistematico all’edizione ro-
mana. Egli consegnava disegni molto simili tra loro delegando la scelta 
alla redazione. Ciò si deduce dal confronto tra Radio Berlino: dominia-
mo completamente la situazione e L’ordine regna in Germania (Fig. 5). 
A parità di tema, nel primo il microfono al centro conferisce alla scena 

32  Ringrazio Claudia Terenzi, intervistata a Roma il 14 dicembre 2016, per i ricordi sul 
padre. Altre informazioni utili anche a ricostruire il clima della Roma postbellica si ricava-
no da G. Mafai, Botteghe Oscure, addio. com’eravamo comunisti, Milano 1996, pp. 9-20; 
118. Non si conservano invece carte inerenti al rapporto con gli artisti e la gestione della 
pagina culturale de «l’Unità» nel fondo Amerigo Terenzi conservato presso l’Istituto Fon-
dazione Gramsci di Roma. I disegni di sua proprietà erano: Sangue partigiano, 1944; Radio 
Berlino: dominiamo completamente la situazione, 1944; L’ordine regna in Germania, 1944; 
Himmler, la linea Sigfrido del fronte interno tedesco, 1944; Garofano e colomba, anni Cin-
quanta; Julius ed Ethel Rosenberg, 1953; Stalin, 1953 ca.

33  Sui disegni di Birolli per «l’Unità» e il rapporto con il PCI, cfr. P. Rusconi, A metà 
cammino. Renato Birolli tra figurazione e astrazione, «Saggi e Memorie di storia dell’arte», 
39, 2015, pp. 212-25.



514  Chiara Perin

un ulteriore nucleo narrativo. Lo sviluppo orizzontale e lo sfondo in gran 
parte risparmiato dall’inchiostratura nera lo favorivano inoltre in fase di 
stampa. Fu lo stesso autore a rendersene conto dando indicazioni alla ti-
pografia: in calce al foglio si legge infatti «su 3 colonne», mentre di «9,8 
cm» doveva essere la base di Himmler, la linea Sigfrido del fronte interno 

5.	 Renato Guttuso, L’ordine regna in Germania, 1944, già Roma, collezione Terenzi



515  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

tedesco. Le stesse prove informano anche sull’assegnazione dei titoli. Se in 
seguito Salvatore Scarpitta avrebbe spedito dagli Stati Uniti illustrazioni 
di cronaca corredate da articoli di denuncia34, Guttuso indicava frasi icas-
tiche: brevi ma di sicuro impatto.

3.  1950-54: denuncia e ideologia

Nel dopoguerra Guttuso è tornato più volte sulla propria fede comu-
nista attribuendone l’origine all’educazione liberale impartitagli dal padre 
Gioacchino come alle frequentazioni giovanili35. Inoltre ha rivendicato il 
precoce impegno nel far convivere le ragioni del militante con quelle del 
pittore. E soprattutto si è riconosciuto nell’intellettuale «continuamente 
debitore alla vita ed agli uomini di quanto la vita e gli uomini continua-
mente gli danno»36. Tale legame con le istanze popolari emerge dai suoi 
dipinti grazie al linguaggio sempre aderente alla realtà. Sebbene riconos-
cibili, però, le questioni politiche alla base di tanti quadri – l’Occupazione 
delle terre, La battaglia di ponte dell’Ammiraglio, La zolfara e più in ge-
nerale le opere sui lavoratori – venivano filtrate dalla lente della storia o 
da originali soluzioni stilistiche così da far breccia su un’ampia platea. Al 
contrario, le illustrazioni per «l’Unità» si rivolgevano a un pubblico mira-
to: ai dirigenti e tesserati PCI per sostenerli; agli avversari più informati 
per denigrarli.

La cronaca forniva il pretesto per marcare le contrapposizioni ideolo-
giche che esacerbavano la politica italiana. Anche per questo la retorica 
prevalse sul pittoricismo degli inizi. Ora Guttuso identificava gli antago-
nisti con caricature o metafore animali (Francisco Franco con un naso 
a proboscide, il generale MacArthur come «avvoltoio del Pacifico») che 
riprendevano i cliché usati dalla propaganda elettorale per enfatizzare la 
meschinità dei capitalisti37. Anniversari e assise di Botteghe Oscure erano 

34  È il caso, per esempio, di S. Scarpitta, Pace, «l’Unità», 2 agosto 1952, p. 3 dedicato 
alla ingiusta detenzione del dirigente PC americano Steve Nelson.

35  Cfr. per esempio R. Guttuso, Un marinaio ammanettato. Come diventò comunista 
Renato Guttuso, «Vie Nuove», 51, 25 dicembre 1949, p. 12.

36  R. Guttuso, L’incontro con il Partito, «l’Unità», 22 dicembre 1955, p. 3.
37  Sul tema, cfr. A. Ventrone, Il nemico interno. Immagini, parole e simboli della lotta 

politica nell’Italia del Novecento, Roma 2005, pp. 4; 30; 37-42.



516  Chiara Perin

invece celebrati da messaggi edificanti e da un’iconografia di ascendenza 
religiosa38. Tuttavia le sue vignette rimangono lontane da quelle dei pro-
fessionisti, e non solo per la frequenza episodica o il segno insistito. Ciò 
che più le distingue è la gravità: l’assenza di espedienti satirici, motti di 
spirito o battute sarcastiche volte a suscitare il riso del lettore. Volendo 
ascrivere il lavoro di Guttuso per «l’Unità» a categorie ben precise, sono 
soprattutto la denuncia e l’idealismo quelle a cui fare riferimento.

Soffermiamoci allora su alcuni casi esemplari. Alcide De Gasperi sie-
de tra il presidente della Confindustria Angelo Costa e Alberto Pirelli al 
termine di un lauto pasto (Fig. 6). Soddisfatti e ghignanti, i tre brindano 
all’intesa raggiunta all’indomani dei fatti di Modena del 9 gennaio 1950. 
I corpi sullo sfondo come la didascalia alludono proprio all’uccisione da 
parte della polizia di sei operai in sciopero contro i massicci licenziamenti 
attuati dalle Fonderie Riunite. Pubblicato dieci giorni dopo39, Commento 
al banchetto del Grand Hotel prende le mosse da un incontro tra membri 
del Governo, industriali e finanzieri segnalato con sdegno dal quotidiano 
comunista. Nel corsivo dell’11 gennaio, il Direttore Pietro Ingrao leggeva 
infatti l’eccidio come il riflesso del piano di indebolimento delle organiz-
zazioni sindacali promosso da Costa e appoggiato dalla DC40. Studiando 
il tema su più fogli anche Guttuso fornì lo stesso punto di vista. In un’al-
tra versione il numero dei commensali è maggiore e l’episodio modenese 
appare entro una sontuosa cornice al pari delle stragi di Melissa e Torre 
Maggiore41. Alla fine però l’artista consegnò il disegno in cui risulta espli-
cito il parallelo tra il pasto dei plutocrati e i fatti di Modena: l’obiettivo, 
accentuato dalle proporzioni ingigantite del Presidente del Consiglio, 
sembra quello di individuarne gli effettivi mandanti.

La lotta alle prevaricazioni sociali che impegnava i Comunisti sul fronte 
interno cedeva il passo alla condanna dell’espansionismo americano su 

38  Sulla «ritualità laica» del Partito Comunista, cfr. M. Fincardi, Simboli e immagini 
sociali, in Il comunismo italiano nella storia del Novecento, a cura di S. Pons, Roma 2021, 
pp. 240-2.

39  Lo stesso disegno apparve anche sull’edizione milanese il 24 gennaio.
40  P. Ingrao, Una stretta di mano, «l’Unità», 11 gennaio 1950, p. 1. Inoltre: Dietro la 

strage di Modena c’è la «linea» Scelba-Pella, «l’Unità», 12 gennaio 1950, p. 5; b.l., Il patto De 
Gasperi-Costa al banchetto del Grand Hotel, «l’Unità», 17 gennaio 1950, p. 1.

41  Il disegno è pubblicato in Renato Guttuso. Dal Fronte nuovo all’Autobiografia, n. 238 
con il titolo Riunione.



517  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

quello estero. Due vignette, sempre del 1950, suggeriscono infatti quanto 
la campagna internazionale in difesa della pace possedesse un’impronta 
antiamericana. Nella Danza di Acheson, il Segretario di Stato balla avvin-
ghiato alla personificazione letale e insieme avvenente della «H Bomb» 
(Fig. 7). Guttuso sfruttò l’iconografia della danza macabra – da poco ri-
lanciata da Alberto Martini e da Mino Maccari42 – per deprecare la proget-
tazione della bomba a idrogeno avviata dal Presidente Harry Truman su 
sollecitazione di Acheson. Citando poi la strofa di una canzonetta di Ce-
sare Andrea Bixio e Bixio Cherubini del 193043, l’artista fondeva il memen-
to mori tardomedievale con l’immaginario collettivo. La fonte colta dia-

42  Si intitolava Danza macabra l’album di 54 litografie realizzato da Martini tra 1915 
e 1916. Allo stesso soggetto Maccari dedicò invece la copertina de «Il Selvaggio», 7-8, 15 
agosto 1936.

43  «e in questo tango, così vagabondo, noi ci sentiamo i padroni del mondo»: la strofa, 
riportata come didascalia della vignetta, apparteneva alla canzone Tango vagabondo.

6.	 Renato Guttuso, Commento al banchetto del Grand Hotel, «l’Unità», 19 gennaio 1950, p. 1



518  Chiara Perin

7.	 Renato Guttuso, Danza di Acheson, «l’Unità», 19 luglio 1950, p. 3



519  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

logava insomma con quella popolare generando un effetto accattivante. 
Perfetta identità di vedute equiparava invece l’incontro tra MacArthur e 
Truman all’isola di Wake nell’ottobre 1950 a quello tra Mussolini e Hitler 
al Brennero di dieci anni prima (Fig. 8). Lette in continuità, le due illustra-
zioni ribadiscono lo stereotipo dei politici statunitensi: belligeranti senza 
scrupoli, discendenti dai gerarchi nazifascisti.

Un posto a sé occupa invece il caso Rosenberg che aveva mobilitato 
l’intera classe intellettuale, italiana e internazionale, contro gli eccessi del 
maccartismo. Accusati di spionaggio filosovietico, Julius ed Ethel Rosen-
berg furono condannati a morte nel giugno 1953. «l’Unità» ne auspicò 
la liberazione con appelli, articoli, illustrazioni44. Il 15 febbraio Guttuso 
consegnò un disegno per la prima pagina insolitamente a colori, anch’esso 
già di proprietà Terenzi (Fig. 9). L’artista tornò sul tema a maggio con un 
collage dove sovrapponeva la sedia elettrica alla Statua della Libertà45. Dal 
dicembre 1952 in molti sposarono la causa ritraendo i Rosenberg e i loro 
figli46, e un contributo simile apparve anche su «Vie Nuove»47.

Nei disegni più spiccatamente ideologici la cronaca viene stemperata, 
mentre i protagonisti sono quasi sempre donne e bambini. Una giovane 
con il berretto frigio accompagna la festa del popolo calpestando i simboli 
monarchici: agli antipodi della austera Italia sironiana, incarna la Repub-

44  Data per esempio al 21 giugno 1953 l’appello La cultura condanna gli assassini dei 
Rosenberg firmato tra gli altri da Bianchi Bandinelli, Pratolini, Guttuso, Zavattini, Mazza-
curati, De Santis, Purificato, Checchi, Belgrado.

45  R. Guttuso, Impediamo il più infame crimine del fascismo americano, «l’Unità», 26 
maggio 1953, p. 8. 

46  Qui l’elenco, oltre ai due di Guttuso: S. Scarpitta, Pochi giorni di tempo! Salviamo i 
Rosenberg, «l’Unità», 20 dicembre 1952, p. 3; E. Treccani, Muoiono innocenti!, «l’Unità», 
14 febbraio 1953, p. 3; S. Mirabella, I piccoli Michael e Robby Rosenberg. Strappiamo alla 
sedia elettrica i loro genitori, «l’Unità», 16 giugno 1953, p. 3; A. Salvatore, Ethel Rosen-
berg, «l’Unità», 25 giugno 1953, p. 8; C. Astrologo, Un mese fa Julius e Ethel Rosenberg 
venivano uccisi sulla sedia elettrica, «l’Unità», 18 luglio 1953, p. 3.

47  A. Scordia, Incontro dei Rosenberg con i loro figli nel carcere di Sing-Sing, «Vie Nuove», 
9, 1 marzo 1953, p. n.n.; C. Cagli, Robert e Michael Rosenberg nel carcere di Sing-Sing, «Vie 
Nuove», 12, 22 marzo 1953, p. n.n.; R. Guttuso, I coniugi Rosenberg, «Vie Nuove», 16, 10 
aprile 1953, p. 8; U. Attardi, Una lettera ai Rosenberg, «Vie Nuove», 18, 3 maggio 1953, p. 
19; M. Muccini, Incontro con i figli attraverso le sbarre, «Vie Nuove», 25, 21 giugno, p. 10; 
G. Turcato, I figli implorano la loro libertà, «Vie Nuove», 25, 21 giugno, p. 10.



520  Chiara Perin

8.	 Renato Guttuso, 
Perfetta identità di 
vedute, «l’Unità», 21 
ottobre 1950, p. 4

blica uscita vincitrice dal Referendum del giugno 194648. Due anni dopo, 
la stessa figura incoronata protegge lavoratori e padri costituenti dal peri-
colo delle serpi scudocrociate (Fig. 10). Ragazze e fanciulli sorridenti par-
tecipano con i propri compagni alle ricorrenze del Primo Maggio49. Una 
madre con il figlio in braccio indica la strada verso le bandiere comuniste 
in occasione dell’apertura del VII Congresso del Partito al Teatro Adriano 
di Roma50. Una famiglia plaude al risultato delle elezioni del giugno 1953 

48  R. Guttuso, Festa della Repubblica, «l’Unità», 11 giugno 1946, p. 1.
49  R. Guttuso, Primo maggio 1950, «l’Unità», 1° maggio 1950, p. 1; R. Guttuso, Primo 

maggio 1951, «l’Unità», 1° maggio 1951, p. 1.
50  R. Guttuso, VII Congresso Pci, «l’Unità», 3 aprile 1951, p. 1.



521  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

che hanno impedito l’attuazione della «legge truffa»51. Sebbene sincera, 
l’insistenza di Guttuso su temi domestici o sulla rappresentazione femmi-
nile, seducente e insieme engagé, rientrava nel piano comunista per mo-
dernizzare il volto del Partito. Già dalle prime elezioni la Commissione 
propaganda aveva infatti diffuso l’immagine di un «Partito materno»: ac-
condiscendente verso la società piccolo-borghese ancora saldamente ra-
dicata all’ideale dell’angelo del focolare52. Di preferenza eseguiti a matita 
e di immediata leggibilità, quei disegni non nascevano necessariamente 
per il quotidiano e spesso assumevano altre funzioni. Reimpiegati su tes-
sere, manifesti o locandine53 diventavano illustrazioni di propaganda alla 

51  R. Guttuso, La grande vittoria del 7 giugno, «l’Unità», 14 giugno 1953, p. 3; R. Gut-
tuso, I truffatori travolti dalla vittoria popolare, «l’Unità», 15 giugno 1953, p. 3.

52  Al riguardo, cfr. Via il regime della forchetta. Autobiografia del Pci nei primi anni ’50 
attraverso i manifesti elettorali, a cura di D.G. Audino e G. Vittori, saggi di M. Flores e A.C. 
Quintavalle, Roma 1976, pp. n.n.; E. Novelli, I manifesti politici. Storie e immagini dell’Ita-
lia repubblicana, Roma 2021. Inoltre sull’iconografia comunista e i debiti nei confronti 
dell’Urss, cfr. F. Andreucci, Falce e martello. Identità e linguaggi dei comunisti italiani fra 
stalinismo e guerra fredda, Bologna 2005, pp. 225-37.

53  A proposito, l’immagine del paracadutista tedesco già in R. Guttuso, Gott mit Uns, 
tav. 16, p. 36 nel febbraio 1955 venne corredata dalla frase «No al riarmo tedesco» e reim-
piegata dal Partito come cartolina contro la ratifica dell’Ueo in Senato. 

9.	 Renato Guttuso, 
Julius ed Ethel Ro-
senberg, «l’Unità», 
15 febbraio 1953, 
p. 1



522  Chiara Perin

stregua dei molti contributi commissionati dagli Amici de «l’Unità» per 
incoraggiarne la sottoscrizione durante il mese della stampa comunista54.

54  Nel 1955 apparvero i disegni Sottoscrivete per «l’Unità» di M. Muccini (9 ottobre), U. 

10.	Renato Guttuso, Due giugno 1948, «l’Unità», 2 giugno 1948, p. 1



523  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

4.  1954: il distacco

Esaurita la polemica sulla condanna Rosenberg e la campagna elettorale 
del 1953, Guttuso ridusse al minimo l’attività di vignettista per «l’Unità». 
Dopo il 4 dicembre 1954, quando concesse un vecchio disegno per il 
Congresso del Popolo Meridionale55, preferì collaborare con articoli poli-
tici o culturali. Alla base di questa frenata si possono individuare tre ragio-
ni di diversa natura. La prima riguarda i cambiamenti che interessarono 
il quotidiano. Sin dalla Liberazione, i verbali di Segreteria e di Direzione 
del Partito riportavano critiche insistenti alla impostazione de «l’Unità»56. 
Si lamentava la mancanza di riferimenti alla vita sindacale o a questioni 
ideologiche, la presenza nelle redazioni di intellettuali privi di militanza 
attiva e la scarsa attrattiva nei confronti della classe operaia. Il rinnova-
mento iniziò nel 1952 con l’introduzione di una corposa sezione dedicata 
allo sport nell’edizione del lunedì, della «Pagina della donna» in quella 
del giovedì e il successivo incremento sino alle otto pagine. Verso metà 
decennio apparvero quasi ogni giorno le illustrazioni satiriche di Cano-
va, inoltre aumentò il ricorso alla fotografia tanto da istituire la rubrica 
«La fotografia del giorno». Pur contribuendo alla modernizzazione de 
«l’Unità», gli aggiornamenti non coinvolsero gli artisti. E d’altra parte da-
gli stessi documenti di Partito trapela l’insofferenza dei dirigenti verso le 
attività culturali. Nella Direzione del 25 settembre 1952 Giancarlo Pajetta 
si interrogava retoricamente su cosa significasse essere popolare per un 
quotidiano comunista: «il giorno del Congresso dei pensionati parlare di 
quel problema voleva dire interessare 3 milioni di persone. È più popolare 
la Biennale di Venezia o il Congresso dei pensionati? Per la prima ci si 
preoccupa, il secondo lo si ignora»57.

Sulla scelta di Guttuso dovette pesare anche la sostituzione di Emilio 

Attardi (13 ottobre), L. Guida (16 ottobre), S. Mirabella (19 ottobre), A. Sughi (26 ottobre), 
G. Motti (2 novembre). 

55  Si trattava di un doppio ritratto con trombettiere risalente a inizio anni Cinquanta, 
quando l’artista era impegnato nella stesura de La battaglia di ponte dell’Ammiraglio. 

56  I rispettivi documenti si conservano a Roma, presso l’Archivio Mosca dell’Istituto 
Fondazione Gramsci.

57  Verbale della Direzione Centrale del Partito Comunista, 25 settembre 1952, Roma, 
Istituto Fondazione Gramsci, Archivio Mosca, mf. 262. L’ordine del giorno era La stampa 
quotidiana del Partito.



524  Chiara Perin

Sereni alla guida della Commissione culturale. Privilegiando il recupero di 
Antonio Gramsci e della storia nazionale sui dettami sovietici, dall’aprile 
1951 il successore Carlo Salinari ricorse infatti a una politica diversa. Il 
cambio di passo emerse sin dal Promemoria sul lavoro culturale di luglio:

Mi pare – sosteneva Salinari – che si sia proceduto un po’ semplicisticamente 
a sviluppare il lavoro culturale prevalentemente in due direzioni: da una parte 
nella direzione dello sviluppo di una cultura di massa, dall’altra nella ricerca di un 
legame immediato fra singoli uomini di cultura e determinati movimenti politici 
da noi promossi (firme per Stoccolma, dichiarazioni, petizioni etc.). Lungi da me 
l’idea che questo non si debba fare, ma anche lontana l’idea che in questo si possa 
esaurire il lavoro culturale58.

Da allora la Commissione marginalizzò il ruolo dell’Associazione italia-
na dei Partigiani della Pace che Sereni, in veste di Segretario, aveva sempre 

58  C. Salinari, Promemoria sul lavoro culturale, 11 luglio 1951, Roma, Istituto Fonda-
zione Gramsci, Archivio Mosca, mf. 191.

11.	Renato Guttuso, Restano solo i morti, 1956 



525  Guttuso vignettista de «l’Unità», 1944-54

esaltato. E proprio da allora si diradarono le vignette antiamericaniste 
dell’artista. 

Da ultimo, il distacco di Guttuso fu dettato con ogni probabilità dall’in-
sofferenza crescente verso le derive realiste. Alla Biennale del 1954 il 
confronto tra il Boogie-Woogie, ispirato ai nuovi costumi dei giovani 
romani, e le opere degli altri figurativi attestava tutta la stanchezza del 
movimento59. Con La spiaggia nel 1956 Guttuso si smarcò ulteriormente 
dai temi populisti che ancora primeggiavano tra i colleghi. A quelle date 
egli non avrebbe più potuto realizzare le spietate tirate politiche di inizio 
decennio. E, d’altra parte, difficilmente nel novembre 1956 i suoi disegni 
sui fatti di Ungheria sarebbero stati accettati da un quotidiano ancorato a 
rigide posizioni filosovietiche (Fig. 11).

59  Lo stesso Guttuso espresse un giudizio negativo sui dipinti dei colleghi. Cfr. R. Gut-
tuso, L’arte è in pericolo di morte?, «Rinascita», 10, 1954, pp. 691-6.





Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 527-555

Per la microstoria della lingua italiana
Lorenzo Tomasin

Abstract	 The paper focuses on the relationships between the histo-
ry of the Italian language and the historiographical methodology referred 
to as Microhistory that developed in Italy at the end of the 20th Century 
and which subsequently became widespread. During the last two decades, 
various studies of the Italian language have been dedicated to research 
into historical sources such as archival documents, judicial documents 
and private correspondence in order to reconstruct the evolution of the 
history of the language spoken by the lower classes, i.e., independently 
of the history of the literary language. Nevertheless, this attention and 
sensitivity to documentary sources could be further enhanced by recon-
sideration of some research methods and issues in the light of the recent 
historiographical debate on Microhistory. 

Keywords: Storia della lingua italiana, Microstoria, Lingua delle classi 
subalterne

Parole chiave: History of the Italian Language, Microhistory, Lan-
guage of the lower classes

Accesso aperto/Open access
© 2023 Lorenzo Tomasin (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_9

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 30.06.2023
Accepted 	  01.09.2023
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





Per la microstoria della lingua italiana
Lorenzo Tomasin

1.

Il concetto e il termine di microstoria non sono rispettivamente tema-
tizzato e impiegato nelle opere fondative di questa corrente storiografica 
(in particolare nel cruciale Il formaggio e i vermi, Ginzburg 1976), ma 
hanno conosciuto negli ultimi decenni del secolo scorso una piena sanzio-
ne e un approfondimento anche terminologico (lo stesso Ginzburg 1994 
si è incaricato di una suggestiva «breve storia» della parola), nonché una 
organica collocazione nel campo degli studî storici1.

Fra i tratti costitutivi della microstoria, che non si pretende di ripercor-
rere qui nella sua ormai notevole complessità di sviluppi (un quadro della 
situazione, né l’unico, ha proposto Raggio 2013), isoleremo solo quelli 
che si prestano alla riflessione sui rapporti già intercorsi e su quelli ulte-
riormente possibili tra la ricerca microstorica e gli studî di storia della lin-
gua italiana. Si intende da un lato documentare l’importanza del modello 
(esplicito o implicito) della microstoria in studî importanti per la storia 
della lingua, e da un altro suggerire l’esistenza di varie piste d’indagine 
ancora poco esplorate e piuttosto promettenti.

Caratterizzano e quasi delimitano questo ambito di studî in primo luo-
go il legame con l’indagine storico-sociale; ancora, la predilezione per casi 
circoscritti nel tempo e nello spazio e per contesti spesso considerati mar-
ginali rispetto ai grandi e classici problemi istituzionali posti dagli studî 

1  Questo articolo nasce da un corso di storia della lingua italiana tenuto a Losanna 
nell’autunno del 2022. Sono molto grato, per gli scambi che ho avuto con loro durante quel 
semestre, a Carlo Ginzburg, involontario ispiratore di quel corso, nonché a Laura Ricci 
e Pietro Trifone, che ne sono stati ospiti. Di suggerimenti preziosi sono debitore anche 
a Vincenzo Lavenia, Matteo Cesena, Roberta Decolle, Micaela Esposto, Giovanni Merisi, 
Giacomo Morbiato.



530  Lorenzo Tomasin

di storia economica, politica e religiosa; inoltre, la valorizzazione delle 
testimonianze archivistiche (con predilezione per quelle giudiziarie e am-
ministrative, nonché per quelle private), messa a partito per l’evocazione 
minuziosa di vicende, luoghi e persone di secondo piano – o del tutto 
assenti – negli affreschi storici tradizionali. Dai caratteri appena indicati 
discende anche l’attenzione allo studio delle classi subalterne e dei contesti 
meno intensamente illuminati dalla documentazione superstite in quanto 
più periferici rispetto ai centri del potere, della ricchezza e quindi della 
produzione scritta: contesti dai quali gli oggetti studiati vengono a volte 
rischiarati di riflesso.

Nata di fatto nell’ambito della storia moderna, e particolarmente frut-
tuosa per quell’età a causa della conformazione e distribuzione dei giaci-
menti documentari, la metodologia microstorica si è espansa in progresso 
di tempo sia all’indietro, verso la storia medievale, sia in avanti, estenden-
dosi agli studî di storia contemporanea e saldandosi con ricerche come 
quella della storia orale, nonché dialogando con l’antropologia – come ha 
fatto a più riprese lo stesso Ginzburg, con giudiziosa circospezione2. Sono 
aspetti ai quali la storia della lingua non può, come vedremo, rimanere 
insensibile.

2.

Punti di riferimento, in una geografia ben più ramificata nel campo 
degli studî storici, sono per comune riconoscimento alcuni lavori dello 
stesso Ginzburg e di colleghi precocemente attivi nel medesimo filone di 
studî, tra i quali un ruolo preminente hanno svolto Giovanni Levi, Edo-
ardo Grendi, Simona Cerutti. A varie riprese la corrente di studî di cui 
diciamo ha fatto il punto sulle proprie stesse ricerche, cosicché il valore 
di provvisori bilanci hanno, tra i vari altri, una nutrita serie di contributi 
pubblicati dalla rivista «Quaderni storici», e i saggi raccolti in Revel 2016.

Il ruolo di un incubatore scientifico ha avuto poi la collana Microstorie 
di Einaudi, attiva tra gli anni Ottanta e Novanta del secolo scorso, che ha 
portato l’attenzione sui temi tipici di questo orientamento. A traghettare 

2  Così fino al recente Ethnophilology, termine che Ginzburg usa in un senso ben diverso 
da quello che altri ha proposto nell’ambito della filologia romanza d’ambiente italiano (cfr. 
ora Ginzburg 2021, pp. 117-33).



531  Per la microstoria della lingua italiana

idealmente problemi e metodi della microstoria nel secolo attuale è, tra 
gli altri, un acuto articolo di Francesca Trivellato 2011, che persuasi-
vamente argomenta la piena attualità e produttività della prospettiva mi-
crostorica nel quadro delle più recenti tendenze della ricerca storiografica, 
con particolare riferimento alla Global History. Secondo Trivellato, «Ita-
lian microhistorians’ reflections on the relationship between micro and 
macro can instill a healthy dose of critical self-reflexivity into the practice 
of global history». Essi offrono un utile complemento a ricerche che, come 
quelle di tanta storiografia contemporanea, rischiano di non bilanciare 
l’astrattezza e il dettaglio, di non sapersi soffermare sui particolari rivela-
tori. «As social scientists – osserva ancora Trivellato – more than narrative 
historians, Italian microhistorians were driven by the desire to offer a new 
conceptualization of the connection between social action and cultural 
beliefs». Si tratta di una concettualizzazione alternativa a quelle troppo 
generali perfezionate durante il Novecento, che può ora rivelarsi utilmen-
te complementare anche alle grandi tendenze della storia globale e post-
coloniale. Un percorso simile ha impegnato la storia della lingua italiana, e 
più ancora potrebbe impegnarla, liberandola dai condizionamenti e dalle 
forzature di grandi modelli storiografici ricevuti da altre discipline (in pri-
mis, come vedremo, dalla storia letteraria) e talvolta forzosamente imposti 
alle autonome traiettorie dei suoi studî.

3.

Da vari decenni ormai la storia della lingua italiana, disciplina ancor 
giovane per statuto accademico ma per natura portata all’apertura inter-
disciplinare, dialoga proficuamente con gli studî storici. Il secondo conve-
gno dell’Associazione per la storia della lingua italiana – che seguì quello 
inaugurale su «storia della lingua e storia letteraria» – fu dedicato nel 1999 
ai rapporti tra «storia della lingua italiana e storia», e le intersezioni disci-
plinari tra storia linguistica e storia sociale furono in quella sede oggetto di 
puntuali approfondimenti (gli atti uscirono nel 2003). Esattamente negli 
stessi anni, d’altra parte, gli storici moderni guardavano con interesse a 
questioni poste sul confine tra le due discipline (ad esempio, ai rapporti 
tra riforma religiosa e uso del volgare nel Cinquecento, oggetto di un acu-
to lavoro di Firpo 2002).

A rinviare, in un certo senso, il confronto diretto e aperto con le ricerche 
di microstoria è stato a lungo il concentrarsi dell’attenzione degli studiosi 



532  Lorenzo Tomasin

sensibili a temi sociolinguistici sulle potenzialità della ricerca quantitativa, 
basata sull’elicitazione di dati linguistici in grandi corpora documentari, 
laddove per originaria vocazione gli studî microstorici si ponevano spesso 
come alternativi a quelli, tipicamente quantitativi e fondati sull’indagine 
a vasta scala, della storia economica erede della tradizione delle Annales. 
Penso soprattutto al contributo sulla storia sociale del romanesco presen-
tato in quel convegno da Pietro Trifone 2003, cioè da uno studioso che, 
come vedremo, aveva di fatto incontrato temi e metodi microstorici già in 
lavori degli anni precedenti.

Rileveremo poi che il termine microstoria ha avuto (come peraltro in 
altri campi affini) una discreta fortuna nel lessico della ricerca storico-
linguistica, tanto da estendere il proprio significato e il proprio ambito 
d’uso anche al di là dei confini originarî della sua applicazione (pur assai 
vasti e vaghi). La parola è stata dunque utilizzata da storici della lingua 
e romanisti in genere, come etichetta allusiva, portatrice di un richiamo 
talora solo indiretto o implicito al filone storiografico eponimo, sicché 
una pur ridotta campionatura attinta alla bibliografia storico-linguistica 
più recente varrà a documentare l’eco che il termine stesso microstoria ha 
prodotto in quest’ambito.

In una scala di progressiva pertinenza del rapporto con i metodi pro-
priamente microstorici si possono tralasciare i casi in cui questa parola 
significa semplicemente breve storia, o storia in miniatura3. Più diretta-
mente legati alla specificità di un metodo sono la qualifica di microstoria 
grammaticale proposta da Riccardo Tesi 2018 per la ricostruzione di al-
cuni tratti d’evoluzione fonomorfologica interna alla storia del fiorenti-
no, col che la categoria viene riferita addirittura alle indagini linguistiche 
strutturali; o ancora l’opportuno accostamento implicito nella definizione 
di «microstoria linguistica» che Serenella Baggio 2019 riserva alla dialet-
tologia di Louis Gauchat, il fondatore del Glossaire des patois de la Suisse 
romande, che si basava sull’osservazione di una famiglia o di una piccola 
comunità, cioè esattamente degli oggetti di studio che di fatto finiscono, 

3  Càpita ad esempio in un eccellente lavoro di Carlo Enrico Roggia 2020: 276 sul Ce-
sarotti, dove appunto di microstoria si parla a proposito di un compendio di storia della 
lingua inserito dal filosofo-linguista nel suo Saggio, o ancora in un recente ricordo auto-
biografico di Lorenzo Renzi 2023 dedicato alla microstoria dell’insegnamento di filologia 
romanza del suo maestro Gianfranco Folena.



533  Per la microstoria della lingua italiana

seppure per ragioni e attraverso metodologie diverse, sotto la lente della 
microstoria propriamente detta.

La consonanza, e quindi la permeabilità terminologica fra alcuni filoni 
della ricerca linguistica e i metodi della microstoria è poi del resto eviden-
te in studiose che, come Chiara De Caprio 2019, hanno indagato la cro-
nachistica e la storiografia del passato da un punto di vista linguistico, e in 
cui il richiamo alla «micro-storia [sic] linguistica e culturale» si sostanzia 
di un preciso riferimento a un metodo d’indagine «à la Ginzburg» (ivi: 
643). Del vistoso caso di contatto disciplinare rappresentato dall’Italiano 
nascosto di Enrico Testa 2014 diremo più avanti.

La discreta diffusione e la notevole diffrazione dei significati della pa-
rola-chiave microstoria negli studî di storia della lingua italiana non è del 
resto isolata, nel senso che varie altre etichette – e con esse varie categorie 
– della ricerca storica sono state nel tempo variamente adattate alla ricerca 
storico-linguistica, in una proficua osmosi. Volgendosi a un altro settore 
degli studî storici, cioè alla paleografia, un caso emblematico è il concetto 
di traccia, di cui è nota la trafila che dagli studî appunto storico-culturali 
e codicologici di Armando Petrucci conduce a quelli filologici e storico-
linguistici di Alfredo Stussi4.

Non si tratta, naturalmente, di mere coincidenze lessicali: nel senso che 
dietro l’impiego di analoghe o identiche etichette vi è un terreno comune 
di metodi e d’intenti che varrà ora la pena d’illuminare più nel dettaglio.

4.

Pur non richiamandosi esplicitamente alle ricerche dei microstorici, e 
in alcuni casi persino prescindendo dal loro dibattito, alcuni importanti 
studî di storia della lingua italiana ne hanno di fatto incrociato il cammi-

4  Ben noto il rapporto tra i lavori di Petrucci 1983 e di Stussi 2001 (dove la nozione di 
traccia è appunto importata nel territorio filologico-linguistico; il medesimo Stussi richia-
ma in verità anche l’uso che dello stesso termine aveva da poco fatto, in ben altri distretti 
della linguistica, Noam Chomsky; ma potremmo aggiungere che lo stesso Ginzburg era 
ricorso qualche anno prima di Petrucci – sulla scorta di Freud – alla metafora della traccia 
in riferimento a una modalità tipica dell’acquisizione della conoscenza nella cultura uma-
na: Ginzburg 1979).



534  Lorenzo Tomasin

no, essendone forse inconsapevolmente influenzati, e comunque trovan-
dosi ad affrontare tematiche molto vicine a quelle care ai microstorici.

È il caso di molti studî sulla lingua dei semicolti, in cui la puntualità 
delle vicende storico-linguistiche esaminate si associa di solito col ricorso 
a fonti documentarie, cioè manoscritte e non letterarie, insomma archivi-
stiche, e con una dominante attenzione alla lingua delle classi subalterne 
(o comunque delle fasce sociali meno esposte all’alfabetizzazione, che con 
quelle coincidono almeno in parte), di cui la produzione scritta semicolta 
rappresenta per l’età moderna l’unica fonte diretta5. Anche in questo caso, 
non si può mirare qui a un panorama esaustivo ma solo a una scelta ragio-
nata, attenta soprattutto ai secoli più lontani toccati da queste ricerche6.

Un caso esemplare sono gli studî dedicati dal già citato Trifone 2006a 
a Bellezze di Agnelo Ursini, donna di media estrazione sociale (non una 
tipica popolana, certo) processata per stregoneria negli anni Venti del 
Cinquecento e morta suicida prima di ricevere la prevedibile condanna 
al rogo, ma non prima di aver confezionato un prezioso memoriale ma-
noscritto in cui traspaiono non solo le fattezze del volgare laziale di cui lei 
era parlante, ma anche la peculiare cultura grafica di chi stese material-
mente il documento nonché del significativo scarto linguistico esistente 
tra l’inquisita e il cancelliere inquisitore, del quale si è conservata insieme 
all’originale una sorta di trascrizione ‘adattata’ – anche linguisticamente – 
del memoriale stesso.

Non a caso gli studî di Trifone su Bellezze si sono svolti in parallelo alla 
proposta di una Storia sociale dell’italiano di cui lo stesso studioso si è fat-
to promotore7: ed è evidente fin nella precisa coincidenza della situazione 
del processo inquisitoriale la prossimità del caso di Bellezze con quello del 

5  L’introduzione del concetto di semicolto si deve a Francesco Bruni 1978: si tratta, 
significativamente, dell’intervento di uno storico della lingua a un incontro tra storici e 
italianisti sul tema dell’alfabetismo e della cultura scritta nella storia della società italiana (a 
riprova della fecondità del dialogo interdisciplinare che qui si prende in considerazione).

6  I contributi più recenti e aggiornati sulla lingua dei semicolti sono il saggio di Fresu 
2014 e il volume di D’Achille 2022 a cui senz’altro rinvio per lo stato dell’arte sull’intero 
filone di questi studî, di cui converrà sottolineare la matrice tipicamente italiana (analoghe 
scritture, assai studiate ovunque dagli storici, sembrano aver attratto finora attenzioni mi-
nori negli altri distretti della romanistica, certo a motivo della diversa articolazione storico-
sociale delle vicende delle altre grandi lingue romanze di cultura).

7  È il sottotitolo di Trifone 2006b.



535  Per la microstoria della lingua italiana

‘capostipite’ di tutti gli oggetti della ricerca microstorica, cioè il mugnaio 
Menocchio rivelato da Ginzburg 1976, altro uomo discretamente istruito 
ma senza dubbio escluso dalle classi dominanti del proprio tempo.

Tra i molti motivi d’interesse del memoriale di Bellezze Ursini alcuni 
pongono in perfetta consonanza le prospettive dello storico e del lingui-
sta. Così, la pertinenza di diritto alle scritture almeno lato sensu semicolte 
del testo allegato agli atti giudiziarî include la confessione di Bellezze tra i 
documenti che illustrano la delicata fase evolutiva dei volgari laziali all’i-
nizio del Cinquecento. Siamo in questo caso nell’epoca del trapasso del 
romanesco dalla sua prima alla sua seconda fase – trapasso che le vicende 
socio-demografiche dell’Urbe determinarono e orientarono crucialmen-
te, cosicché tra i reperti linguistici più curiosi del testo di Bellezze c’è uno 
scrausa per ‘sciocca’ che anticipa di alcuni secoli un uso lessicale allora 
invisibile e modernamente emerso nelle periferie romane (forse una voce 
d’origine gergale).

Ancora, il rapporto tra inquisita e inquisitore si riflette, nel caso di Bel-
lezze, nella rara possibilità di misurare la distanza linguistica tra il testo 
redatto dall’una e la versione verbalizzata dall’altro, cioè tra la deposizione 
ad alto tasso di dialettalità di Bellezze e la trascrizione ricondotta dall’altro 
a quel che si potrebbe definire un passabile italiano regionale «il cui riferi-
mento più diretto non è il toscano, ma il volgare coevo di Roma» (Trifo-
ne 2006a: 197) nella sua varietà medio-alta, abbastanza ben distinguibile 
da quella “medio-bassa” del testo della «fatuciera» di Collevecchio.

5.

Simile a quello emblematico appena visto è il caso degli studî sulla lingua 
delle stampe popolari e della produzione paraletteraria di avvisi a stampa 
e fogli volanti, altro tipico settore in cui gl’interessi dei microstorici si sono 
incontrati con quelli degli storici della lingua per il convergere di percorsi 
di ricerca originariamente distinti8.

Uno degli aspetti più presenti nell’indagine microstorica delle origini 

8  È chiara la caratterizzazione linguistica che ne dà Ricci (2014: 292): «concepiti nel-
la consapevolezza di una fruizione spiccia, tali fogli erano approntati in tipografia senza 
quella diligente cura editoriale notoriamente riservata ai libri di letteratura. L’interesse 
linguistico risiede nel registro mezzano, distante dalla prosa letteraria e con accostamenti 



536  Lorenzo Tomasin

riguarda in effetti la possibilità di «studiare non già la “cultura prodotta 
dalle classi popolari” bensì la “cultura imposta alle classi popolari”», e a tal 
fine (sto citando l’introduzione di Ginzburg 1976: xv) può tornare assai 
utile «la letteratura di colportage, cioè i libretti da pochi soldi, rozzamente 
stampati (almanacchi, cantari, ricette, racconti di prodigi o vite di santi) 
che venivano smerciati nelle fiere o venduti nelle campagne da merciai 
ambulanti». Si tratta, come lo stesso Ginzburg avverte, di un insieme di 
fonti interessanti ma ambigue, che rischiano da un lato di far scambiare 
per cultura popolare ciò che non lo è, ma da un altro anche di promuovere 
una visione troppo rigidamente separativa dei rapporti tra quella e la cul-
tura elaborata dalle classi dominanti.

In termini complessivamente simili si pone il valore testimoniale di 
questa produzione – pur assai varia – per lo storico della lingua, sensibile 
da un lato al forte gradiente dialettale e anti-normativo della lingua veico-
lata da simili testi, ma consapevole anche che si tratta pur sempre, in molti 
casi, di prodotti derivati da altri più elaborati e colti, ossia di adattamenti 
realizzati dall’alto in vista della fruizione di un pubblico completamente 
separato dai circuiti di elaborazione e di produzione dei testi stessi.

È un fatto, comunque, che l’interesse convergente di storici e linguisti 
per le stampe di minor pregio si è rivelato fruttuoso, dando origine ad 
un’autonoma serie di studî paraletterari nel panorama della storia della 
lingua: una nicchia ancora troppo esigua nella quale vanno fiorendo studî 
come quello recente di D’Onghia 2023 su alcune stampe popolari dedi-
cate alla medicina e alla cucina, nonché all’arte del ricamo. Ma vi è spazio 
qui anche per gli studî – desiderabili, e ancora poco disponibili – che le 
storiche e gli storici della lingua potrebbero dedicare alla letteratura devo-
zionale dei primi tempi della stampa, a partire dal suo esemplare italiano 
più vetusto, quel frammento Parsons-Scheide (testo devozionale sulla Pas-
sione di Cristo prodotto probabilmente da uno stampatore ambulante in 
Emilia intorno al 1463), che è forse il più antico testo impresso in Italia e 
sul quale sarebbe forse da approfondire l’istruttoria linguistica offerta da 
Ghino Ghinassi sotto forma d’expertise al bibliografo che un ventennio 
fa riportò l’attenzione degli studî su questa preziosa reliquia (oggi vola-
ta in America)9. Si tratta di un testo probabilmente tradotto dal tedesco, 

alla lingua viva; gli avvisi riflettono il processo cinquecentesco di toscanizzazione in modo 
asistematico, e perseguono con efficacia scopi argomentativi particolari».

9  Si tratta di Scapecchi 2001. Sul frammento, cfr. anche Haebler 1927 (che ne pubblica 



537  Per la microstoria della lingua italiana

ma altrettanto verosimilmente influenzato dai modi di una produzione 
religiosa e devozionale ben ambientata nell’Italia padana cui lo ricondu-
ce la veste linguistica generale, in cui spiccano alcuni tratti di puntuale 
pertinenza orientale (tra Bologna e la Romagna), come la forma sipi ‘sia’, 
già caratterizzata da Dante come tipicamente bolognese. Chi avrà redatto 
materialmente questo testo, e qual era la sua cultura linguistica?

Talvolta la contiguità tra ricerche compiute sugli stessi materiali da sto-
rici tout court e da storici della lingua è rimasta implicita, inespressa o 
addirittura inconsapevole. Vi sono, beninteso, anche casi nei quali i ma-
teriali oggetto di ricerche microstoriche sono stati segnalati per il loro si-
gnificato linguistico: così, nel suo profilo della storia della lingua tra la fine 
del Cinquecento e i primi del Seicento Marazzini (1994: 49) cooptava il 
già più volte citato Menocchio come esempio utile alla documentazione 
dell’«italiano popolare» desumibile da fonti documentarie e segnatamente 
giudiziarie. Converrà qui evocare poi un’opera apertamente e dichiarata-
mente rivolta ad ambienti molto simili a quelli da cui hanno preso le mos-
se le ricerche microstoriche, cioè a fonti archivistiche d’epoca moderna 
relative alle classi più basse tra quelle documentate dalla scrittura: è l’Ita-
liano nascosto di Enrico Testa 2014, che non a caso si apre fin dall’intro-
duzione (p. 10) e conclude il suo ampio capitolo sulla lingua dei semicolti 
(p. 110) con due richiami a Ginzburg 197610.

6.

L’italiano nascosto – notevole per l’originalità dell’impianto e per il trac-
ciato del percorso proposto – è uno dei più articolati tentativi di appro-
fondire le vicende della storia della lingua a partire non dai testi prodotti 
da e per le classi dominanti, ma dai segnali che provengono, se pure in 
forma spesso mediata, dalle classi subalterne. Tale mediazione è crucia-

per intero il contenuto, in un’edizione benemerita ma migliorabile), Donati 1954, e quanto 
agli studî di storia della lingua, di recente, ma di sfuggita, Trovato 2006 e Motolese 2017.

10  Il volume di Testa dialoga proficuamente con vari altri lavori di storiche e storici mo-
derni, a partire da quelli di Fragnito 2005 sull’atteggiamento della Chiesa posttridentina 
nei confronti del volgare, di Roggero 1999 e 2006 (che prestano sistematica attenzione alle 
ricerche parallele degli storici della lingua nel Settecento), nonché del microstorico Grendi 
1965, per citare solo i principali.



538  Lorenzo Tomasin

le quando si tratta di valutare il grado e il significato dell’accostamento 
all’italiano comune delle scritture di chi era certamente immerso in un 
contesto fondamentalmente dialettofono quale fu in generale quello del-
la maggior parte dell’Italia preunitaria. Lo sforzo compiuto da Testa per 
dimostrare l’esistenza di forme d’italiano in qualche modo omogenee al 
di fuori delle classi dominanti (cioè di ristrette minoranze sociali: essen-
zialmente il clero, la nobiltà, i professionisti – notai, medici… – e la gran-
de borghesia mercantile) nell’Italia preindustriale appare tanto generoso 
quanto forse perfezionabile nei risultati.

Il fatto che nei testi scritti semicolti ci si approssimi, con vario livello di 
successo, all’italiano comune, letterario (o più spesso a quello degli uffici e 
delle gride, insomma a quello burocratico) non significa necessariamente 
che questa varietà fosse diffusa anche nell’uso vivo, parlato. L’esame di 
simili testimonianze scritte deve tener conto che il modello dell’italiano 
comune (non quello delle scriptae locali medievali, ormai quasi ovunque 
declinanti) era di fatto l’unico disponibile per la scrittura, a fortiori dopo 
il tramonto postmedievale del latino come lingua di riferimento anche 
per quest’ambito. L’italiano tendenziale (per usare una formula di Mioni 
1983 riferita all’età contemporanea; Testa lo chiama invece «pidocchiale», 
prendendo in prestito un aggettivo coniato da Landolfi) di molti testi po-
polari dell’Italia moderna non dimostra in effetti l’esistenza di una sorta 
di nuova pantera dantesca, cioè di una lingua comune dai tratti realmente 
condivisi. Esso suggerisce piuttosto l’incombenza di irraggiungibili e non 
raggiunti modelli socioculturalmente egemoni, cui la stragrande maggio-
ranza della popolazione di fatto non accedeva.

C’è forse il rischio di passare, in questo campo, da una visione trop-
po semplicistica (che opponeva un italiano scritto a un dialetto parlato, 
senza le molte e variegate vie di mezzo che certamente vi furono) a una 
altrettanto schematica, cioè alla promozione di fenomeni marginali, pur 
interessantissimi, dal rango di preziose eccezioni a quello di fatti normali 
o endemici, quali essi non furono per la maggior parte dei territori italiani 
e per quasi tutta la durata della storia preunitaria11.

11  Con le parole di Bruni (2013: 173), «la zona intermedia del dialetto indebolito e 
dell’italiano regionale […] e in generale la dinamica della comunicazione e la relazione 
tra competenza attiva e passiva non consentono neppure alle indagini condotte oggi di 
fotografare e quantificare il dosaggio dell’italofonia, della dialettofonia, e delle varietà in-
termedie» (corsivo mio).



539  Per la microstoria della lingua italiana

Su questi temi il dialogo tra storia della lingua e storia (moderna) rivela 
un’utilità lampante. Se si accreditasse l’idea – che pure è andata diffonden-
dosi negli ultimi anni – che una sorta di prova generale dell’unificazione 
linguistica si svolse, prima dell’Unità politica, non solo tra le carte ma an-
che nel comune discorrere degl’italiani al di là di ristrette e tra loro scolle-
gate cerchie, si stenterebbe a spiegare il clamoroso divario esistente tra gli 
assetti linguistici e culturali dell’Italia e quelli di molta parte dell’Europa 
a partire dall’epoca per la quale si dispone di dati numerici sufficienti a 
indurre qualche tentativo di proiezione. È un quadro che proprio gli studî 
storici negli ultimi anni vanno ricostruendo con crescente nitore.

Così, la storica della lettura Marina Roggero ha recentemente documen-
tato la correlazione tra tasso d’analfabetismo ed efficacia dell’azione con-
troriformistica, che – come peraltro lo stesso Testa rilevava – valse più a 
comprimere che a favorire i fenomeni di promozione e di rinnovamento 
anche linguistico della società italiana12:

Per limitarci a pochi dati essenziali, ricordiamo che le stime dell’analfabetismo 
adulto intorno al 1850 distinguevano nettamente un gruppo di regioni avanzate 
– Prussia, Svezia, Scozia – con tassi dal 10 al 20%, da un gruppo di coda in cui 
Italia e Spagna, con il 75-80%, erano seguite solo dalla Russia, con più del 90%. Il 
gruppo intermedio comprendeva, tra gli altri, l’Inghilterra e il Galles (con il 30% 
circa) e la Francia (con il 40-45%) (Roggero 2018: 668).

12  Cfr. infatti Testa (2014: 138): «l’operazione messa in moto dalla Chiesa fu più orga-
nica e ampia proponendosi, attraverso l’intervento nella scuola di vari ordini religiosi, in 
sostanza due obiettivi: ridurre sempre di più (sino ad azzerarle) le possibilità dell’insegna-
mento laico (dalle scuole private di impianto umanistico a quelle comunali, dalla intrapresa 
singola all’‘anarchia’didattica primo-cinquecentesca); e puntare al “controllo sull’educa-
zione dei giovani, di tutti i giovani, senza distinzione sociale”», con citazione di Brizzi 
1982: 910. Su latino e italiano nella scuola della Controriforma è tornata a più riprese Rita 
Librandi, che ha sottolineato come la ratio gesuitica fosse incentrata sul latino perché di 
fatto rivolta solo all’educazione dei ceti nobiliari (Librandi 2017: 10). Più attenti alle classi 
subalterne sarebbero stati altri programmi d’alfabetizzazione controriformistica: ma pare 
evidente ch’essi dettero risultati tanto più efficaci quanto più vicino e incalzante era il con-
fronto con il mondo riformato, come suggeriscono gli studî di Bianconi 2013 sulla Lom-
bardia svizzera. Circa l’indebita sovraestensione che quest’ultimo sembra di fatto operare, 
trasferendo al complesso dell’Italia il bicchiere mezzo pieno ch’egli rileva nel piccolo conte-
sto studiato, si vedano le condivisibili riserve di Trifone 2017: 110-115.



540  Lorenzo Tomasin

È difficile pensare che in un’Italia in queste condizioni socio-culturali 
una lingua forgiata dalla letteratura come l’italiano comune avesse potuto 
riflettersi durante i secoli precedenti in quote significative di una popo-
lazione semplicemente esclusa dai veicoli indispensabili dell’uniformità 
culturale: cioè una scuola che puntasse alla formazione e non solo all’ob-
bedienza confessionale, e una larga diffusione dei libri, oggetti che, come 
la stessa Roggero ha mostrato, sono assai meno circolanti nell’Italia post-
tridentina che in molti altri contesti europei.

In questo senso, la fiduciosa persuasione – piuttosto diffusa oggi tra gli 
storici della lingua italiana – che i metodi pedagogici promossi dalla Con-
troriforma abbiano potuto costituire un efficace «‘laboratorio’ dell’italia-
no in divenire» (così Testa 2014: 200) pare mitigata dalla constatazione 
dei concreti risultati sociali – impietosamente denunciati dal confronto 
con l’Europa protestante – nelle regioni interessate da programmi edu-
cativi come quelli dei Liguori o dei Calasanzio, consegnate di fatto a un 
inarrestabile declino13.

13  Nella recente Enciclopedia dell’italiano della Treccani, Xenio Toscani 2010, 
contesta di fatto il classico studio di Cipolla 1969, in cui l’autore «muoveva 
dall’osservazione che i paesi più alfabeti, secondo le statistiche ministeriali del-
la fine dell’Ottocento, erano i paesi dell’Europa del Nord-Ovest (Germania, In-
ghilterra, Scozia, Belgio, Olanda, Francia), i più industrializzati, e pressoché tutti 
di tradizione protestante, o largamente influenzata dal protestantesimo». Scrive 
infatti Toscani: «nel corso dei decenni successivi si moltiplicarono studî su altre 
aree dell’Europa, che modificarono profondamente la comprensione del fenome-
no e portarono a una revisione delle ipotesi di Cipolla. Si scoprì che molte regioni 
non industriali (la Svezia del Seicento e del Settecento, l’Austria, la Polonia, parte 
dell’Italia del Nord con Lombardia e Trentino, alcuni cantoni svizzeri, parte della 
Francia del Nord) erano altrettanto e più alfabete di regioni industriali inglesi e 
che anzi la prima fase della industrializzazione in Inghilterra aveva indotto una 
diminuzione dell’alfabetismo nei ceti popolari, costretti a nuovi ritmi di lavoro, e 
all’impiego di ragazzi, che così non potevano frequentare le scuole. Si scoprì pure 
che aree cattoliche (Polonia, Belgio, Austria, Francia del Nord, cantoni svizzeri, 
parte dell’Italia del Nord) erano altrettanto alfabete che aree protestanti, e che anzi 
alcune regioni protestanti francesi o tedesche erano meno alfabete di regioni cat-
toliche. Si comprese così che il fattore religioso fu certo uno stimolo importante 
(sia per i protestanti che per i cattolici) ma che agì per tutte le confessioni e che 
si intrecciò con fattori economici e politici, con l’articolazione sociale delle città e 



541  Per la microstoria della lingua italiana

Ancora, in una acuta recensione all’Italiano nascosto, Francesco Mon-
tuori ha persuasivamente indicato vari altri ostacoli che si frappongono 
alla lettura che Testa fa della produzione in largo senso popolare:

Confrontando i registri non letterari dei colti e le scritture diversamente influen-
zate dai dialetti dei semicolti, Testa vede i riflessi di un’immagine sola, di un ita-
liano ‘comune’, con la sua storia, la sua comunità di scriventi e, sullo sfondo, di 
parlanti. Eppure è la sua stessa antologia a dimostrare che non esisteva un registro 
medio dell’italiano, comune alle diverse classi sociali, ma piuttosto una somma 
di tradizioni testuali condivise e scritte in una lingua sensibilmente influenzata 
dalla comunicazione orale e quindi ricca di connotazioni locali. Non un “tipo” 
di italiano, quindi, ma il sedimento di dinamiche di negoziazione linguistica in 
una comunità plurilingue, dove alcuni sapevano scrivere molti tipi di testi su di-
versi argomenti a destinatari d’ogni specie, mentre altri riuscivano con fatica a 
comunicare per iscritto in un singolo genere testuale avvalendosi dell’elementare 
alfabetizzazione cui erano riusciti ad accedere (Montuori 2014).

Un esempio degli equivoci aperti da simili letture dei fatti linguistici è 
offerta proprio dalle pagine dell’Italiano nascosto dedicate alla lingua di 
Menocchio, in cui forme evidentemente dialettali come preson e zorni, 
perfettamente normali in qualsiasi testo settentrionale dell’epoca, vengo-
no presentati come «particolari esiti della g», come se le corrispondenti 
forme italiane comuni dovessero avere un ruolo simile a quello che nor-
malmente hanno le basi latine da cui derivano per via diretta quelle dia-
lettali (nella fattispecie, gli esiti di due distinti nessi con iod nel volgare 
locale). La microstoria della lingua italiana non può fare a meno, eviden-
temente, dell’indispensabile concorso della grammatica storica.

Non ostanti questi limiti, il lavoro di Testa rimane di fatto il più com-
piuto tentativo di traguardare alla storia della lingua italiana da una pro-
spettiva diversa da quella risolutamente condizionata dalle vicende della 
lingua letteraria e dagli istituti normativi promossi dalle classi dominanti.

delle regioni, con la politica scolastica delle autorità, la quale a sua volta è influen-
zata, ovviamente, dalla situazione socioeconomica e ‘culturale’ delle popolazioni 
che governa o amministra». Tuttavia, gli studî che smentirebbero le difformità tra 
paesi cattolici e paesi protestanti (riconfermate dal citato studio di Roggero) non 
sono citati da Toscani, rendendo impossibile una verifica delle sue controdedu-
zioni.



542  Lorenzo Tomasin

7.

L’introduzione di Ginzburg 1976 si apre con un richiamo a un nodo 
del dibattito storiografico novecentesco: «in passato si potevano accusare 
gli storici di voler conoscere soltanto le “gesta dei re”». Un’accusa simile 
potrebbe gravare ancora, forse, sugli storici della lingua, esposti al rischio 
di indagare soltanto o prevalentemente la storia di lingue dominanti, nel 
senso di prodotte dalle classi dominanti: il che li sollecita a interrogarsi 
su qualche possibile contromisura da adottare per evitare questo rischio.

Sovente ci si è chiesti come si possa affrancare la storia della lingua dalla 
dipendenza dalla storia letteraria, che tipicamente procede isolando un 
canone di autori e di opere, e magari rivedendolo periodicamente, ma di 
solito restando chiusa nella cerchia di chi di fatto ha prodotto in esclusiva 
la letteratura (almeno quella tramandata per iscritto) durante tutto il me-
dioevo e l’età moderna, cioè il clero e le élites nobiliari e borghesi. 

La lingua, a differenza della letteratura, non è un fenomeno di nicchia 
nemmeno nelle società d’antico regime, bensì una realtà universale, ne-
cessariamente praticata – e quindi sospinta nel mutare delle sue strutture 
e dei suoi usi – dal complesso della popolazione. Di conseguenza, la storia 
della lingua non può limitarsi a un semplice percorso attraverso i testi let-
terari, cioè attraverso quelli che per la gran parte dei parlanti sono spesso i 
prodotti linguistici meno noti, meno circolanti e meno significativi.

Eppure, canone letterario e canone storico-linguistico hanno teso in 
troppi casi a sovrapporsi, per ragioni che sono in parte comprensibili: la 
documentazione letteraria costituisce una parte rilevantissima (seppure 
talvolta sovrastimata) delle testimonianze scritte, il che rischia di produrre 
una evidente deformazione di prospettiva14.

Il problema, del resto, non riguarda solamente lo studio linguistico di-
retto dei testi letterari, e si estende alla considerazione di ambiti come la 
lessicografia, terreno di ricerca tipico della storia della lingua e a prima 
vista meno condizionato da influssi della storia letteraria. Senonché, pro-
prio la vicenda dei vocabolari italiani mostra come anche in quest’ambito 

14  La deplorazione per il sovrappeso che caratterizza le presenze letterarie nelle storie 
delle lingue è ormai avvertita in vari distretti della romanistica: per lo spagnolo ad esempio, 
Castillo-Lluch - Diez del Corral Areta (2019: 9) hanno recentemente ribadito l’im-
portanza dello studio dei testi documentari in un contesto pure dominato dall’attenzione 
a quelli letterarî.



543  Per la microstoria della lingua italiana

sia forte la tensione tra un canone fondamentalmente puristico – di fatto 
basato sulla letteratura, cioè sullo spoglio di testi colti – e un anti-canone 
più sfaccettato e disperso, che pone in comunicazione più diretta con la 
realtà linguistica delle classi subalterne. Come ho tentato di ricostruire 
altrove (Tomasin 2023b), la lessicografia maior dell’italiano, imperniata 
naturalmente sulla Crusca, ha una specie di rovescio nelle filiere di una 
lessicografia spesso ‘bassa’ in termini di produzione e destinazione, ma più 
ampiamente circolante. Sono i vocabolari plurilingui e i manuali di con-
versazione, che – più e meglio della lessicografia accademica – raccontano 
una storia dell’italiano in Europa piuttosto diversa da quella istituzionale.

Anche gli strumenti di insegnamento/apprendimento della lingua, fino-
ra considerati quasi solo dagli storici del libro e dell’istruzione, potrebbe 
offrire utili complementi a una storia della grammatica e in generale della 
scrittura dell’italiano. Un caso emblematico è il Babuino, cioè il più antico 
testo a stampa per l’insegnamento del volgare di cui vi sia notizia: un ma-
nuale impresso ai primi del Cinquecento del quale si sono conservate tre 
sole stampe, sebbene numerose testimonanze ne attestino l’ampia circo-
lazione ai livelli più bassi dell’alfabetizzazione. Significativamente Testa 
2014 si avvicina a questo manuale sulla base degli unici studî disponibili, 
che sono quelli di bibliografi e storici della cultura (in particolare il cru-
ciale Lucchi 1978) e i pregiati ma isolati lavori d’una storica della lingua 
(Matarrese 1996 e 1999), che continuano a far desiderare un’edizione 
filologicamente attendibile e un’indagine linguistica paragonabile a quelle 
che quasi ogni giorno si pubblicano su testi in versi e in prosa di ben più 
esigua diffusione.

Il fatto che per testi come il Babuino o altre opere consimili le consue-
tudini ecdotiche e gli standard di commento siano evidentemente meno 
consolidati rispetto a quelli che soccorrono oggi gli editori di tanta raffi-
nata ed estenuante rimeria (cui spesso mancarono lettori persino ai suoi 
tempi) fa apparire vie più urgente la definizione e la soluzione di simi-
li problemi operativi per una storia della lingua che voglia render conto 
armoniosamente dell’integralità delle proprie fonti, e non solo delle più 
accessibili o delle più lepide.

8.

Ciò non significa, naturalmente, che il problema della lingua o delle 
lingue usate dal popolo sia stato del tutto trascurato negli studî di storia 



544  Lorenzo Tomasin

della lingua. Al contrario, vari intensi dibattiti novecenteschi hanno im-
pegnato linguisti di primo piano (De Mauro, Castellani, Cortelazzo, per 
fare i nomi più noti) su questioni cruciali come quella relativa al numero 
degli italofoni nel 1861, o l’esistenza e la natura dell’italiano popolare, per 
richiamare i temi più intensamente discussi15.

Simili dibattiti possono forse considerarsi superati nella loro forza pro-
pulsiva dall’acquisizione di un quadro ormai più complesso e sfaccettato 
di quello cui potevano guardare quei pionieri. Ciò non dispensa, natural-
mente, da una serena valutazione di buone ragioni e di incaute idealiz-
zazioni. Così, nel concedere la patente d’«italofonia naturale» (cioè per 
diritto di nascita) a qualche milione di toscani analfabeti, Castellani 
(1982/2009: 129) portava ad esempio l’eloquio – giudicato sostanzial-
mente ineccepibile – di un bottegaio livornese, e il caso di «una vecchia 
donna delle Colline pisane (per essere esatti di Capannoli) che non sapeva 
né leggere né scrivere eppure s’esprimeva [negli anni Cinquanta del No-
vecento] con estrema proprietà, infinitamente meglio di tanti giornalisti 
e uomini politici». Un simile approccio, erede di tradizioni puristiche, 
rischia forse di eludere il cruciale problema anche linguistico dell’abisso 
che separa l’anziana proletaria dai giornalisti e uomini politici che le si 
contrappongono. È chiaro che la complessiva – se pur non totale, visti 
gli sviluppi post-medievali dei dialetti toscani – vicinanza dell’assetto fo-
nomorfologico dell’eloquio della prima con quello dell’italiano comune a 
base letteraria (oppure dell’italiano tecnologico di cui discorreva per que-
gli anni Pasolini) non basta a porla su un piano di parità, o addirittura di 
superiorità linguistica rispetto ai giornalisti e ai politici cui si riferisce, pur 
ritualmente esecrandoli, Castellani. Né basta onestamente a convalidare 
alcun reale privilegio dei parlanti toscani prima o dopo l’Unità d’Italia. 
Quel tornante confermò piuttosto una geografia linguistica e culturale 
del tutto indipendente dalle isoglosse che avrebbero potuto garantire il 
vantaggio del bottegaio livornese, visto che la sua distanza dall’italiano 
«senz’aggettivi» sarà stata comunque cospicua, a tutti i livelli, dall’into-
nazione alla pragmatica, passando per morfosintassi e lessico. Una sorta 
di dialettofonia sostanziale appena dissimulata, insomma, dalla benevola 
trascrizione del linguista.

Le deduzioni sull’‘italiano’ dei toscani richiamano piuttosto alla mente – 

15  Quanto all’italiano popolare, un aperçu del dibattito svoltosi tra la fine del secolo scor-
so e l’inizio del presente offre D’Achille 2010 e 2022.



545  Per la microstoria della lingua italiana

per contrasto – quelle sulla «terra così fertile d’analfabeti» e sulle «glottidi 
privilegiate» (Ascoli 1873: xxv e xv) cui proprio all’alba dell’Unità un 
grande linguista alieno da sentimentalismi estetizzanti temeva s’affidasse 
la missione d’incivilire regioni italiane poco meno alfabetizzate di quelle 
della Francia o della Germania coeve16.

In un ideale dialogo con il Trifone sopra citato, Luca D’Onghia ha ri-
chiamato l’importanza di uno studio spregiudicato (cioè: senza pregiudi-
zi) della realtà linguistica dell’Italia proletaria e contadina, efficacemente 
evocata dalle considerazioni con cui lo stesso D’Onghia (2018: 45) chiude 
la sua testimonianza sul profilo linguistico di Maddalena Farisato e Giu-
seppe Tonello (i suoi nonni veneti, omologhi dei due personaggi richia-
mati senza farne i nomi da Castellani), rappresentanti di un proletariato 
essenzialmente dialettofono che costituì la larghissima maggioranza dei 
parlanti nella storia linguistica di tutta l’Italoromania fin oltre l’unificazio-
ne politica della penisola:

La storia dell’italiano (anzitutto quello scritto) è stata – non c’è dubbio – molto 
più mossa, avventurosa e stratificata di quanto non si credesse e sapesse fino a 
quarant’anni fa: i suoi protagonisti non sono soltanto i poeti e i grammatici, né 
la sua vicenda si può ridurre a quella di una lunga e a tratti sfibrante questione 
della lingua, o peggio agli esercizi arcadici di una ristretta cerchia di letterati. Ep-
pure bisognerà essere molto cauti prima di ipotizzare che nelle vite e nei discorsi 
quotidiani di migliaia e migliaia di donne e uomini come Maddalena e Giuseppe 
l’italiano abbia avuto, già prima dello stato unitario, un ruolo più che episodico.

Le «migliaia e migliaia di donne e uomini» di cui parla D’Onghia ri-
chiamano alla mente un «esercito» di cui Tullio De Mauro parla in un 
passaggio della prima edizione della Storia linguistica dell’Italia unita (De 
Mauro 1965: 182-83), passaggio che si perse nelle successive edizioni per 
il profondo rimaneggiamento del capitolo in cui era inserito, e fors’anche 
per l’eccesso di verve polemica rivolta contro uno strutturalismo che lo 
stesso De Mauro, editore di Saussure, ha contribuito a promuovere, né 
solo in Italia17:

16  Il tasso di analfabetismo della Toscana nel 1861 si elevava al 74%: è cioè superiore 
fino a venti punti rispetto a quella di Piemonte, Lombardia, Liguria, Veneto e Lazio (De 
Mauro 1991: 95). 

17  Lettore, come molti, della sola edizione definitiva della Storia linguistica demauriana, 



546  Lorenzo Tomasin

Questo esercito di persone oscure, senza nome oltre l’arco della loro vita, un es-
ercito che non interessa il linguista strutturalista tutto occupato soltanto a descri-
vere strutture linguistiche, che non interessa il linguista crociano immerso nella 
ammirata contemplazione del solo stile dei poeti, ha fatto cambiare corso alla 
storia linguistica italiana.

Il fatto che di questo esercito non sia rimasta per molti secoli quasi al-
cuna traccia scritta diretta non dispensa lo storico della lingua dal cercare 
di approssimarvisi andando alla ricerca di testi che possano gettare luce, 
direttamente o indirettamente, su quella realtà. È un problema – quello 
dell’inaccessibilità documentaria delle classi subalterne – che già da tem-
po gli storici hanno affrontato, imparando ad esempio a raggiungere, con 
prudenza e senza forzature, le voci dei perseguitati anche attraverso le pa-
role dei persecutori18.

9.

Un territorio in cui apparentemente s’incontrano la tradizione di studî 
fondata sui testi letterari e quella attenta alla realtà viva della lingua del-
le classi subalterne è offerto dalla letteratura popolareggiante, che già la 
Scuola storica in Italia promosse a punto di convergenza fra le sensibi-
lità – allora altrettanto positive e scientificamente educate – di letterati 
e linguisti, di filologi e demopsicologi. Senonché, proprio la letteratura 
popolareggiante dell’Italia moderna si rivela nel suo complesso il prodot-
to di una mediazione colta, resistente a chi fosse tentato di descriverla 

devo la segnalazione di questo passo a Nicola De Blasi, che ringrazio per avermelo fatto 
conoscere.

18  Ancora Ginzburg 1976: xv: «ancora oggi la cultura delle classi subalterne è 
(e a maggior ragione era nei secoli passati) in grandissima parte una cultura orale. 
Ma purtroppo gli storici non possono mettersi a parlare con i contadini del ’500 (e 
del resto, non è detto che li capirebbero). Devono allora servirsi soprattutto di fon-
ti scritte (oltre che, eventualmente, di reperti archeologici) doppiamente indirette: 
perché scritte, e perché scritte in genere da individui più o meno apertamente 
legati alla cultura dominante. Ciò significa che i pensieri, le credenze, le speranze 
dei contadini e degli artigiani del passato ci giungono (quando ci giungono) quasi 
sempre attraverso filtri e intermediari deformanti».



547  Per la microstoria della lingua italiana

come semplice espressione della voce delle masse. Un prodotto prezioso, 
insomma, ma inevitabilmente filtrato dagli «intellettuali» di cui Gramsci 
avrebbe parlato in uno degli snodi del suo ampio ragionamento sulla let-
teratura popolare:

Gli intellettuali non escono dal popolo, anche se accidentalmente qualcuno di 
essi è d’origine popolana, non si sentono legati ad esso (a parte la retorica), non 
ne conoscono e non ne sentono i bisogni, le aspirazioni, i sentimenti diffusi, ma, 
nei confronti del popolo, sono qualcosa di staccato, di campato in aria, una ca-
sta, cioè. [...] In Italia è sempre mancata e continua a mancare una letteratura 
nazionale-popolare (Gramsci 1975: III, pp. 2117-9).

Ciò non significa che lo studio della lingua popolare escluda necessaria-
mente quello della lingua letteraria, mercè il peculiare rapporto che s’in-
staura tra quest’ultima e la lingua viva, a differenza di quanto avverrebbe 
per altri linguaggi artistici:

Il linguaggio «letterario» è strettamente legato alla vita delle moltitudini nazionali 
e si sviluppa lentamente e solo molecolarmente; se si può dire che ogni gruppo 
sociale ha una sua «lingua», tuttavia occorre notare (salvo rare eccezioni) che tra 
la lingua popolare e quella delle classi colte c’è una continua aderenza e un con-
tinuo scambio. Ciò non avviene per i linguaggi delle altre arti (Gramsci 1975: II, 
pp. 1930-2).

Non è strano che proprio i Quaderni del carcere – lettura giudicata de-
cisiva dallo stesso Ginzburg per la sua formazione di storico19 – siano stati 
assai influenti anche per un grande storico della lingua, Gianfranco Fo-
lena, dotato di un’acutissima sensibilità per la lingua letteraria e per le 
sue reiterate crisi e rigenerazioni. In un quadro sullo stato presente della 
disciplina pubblicato su «Lingua nostra» nel 1977, Folena testimoniava 
l’impatto che la lettura di Gramsci aveva avuto sullo sviluppo della sua 
nozione di cambio linguistico e di produzione di lingua come dinamiche 

19  Ginzburg (2020: 283): «ho pensato che dietro quell’impulso ci fossero alcuni scritti 
che avevo letto tra i diciotto e i diciannove anni: i Quaderni del carcere di Antonio Gramsci, 
Cristo si è fermato a Eboli di Carlo Levi, Il mondo magico di Ernesto De Martino» (così 
nella testimonianza cinquant’anni dopo l’uscita dei Benandanti: una conferenza pisana del 
2017).



548  Lorenzo Tomasin

generate dalle classi popolari, in una sorta di rilettura in chiave novecen-
tesca della nozione già neogrammaticale di mutamento linguistico come 
fatto superindividuale e irriflesso, quindi popolare (nel senso precisamen-
te opposto a dotto che il termine ha anche nella grammatica storica):

Ricordo anche che avendo letto subito dopo la guerra i Quaderni dal carcere di 
Gramsci, trovai lì una quantità di spunti e di conferme, e la storia della lingua mi 
parve un modo per fare storia globale, e non solo del momento che con termine 
gramsciano si potrebbe chiamare «egemonico», ma anche del momento «subal-
terno» della lingua. Perché la lingua, che diventa sempre distintivo e strumento 
di classi dominanti, egemoniche, nel suo fondamento è sempre tuttavia elabora-
zione anonima, orale, di classi popolari escluse dalla storia ma reali produttrici di 
lingua: quelle classi che sono le sole in grado di determinare un radicale cambio 
linguistico, come è avvenuto nel passaggio dal latino all’italiano, attraverso una 
crisi sociale, una crisi di masse, che per certi aspetti può essere avvicinata a quella 
che noi attraversiamo oggi in un momento di cambio di cultura. Questo era ap-
punto il modo di rendere giustizia a quello che romanticamente si chiamò «il vul-
go disperso che voce non ha» e che in realtà però ha la voce della lingua, almeno 
in certi momenti, e anzi è quello che fornisce le basi, sempre, alla storia linguistica 
(Folena 1977/2015: 281-82).

(Dove «storia globale» ha naturalmente un senso ben diverso da quel-
lo che avrebbe assunto nei decenni successivi, significando ‘storia totale’, 
‘storia nel complesso del suo svolgimento’). Rimettere le masse dei par-
lanti al centro dello studio sul divenire linguistico significa riportare la 
storia della lingua a ciò che essa avrebbe potuto essere senza il passaggio 
attraverso l’idealismo e l’«ammirata contempazione del solo stile» di cui 
diceva De Mauro: non è un caso che proprio da Folena discenda, tra le 
varie altre, una pregiata filiera di studî rivolti alla letteratura rusticale, in 
dialogo con la storia delle tradizioni popolari (penso a una studiosa come 
la compianta Marisa Milani, 1935-1997, i cui lavori su Streghe, morti ed 
esseri fantastici nel Veneto sono, di fatto, tipici esercizi di microstoria)20.

Anche la storia della lingua suscita dunque dunque naturalmente l’esi-
genza di avvicinare quelle masse, non contentandosi di osservarne con il 
binocolo i movimenti nel tempo, ma accostandovisi con il microscopio 
per osservarne i dettagli individuali, alla ricerca di conferme – o più spesso 

20  Su di lei, si veda il volume curato da Luciano Morbiato e Ivano Paccagnella 2010.



549  Per la microstoria della lingua italiana

di interessanti smentite – a tendenze generali che si rivelano irriducibili 
alla semplice somma di micro-movimenti orientati tutti nello stesso sen-
so. Invero, anche la storia della lingua letteraria ha guardato agli autori 
minori (o minimi) come a soggetti interessanti, ma lo ha fatto soprattutto 
in quanto «in essi è più chiaro ciò che deriva da una tendenza generale, 
l’aderenza a una tradizione, il senso del riuso»21. Se dalle vicende della lin-
gua poetica ci si sposta su quelle della lingua di donne e uomini comuni, 
appuntarsi su vicende minuscole significherà non solo o non tanto cercare 
la convalida di movimenti generali, bensì anche o più spesso interessanti 
controesempi a quelli che si considerano pacificamente come rassicuranti 
schemi generali.

In questo senso, sarà più stimolante ad esempio indagare i casi di de-
viazione rispetto all’affermarsi di tendenze che si presumono universali 
quali la convergenza su modelli linguistici egemonici o l’uniformazione 
crescente degli standard (siano essi il diffondersi di koinài, il formarsi 
di tradizioni discorsive, l’avanzare di modelli sovraregionali trainati dal 
prestigio letterario). E più che verificare microcosmicamente i movimenti 
complessivi della storia linguistica, potrà essere interessante auscultare i 
casi di difformità, forse più frequenti di quanto non s’immagini, e forse 
utili a comprendere meglio cause e dinamiche delle egemonie. Metodi e 
impianto della microstoria, intesa come ricerca mirante a valorizzare «chi 
costruì Tebe dalle sette porte» (parole di Brecht riusate da Ginzburg 1976 
nella sua più volte citata introduzione), sembrano insomma prestarsi an-
che al programma di studî di una storia della lingua «disposta – per usare 
un’efficace formula di Alfredo Stussi (2001: 33) – a prestare ascolto non 
solo ai vincitori, ma anche ai vinti».

10.

Non avrebbe senso ovviamente stilare un’agenda della microstoria della 
lingua italiana: i suoi indirizzi di studio, come si è visto, si sono già piena-
mente manifestati dimostrando la notevole fecondità di ricerche che por-
tano la lente di una minuziosa indagine documentaria su realtà marginali, 
prive di quel pregio che normalmente si attribuisce ai testi scritti con un 

21  Così ci si esprimeva nell’Introduzione alla Storia della lingua italiana (Anto-
nelli - Motolese - Tomasin 2014: 17).



550  Lorenzo Tomasin

intento artistico, o addirittura su testi conservatisi solo per caso, se non 
proprio per errore perché non destinati a sopravvivere. Già largamente 
dispiegata è anche l’utilità dell’interscambio metodologico tra storia della 
lingua e storia tout court, che naturalmente coinvolge quella che è stata 
definita «forse l’esperienza storiografica italiana che ha avuto l’eco mag-
giore nella storiografia internazionale di fine Novecento» (Raggio 2013: 
806), cioè appunto la microstoria.

Ulteriori vicende, e assai recenti, nella storia degli studî mostrano o sol-
lecitano il rinnovarsi di un incontro stimolante tra storici e italianisti nel 
senso più ampio. Penso al dibattito innescato dalle ricerche di Gigliola 
Fragnito (2019) circa l’impatto delle politiche della Controriforma sulle 
vicende della letteratura italiana. La produzione e la circolazione di testi 
anche letterari in Italia furono in effetti largamente ‘addomesticate’, per 
almeno un paio di secoli, dalle amputazioni culturali della censura, e fu-
rono certo indebolite nella loro possibilità di svilupparsi e di esplorare 
senza condizionamenti forme e generi nei quali altre grandi letterature 
nazionali primeggiarono.

Ancor più di recente, indagini come quelle di Giorgio Caravale (2022) 
hanno chiarito il ruolo della Controriforma nel controllare il pensiero at-
traverso un operato che inevitabilmente implicò anche scelte linguistiche: 
non solo dunque, da un lato, la ben nota offensiva anti-volgare intesa a li-
mitare la circolazione del dibattito religioso e dottrinale fuori dalla cerchia 
di chi conosceva il latino, ma anche – per converso – l’idea semplice, ma 
di fatto attuatasi solo nel Settecento, di diffondere in volgare gli elenchi e i 
criterî dell’Indice dei libri proibiti, che a lungo erano stati redatti in latino, 
cioè in una lingua incomprensibile non solo ai potenziali lettori di libri 
proibiti, ma persino a un numero crescente di stampatori e di commer-
cianti di quella stessa pericolosa materia. Con questi rilievi siamo però già 
lontani dal campo della microstoria in senso stretto, avendo riallargato lo 
sguardo a più ampî territori di contatto tra studî storici e studî storico-
linguistici.

Se alla storia della lingua importa capire non solo come, ma anche per-
ché la parabola storica dell’italiano comune ha avuto il tracciato che ha 
avuto; se interessa anche comprendere le ragioni dello iato esistente in 
Italia fra la lingua della letteratura e le parlate del popolo (uno iato para-
gonabile a quello che in altre tradizioni separa lingua antica e lingua mo-
derna); se è utile mettere a fuoco anche quanto gli orientamenti religiosi, 
confessionali e politici si siano ripercossi sulle vicende della lingua nel 
passaggio tra medioevo ed età moderna e poi ancora dopo la caduta degli 



551  Per la microstoria della lingua italiana

antichi regimi e nella costruzione di un’Italia linguisticamente (dis)unita: 
se tutto ciò conta, è indispensabile che il dialogo di cui si sono ripercorsi 
qui alcuni episodi salienti prosegua e si arricchisca.

Bibliografia

Antonelli - Motolese - Tomasin 2014: G. Antonelli, M. Motolese, L. To-
masin, Introduzione a Storia dell’italiano scritto, I. Poesia, Roma 2014, pp. 13-
21.

Ascoli 1873: G.I. Ascoli, Proemio, «Archivio glottologico italiano», I, 1873, pp. 
i-xli.

Baggio 2019: S. Baggio, I Phonogrammarchive di Berlino e Vienna. Un banco di 
prova per i linguisti, «Lingua e Stile», 2019/1, 54, pp. 95-118.

Bianconi 2013: S. Bianconi, L’italiano, lingua popolare. La comunicazione scrit-
ta e parlata dei “senza lettere” nella Svizzera italiana dal Cinquecento al Nove-
cento, Firenze-Bellinzona 2013.

Brizzi 1982: G.P. Brizzi, Strategie educative e istituzioni scolastiche della Con-
troriforma, in Letteratura italiana, diretta da A. Asor Rosa, Torino 1982, vol. 
I, pp. 899-920.

Bruni 1978: F. Bruni, Traduzione, tradizione e diffusione della cultura: contribu-
to alla lingua dei semicolti, «Quaderni storici», 38, 1978, pp. 523-54.

Bruni 2013: F. Bruni, L’italiano fuori d’Italia, Firenze 2013.
Caravale 2022: G. Caravale, Libri pericolosi. Censura e cultura italiana in età 

moderna, Roma-Bari 2022.
Castellani 2009: A. Castellani, Quanti erano gli italofoni nel 1861?, «Studi 

linguistici italiani», 8, 1982, pp. 3-26, quindi in Id., Nuovi saggi di linguistica e 
filologia italiana e romanza, A cura di V. Della Valle, G. Frosini, P. Manni, L. 
Serianni, Roma 2009, t. I, pp. 117-38 (da cui si cita).

Castillo-Lluch - Diez del Corral Areta (2019): M. Castillo Lluch, E. 
Diez del Corral Areta (eds), Reescribiendo la historia de la lengua española 
a partir de la edición de documentos, Bern, Berlin, etc., 2019.

Cipolla 1969: C.M. Cipolla, Literacy and development in the West, Harmon-
dsworth 1969.

D’Achille 2010: P. D’Achille, Italiano popolare, in Enciclopedia dell’italiano, 
diretta da R. Simone, Roma 2010, pp. 723-6.

D’Achille 2022: P. D’Achille, Italiano dei semicolti e italiano regionale. Tra 
diastratia e diatopia, Padova 2022 (vi confluisce anche D’Achille 2010).

De Caprio 2019: C. De Caprio, Il tempo e la voce. La categoria di semicolto negli 



552  Lorenzo Tomasin

studi storico-linguistici e le scritture della storia (secc. XVI-XVIII), in La critica 
del testo, Atti del convegno di Roma, Roma 2019, pp. 613-64.

De Mauro 1965: T. De Mauro, Storia linguistica dell’Italia unita, Bari19651.
De Mauro 1991: T. De Mauro, Storia linguistica dell’Italia unita, Roma-Bari 

1991.
Donati 1954: L. Donati, Passio Domini nostri Iesu Christi. Frammento tipogra-

fico della Biblioteca Parsoniana, «La Bibliofilía», LVI, 1954, pp. 181-215.
D’Onghia 2018: L. D’Onghia, Da quanto tempo gli italiani parlano italiano? 

Riflessioni sparse sulla questione dell’italofonia preunitaria, in G. Fiorentino, 
C. Ricci, A. Siekiera (cur.), Trasversalità delle lingue e dell’analisi linguistica, 
Firenze 2018, pp. 35-48.

D’Onghia cds: L. D’Onghia, Cheap Galaxy. Su stampe a larga diffusione e italia-
no non letterario nella prima età moderna, in Comunicare McLuhan. La galas-
sia Gutenberg tra sociologia, lingua e retorica, A cura di F. Berardi, A. Lombar-
dinilo, P. Ortolano, Firenze, 2023, pp. 141-55.

Firpo 2002: M. Firpo, Riforma religiosa e lingua volgare nell’Italia del ’500, «Bel-
fagor», 57/5, 2002, pp. 517-39.

Folena 2015: G. Folena, La storia della lingua, oggi (1977), ora in Id., Lingua 
nostra, A cura di I. Paccagnella, Roma 2015, pp. 277-94.

Fragnito 2005: G. Fragnito, Proibito capire. La Chiesa e il volgare nella prima 
età moderna, Bologna 2005.

Fragnito 2019: G. Fragnito, Rinascimento perduto. La letteratura italiana sot-
to gli occhi dei censori, Bologna 2019.

Fresu 2014: R. Fresu, Scritture dei semicolti, in Storia dell’italiano scritto, A cura 
di G. Antonelli, M. Motolese, L. Tomasin, III. L’italiano dell’uso, Roma 2014, 
pp. 195-224.

Ginzburg 1976: Ginzburg, C., Il formaggio e i vermi. Il cosmo di un mugnaio del 
’500, Torino 1976 (nuova ed. Milano 2019).

Ginzburg 1979: Ginzburg, C., Spie. Radici di un paradigma indiziario (1979), in 
Id., Miti, emblemi, spie. Morfologia e storia, Torino 1986, pp. 158-209.

Ginzburg 1994: Ginzburg, C., Microstoria. Due o tre cose che so di lei, «Quader-
ni storici», n.s., 29, 1994, 86/2, pp. 511-39.

Ginzburg 2020: Ginzburg, C., «I benandanti», cinquant’anni dopo, in Id., I be-
nandanti. Stregoneria e culti agrari tra ’500 e ’600, Milano 2020 (nuova ed.).

Ginzburg 2021: Ginzburg, C., La lettera uccide, Milano 2021.
Gramsci 1975: A. Gramsci, Quaderni del carcere, A cura di V. Gerratana, To-

rino 1975.
Grendi 1965: E. Grendi, Morfologia e dinamica della vita associativa urbana. Le 



553  Per la microstoria della lingua italiana

confraternite a Genova fra i secoli xvi e xviii, «Atti della Società Ligure di Storia 
Patria», 5/II, 1965, pp. 239-311.

Greyerz 2010: G. von Greyerz, Egodocuments: The Last Word, «German Histo-
ry», 28/3, 2010, pp. 273-82.

Haebler 1927: K. Haebler, Die italienischen Fragmente von Leiden Christi. Das 
älteste Druckwerk Italiens, München 1927.

Librandi 2017: R. Librandi, L’italiano della Chiesa, Roma 2017.
Lucchi 1978: P. Lucchi, La Santacroce, il Salterio e il Babuino, «Quaderni stori-

ci», 38, 1978, pp. 593-630.
Marazzini 1994: C. Marazzini, Il secondo Cinquecento e il Seicento, in Id., Sto-

ria della lingua italiana, Bologna 1994.
Matarrese1996: T. Matarrese, Manuali di alfabetizzazione e di grammatica 

italiana nell’Italia moderna, «Annali di storia dell’educazione e delle istituzioni 
scolastiche», 3, 1996, pp. 9-24.

Matarrese1999: T. Matarrese, Alle soglie della grammatica: imparare a legge-
re (e a scrivere) tra Medioevo e Rinascimento, «Studi di grammatica italiana», 
18, 1999, pp. 233-56.

Mioni 1983: A. Mioni, Italiano tendenziale: osservazioni su alcuni aspetti della 
standardizzazione, in Studi in onore di Giovan Battista Pellegrini, Pisa 1983, 
pp. 495-517.

Montuori 2014: F. Montuori, recensione a Testa 2014, «Alfabeta2», 2014, 
on-line (non più accessibile, ora leggibile alla pagina: https://www.academia.
edu/6786704/Scheda_su_Enrico_Testa_Litaliano_nascosto_Torino_Einau-
di_2014) (ultima consultazione febbraio 2024).

Morbiato - Paccagnella: L. Morbiato, I. Paccagnella (cur.), Tra filologia, 
storia e tradizioni popolari. Per Marisa Milani (1997-2007), Padova 2010.

Motolese 2017: M. Motolese, Scritti a mano. Otto storie di capolavori da Boc-
caccio a Umberto Eco, Milano 2017.

Paccagnella 2018: I. Paccagnella (cur.), Parole assasonè, paìe, slettrane. 
Omaggio a Marisa Milani, Padova 2018.

Petrucci 1983: A. Petrucci, Il libro manoscritto, in Letteratura italiana, II, Pro-
duzione e consumo, Torino 1983, pp. 499-524.

Raggio 2013: Raggio, O., Microstoria e microstorie, in Enciclopedia italiana - Il 
contributo italiano alla Storia del pensiero. Storia e politica VIII, Roma 2013, 
pp. 806-11.

Renzi 2022: L. Renzi, Il primo corso di Filologia Romanza di Gianfranco Folena 
a Padova (1957‐58). Una microstoria, Atti del convegno Gianfranco Folena. 
Presenze, continuità, prospettive di studio, A cura di G. Peron, Padova 2023.



554  Lorenzo Tomasin

Revel 2016: Revel, J. (cur.), Jeux d’échelle. La micro-analyse à l’expérience, Paris 
2006 (trad. it., Giochi di scala. La microstoria alla prova dell’esperienza, Roma 
2016).

Ricci 2014: L. Ricci, Paraletteratura, in Storia dell’italiano scritto, II. Prosa let-
teraria, A cura di G. Antonelli, M. Motolese, L. Tomasin, Roma 2014, pp. 283-
326.

Roggero 1999: M. Roggero, L’alfabeto conquistato. Apprendere e insegnare 
nell’Italia tra Sette e Ottocento, Bologna 1999.

Roggero 2006: M. Roggero, Le carte piene di sogni. Testi e lettori in età moder-
na, Bologna 2006.

Roggero 2018: M. Roggero, Alfabetizzazione, libri e frontiere religiose. Interpre-
tazioni da ridiscutere, «Studi storici», 3, 2018, pp. 667-88.

Roggia 2020: C.E. Roggia (cur.), Melchiorre Cesarotti, Linguistica e antropolo-
gia nell’età dei Lumi, Roma 2020.

Scapecchi 2001: P. Scapecchi, Subiaco 1465 oppure [Bondeno 1463]? Analisi 
del frammento Parsons-Scheide, «La Bibliofilía», 2001, 103/1, pp. 1-24.

Stussi 2001: A. Stussi, Tracce, Roma 2001.
Tesi 2018: R. Tesi, Italiano antico, fiorentino e lingua comune. Osservazioni su 

Lorenzo Renzi, Come cambia la lingua. L’italiano in movimento, «Studi e pro-
blemi di critica testuale», 96, 2018, pp. 263-80.

Testa 2014: E. Testa, L’italiano nascosto. Una storia linguistica e culturale, To-
rino 2014.

Tomasin 2023a: L. Tomasin, Égo-textes. Complément à la taxinomie des textes 
des origines romanes, in Perspectives en linguistique et philologie romanes I, A 
cura di D. Corbella, J. Dorta, R. Padrón, Paris 2023.

Tomasin 2023b: L. Tomasin, Più trasmigratori che poeti. Percorsi non letterari 
nella storia e nella lessicografia dell’italiano, in L. Linzmeier, M. Selig (eds.), 
Expert Cultures and the Standardization of Romance Languages in the Early 
Modern Period - Expertenkulturen und Standardisierung der romanischen Spra-
chen in der Frühen Neuzeit, Berlin 2023.

Toscani 2010: X. Toscani, Analfabetismo e alfabetizzazione, in Enciclopedia 
dell’italiano, dir. da Raffaele Simone, Roma 2010, pp. 67-71.

Trifone 2006a: P. Trifone, La confessione di Bellezze Ursini “strega” nella cam-
pagna romana del Cinquecento, «Contributi di filologia dell’Italia mediana», 2, 
1988, pp. 79-182 (ora, col titolo La fattucchiera e il giudice. Varietà sociali in 
un processo per stregoneria, in Id., Rinascimento dal basso. Il nuovo spazio del 
volgare tra Quattro e Cinquecento, Roma 2006, pp. 185-290).

Trifone 2003: P. Trifone, Storia della lingua e storia sociale: il nodo dell’alfabe-



555  Per la microstoria della lingua italiana

tismo, in Storia della lingua e storia, Atti del II Convegno ASLI, Catania, 26-28 
ottobre 1999, Firenze 2003, pp. 25-41.

Trifone 2006b: P. Trifone, Lingua e identità. Una storia sociale dell’italiano, 
Roma 2006.

Trifone 2017: P. Trifone, Pocoinchiostro. Storia dell’italiano comune, Bologna 
2017.

Trivellato 2011: F. Trivellato, Is There a Future for Italian Microhistory in 
the Age of Global History?, «California Italian Studies» 2/1, 2011, http://escho-
larship.org/uc/item/0z94n9hq (ultima consultazione febbraio/2024).

Trovato 2006: P. Trovato, Comunicazione di massa e storia della lingua: Ita-
loromania, in Romanische Sprachgeschichte/Histoire linguistique de la Roma-
nia, hrsg. von G. Ernst, M.-D. Glessgen, Ch. Schmitt, W. Schweickard, vol. II, 
Berlin-New York 2006, pp. 1267-79.





Notizie delle allieve e degli allievi  

della Classe di Lettere e Filosofia*1

In questa sezione si pubblica una breve nota sulla vita interna della 
Scuola Normale Superiore. Dato l’elevato numero di iniziative scientifi-
che e istituzionali che vi si svolgono ogni anno, debitamente segnalate su 
www.sns.it, la presente sezione si limita a dare una sintetica informazione 
sugli allievi della Classe di Lettere e Filosofia in entrata, sulle licenze e sulle 
tesi di perfezionamento discusse nel corrente anno scolastico.

Nuovi allievi del corso ordinario

Primo anno
Bicchierai Guido
Burroni Geremia
Calcagna Andrea
Camporesi Gaia
Ceroni Francesco Pio
Cirillo Matteo
Dignani Alessia
Dininno Davide
Favaro Matteo
Garofalo Massimo
Gelli Giulia
Giachi Irene
Goti Francesco
Lattanzi Bianca

*  Raccolte con la collaborazione di Irene Ricci. 



558  Notizie degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia

Lobue Federico
Malatini Sara
Mancina Emma
Mascioli Marco
Memore Stefano
Nicolardi Anita
Orlandi Luca
Patruno Maddalena
Pellicciotta Mattia
Raganati Alice
Rognoni Gianluca Tommaso
Rustico Giovanni
Sisti Filippo
Speronello Chiara
Stefani Virginia

Tesi di diploma del corso ordinario

Letteratura italiana e Linguistica
Casagrande Ottavia
Una «scuola del sonetto». Franco Fortini e Andrea Zanzotto (1978-1984)

Di Rosa Marina
La ricezione di alcune rime di Boccaccio nella Raccolta Bartoliniana

Favaretto Niccolò Antonio
Indagine sul rapporto tra i due manoscritti BnF, fr. 837 e BnF, fr. 1593

Vailati Laura
Per una tassonomia dei «da sé» goldoniani

Vecchi Francesco
P. B. Shelley e il Paradiso di Dante

Zoppè Anna
Il Galateo di Giovanni della Casa e la facezia umanistico-rinascimentale



559  Notizie degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia

Filosofia
Auxilia Francesco
Musica e strutturalismo: Giovanni Piana lettore di Claude Lévi-Strauss

Azzaronew Francesco
Teoria del soggetto e filosofia sociale in Georg Simmel

Camerlengo Roberto
Uno Studio sull’Entitlement Theory di Robert Nozick

Cavasin Edoardo
Knowledge and intentional actions

Monteleone Bianca
Analisi della critica alle virtù femminili di Mary Wollstonecraft

Semerani Anita
Il concetto di intenzione nella filosofia dell’azione contemporanea

Zerbinati Giulia
L’estetico fra dimensione esperienziale e critica sociale

Zolli Marco
Dalla Scozia all’Italia. Prospettive liberali sul problema razziale (1750-
1850)

Coccia Laura
La coscienza nel modello della mente estesa: è possibile una coscienza estesa?

Storia antica e Filologia
Borgialli Pablo Maria
La tradizione umanistica del De Rerum Natura di Lucrezio

Casini Sofia
IG II2 1076 e la questione del Sebasteion ateniese

Celestini Emma
Analisi delle citazioni di Callimaco negli scoli alle Olimpiche di Pindaro



560  Notizie degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia

D’Antonio Alessandra
Casi di difesa del testo tràdito in luoghi testualmente dubbi

Della Rossa Federico
L’Istmica IV di Pindaro: il corpo dell’atleta e la retorica dell’elogio

Medaglia Ludovica
I diversi usi di “essere” nel Sofista di Platone

Onorato Luca
Seneca, Fedra

Ortimini Pietro
Ricerche sulla metrica verbale dell’esametro greco: la prima “legge” 
di Meyer, la “legge” di Giseke e il comportamento della parola metrica 
dall’età arcaica alla tarda antichità

Papapicco Antonio
Le “Muse povere”: frugalità esiodea nei Giambi di Callimaco

Pellizzari Di San Girolamo Camillo Carlo
L’ambasciata ad Achille in Omero (Il. 9), Elio Aristide (Or. 16 Keil) e Liba-
nio (Decl. 5)

Senarega Francesco
Intertesti lucreziani in alcune tragedie di Seneca

Vaglini Giovanni
Osservazioni sulla Onfale di Ione di Chio

Storia dell’arte e Archeologia
Tongiorgi Claudio
«Carminibus fontem, non fonti carmina fecit»: Ippolito Capilupi e un grup-
po di fontane poetanti nel tardo Cinquecento



561  Notizie degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia

Storia e Paleografia
Dalmasso Massimiliano
Il conio aureo dell’Impero Latino: riflessioni su un tema ancora aperto

Maieron Ferdinando
Dal disarmo ai progetti paneuropei: Gorbačëv nella prospettiva dei socialisti 
europei (1985-1992)

Moriani Leonardo
La gestione dei beni fiscali nel regno italico. L’esempio di S. Andrea all’Arco 
(Firenze)

Nuovi allievi del corso di perfezionamento

Filologia Romanza e Italiana Digitale (FROID)
Colla Eleonora
Maggi Claudio Benedetto
Marconi Beatrice
Mastrullo Benedetta
Mocerino Matteo
Modolo Valentina
Tinti Jacopo
Tomasiello Gionata

Filosofia
Ammirabile Federico
Azzarone Francesco
Carlini Stefano
De Biasio Sabrina
Romeo Stefano
Tanteri Valerio

Italianistica e Filologia moderna
Bertocchini Lavinia
Cantoni Luca
Costanza Laura
Merighi Giada
Zamboni Isabel



562  Notizie degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia

Scienze dell’antichità
Annunziata Valeria
Caporale Chiara
Di Sarro Fabrizio
Durand Clara Anne-Laure Hortense
Galli Alessio
Senarega Francesco Scienze Dell’antichità
Tortorella Angelica

Storia
Cerkleski Mallory Rose
Corica Andrea
Kiyuna Tomoteru
Marconi Fabrizia
Martino Marco
Salierno Valentina
Tonoletti Chiara
Trentacarlini Simone

Storia dell’arte
Faccini Emma
Mazzacane Gaia
Meinecke Gregor Christopher
Micheletti Irene
Sannino Giovanni
Tongiorgi Claudio

Tesi di perfezionamento

Araneda Riquelme José Joaquin
La vida social de las cartas formas de comunicación transoceánica desde el Chi-
le colonial (1598-1670)

Azzarone Annamaria
La Turca comedia di Giovan Battista Andreini: edizione, commento e studio 
critico



563  Notizie degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia

Baroni Luca
Federico Barocci. Studio critico e catalogo ragionato

Borsano Leon Battista
La Frigia ellespontica in età ellenistica

Calzetta Luca
La politica estera di Ferdinando I de’ Medici (1587-1609)

Cannistraci Oriana Silia
La stoa free-standing nel mondo greco tra età arcaica ed età ellenistica. Lessi-
co, architettura, funzioni

Casapulla Vincenzo
Commento al libro XXIX di Tito Livio

Contente Michele
Extensionality and Predicativity in Type Theory

Dos Santos Junior Jair José
Una intesa vincente: la Santa Sede davanti al nuovo ordine politico-sociale in 
Brasile (1889-1945)

Francisci Giulio
Diritti in movimento. Lavoratori migranti italiani in Europa e protezione socia-
le (1901-1951)

Gattai Tacchi Filippo
Pagine di Gloria. Pedagogie di guerra e nazionalizzazione dell’infanzia durante 
la guerra di Libia (1911-12)

Malikov Teymur
Bahmanyār’s al-Taḥṣīl: A study and translation of Book Two - Metaphysics

Martone Emily
Il «nodo dialettico» tra amore e politica. Ripensare la kenosis nell’opera di 
Søren Kierkegaard



564  Notizie degli allievi della Classe di Lettere e Filosofia

Matucci Rosa
Riforma e profezia. Letture di Girolamo Savonarola nell’Ottocento italiano
Polleri Matteo
Critica dell’economia politica o analitica dei poteri. Punti di eresia tra Marx e 
Foucault

Reggiani Marcello
I cristiani per il socialismo in Italia, Francia e Spagna. Fede e politica nella 
crisi degli anni Settanta

Rignanese Giuseppe
Il santuario di Apollo Pythios ad Atene. Formazione, sviluppo e Paesaggi di un 
luogo di culto ai confini sud-orientali della Polis

Scaravilli Guido
Soggettività e Quarto Stato: modalità della rappresentazione interiore nella 
narrativa realista e naturalista

Tesi Matteo
Through and beyond classicality: analyticity, embeddings, infinity

Treves Nethanel Marco
Afn historishn front: la lotta sul fronte storico dello Algemeyner yidisher arbe-
ter-bund tra Europa e Stati Uniti

Villa Eugenio
Studi sulla tradizione manoscritta del de incredibilibus di Palefato

Vio Nicolò
Unification and structural completeness in intermediate logics




