ISSN 0392-095X
E-ISSN  3035-3769

Classe di Lettere e Filosofia
serie 5/2024, 16/2
pp- 521-537

John Climacus’ Scala Paradisi

as an ascetic pilgrimage ritual.

The miniatures of the Greek Vatican manuscript 394
(Constantinople, 1080-1099)

Teodoro De Giorgio

Abstract Composed around the middle of the 7™ century, John Climacus’ Scala Paradisi
was originally intended to outline a true ascetic pilgrimage, leading monks to the ultimate
encounter with God. A journey, like pilgrimages to holy places, fraught with difficulties and
obstacles, dangers and pitfalls, both material and spiritual. There are thirty in the difficult
ascesis of a monk. Central is the third step, dedicated to the ascetic practice of living in a state
of perpetual pilgrimage. The article aims to investigate the role of images, and specifically
the miniatures of the Greek Vatican manuscript 394 (Constantinople, 1080-1099), in
characterising the personification of the Virtue of Pilgrimage, which shows the monk the
way forward.

Keywords John Climacus; Scala Paradisi; Virtue of Pilgrimage

Teodoro De Giorgio, art historian, holds a PhD in visual representation studies. His
research is mainly focused on medieval iconography and iconology. He is the author of
numerous publications in specialist journals and has participated as a speaker in national
and international scholarly conferences. In June 2018, Pope Francis appointed him Knight of
the Order of St. Sylvester for his commitment to the service of the Church’s cultural heritage.
In May 2020, he obtained the National Scientific Habilitation as Associate Professor of Art
History.

Peer review Open Access
Submitted 24.07.2023 © Teodoro De Giorgio 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
EDIZION Accepted  04.04.2024 teodoro.degiorgio@alumni.sns.it

NORMALE Pubblished 16.12.2024 DOL: 10.2422/2464-9201.202402_04



ISSN 0392-095X
E-ISSN  3035-3769

Classe di Lettere e Filosofia
serie 5/2024, 16/2
pp- 521-537

La Scala Paradisi di Giovanni Climaco

quale rituale di pellegrinaggio ascetico.

Le miniature del manoscritto Vaticano greco 394
(Costantinopoli, 1080-1099)

Teodoro De Giorgio

Riassunto Composto intorno alla metd del VII secolo, la Scala Paradisi di Giovanni
Climaco mirava, nelle originarie intenzioni dell'autore, a delineare un vero e proprio
itinerario di pellegrinaggio ascetico che conduceva il monaco all'incontro ultimo con Dio. Un
percorso, al pari dei pellegrinaggi verso i luoghi santi, irto di difficolta e ostacoli, di pericoli
e insidie, materiali e spirituali. Attraverso i suoi trenta gradini ¢ descritta la difficile ascesi
del monaco. Centrale ¢ il terzo gradino, dedicato alla pratica ascetica di vivere in uno stato
di continuo pellegrinaggio. L’articolo si propone di approfondire il ruolo delle immagini, e
nello specifico delle miniature del manoscritto Vaticano greco 394 (Costantinopoli, 1080-
1099), nella caratterizzazione della personificazione della Virtu del Pellegrinaggio, che indica
al monaco la strada da percorrere.

Parole chiave Giovanni Climaco; Scala Paradisi; Virtu del Pellegrinaggio

Teodoro De Giorgio, storico dell’arte, & dottore di ricerca in studi sulla rappresentazione
visiva e nella sua attivita di ricerca si occupa principalmente di iconografia e iconologia
medievale. E autore di numerose pubblicazioni su riviste specialistiche e ha partecipato come
relatore a convegni scientifici nazionali e internazionali. Nel giugno 2018, Papa Francesco lo
ha nominato Cavaliere di San Silvestro Papa per il suo impegno al servizio del patrimonio
culturale della Chiesa. Nel maggio 2020 ha ottenuto I’Abilitazione Scientifica Nazionale alle
funzioni di professore associato di storia dell’arte.

b Revisione fra pari Accesso aperto
Inviato 24.07.2023 © Teodoro De Giorgio 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
EDIZIONI Accettato  04.04.2024 teodoro.degiorgio@alumni.sns.it

NORMALE Pubblicato 16.12.2024 DOI: 10.2422/2464-9201.202402_04



La Scala Paradisi di Giovanni Climaco

quale rituale di pellegrinaggio ascetico.

Le miniature del manoscritto Vaticano greco 394
(Costantinopoli, 1080-1099)"

Teodoro De Giorgio

Il giuramento monastico, pronunciato davanti a Dio e agli uomini, comporta
I'impegno a rinunciare alle proprie aspirazioni mondane e a farsi carico - come
raccomandato da Cristo — della propria croce, per intraprendere il cammino
verso la santita e il conseguente incontro con Dio: «Se qualcuno vuol venire
dietro a me, rinneghi sé stesso, prenda la sua croce ogni giorno e mi segua»
(Lc 9,23). Attraverso la custodia attenta dei propri sensi, il monaco (I’esicasta,
il semi-anacoreta o il cenobita) intraprende un rigido cammino spirituale,
sforzandosi di conquistare le virtl cristiane, prima fra tutte la carita. Tale rigido
cammino di perfezione, fin dall’epoca paleocristiana, ha beneficiato di sussidi
che si proponevano di accompagnare il monaco nella conquista della vetta.

Testo fondamentale per la storia del monachesimo tardo antico e bizantino, la
Scala Paradisi di Giovanni Climaco, egumeno del monastero del Monte Sinai,
venne composta tra la fine del VI e il principio del VII secolo e mirava, nelle
originarie intenzioni dell’autore, a delineare un vero e proprio itinerario di
pellegrinaggio ascetico che conduceva il monaco all'incontro ultimo con Dio*.
Un percorso, al pari dei pellegrinaggi verso i luoghi santi, irto di difficolta e
ostacoli, di pericoli e insidie, materiali e spirituali. Attraverso i suoi trenta gradini
(trenta sono i capitoli del trattato, come gli anni della vita nascosta di Gesu Cristo
precedenti il battesimo), € descritta la difficile ascesi del monaco, che impara dalla
penitenza e dal discernimento a superare le difficolta dell’itinerario spirituale>.

Lo stretto legame tra vita monastica e pellegrinaggio appare in tutta la sua

" 11 presente contributo riprende e sviluppa, in forma assai pitt complessa, 'argomento che ho
esposto al Convegno internazionale The Arts and Rituals of Pilgrimage, Cipro, Learning Resource
Centre, Library Stelios Ioannou, 1-2 dicembre 2022, organizzato dal Centre for Medieval Arts and
Rituals in collaborazione con 'Universita di Cipro.

! JoANNES CLIMACUS, Scala Paradisi, in ]J.P. Migne, Patrologiae Cursus Completus. Series
Graecae (d’ora in poi PG), Parisiis 1864, t. LXXXVIIL, coll. 631-1164. In questa sede si fara ricorso
all’edizione italiana dell’opera, curata da Rosa Maria Parrinello: GiovaNNI CLIMACO, La Scala del
paradiso, a cura di R-M. Parrinello, Milano 2007.

> Per la sua utilita spirituale il trattato ebbe una diffusione piuttosto precoce, cfr. T.G. Porova,



524

evidenza proprio sul monte Sinai, luogo di teofanie (Fig. 1). Infatti, come
testimonia la Peregrinatio ad Loca Sancta redatta dalla nobildonna Egeria sul
finire del IV secolo, il pellegrino gia allora doveva intraprendere un cammino di
progressiva ascesa — fisica e spirituale — che, dalla chiesa monastica ai piedi della
montagna, asilo di una colonia di eremiti che assicurava la custodia del luogo,
lo conduceva alla chiesa del Roveto ardente, per poi giungere alla «Cappella di
Elia» sulla santa Vetta®. Chiesa monastica e cappella di Elia erano collegate - e
lo sono tuttora — dal cosiddetto «sentiero dei gradini», un percorso con scalini
stretti e ripidi ricavato in una spaccatura naturale della roccia, che nella salita si fa
sempre pill aspro*. A tale proposito, non & improbabile che il tema letterario della
scala quale simbolo dell’ascensione spirituale del monaco si ispirasse a elementi
concreti della vita quotidiana sul Sinai®. D’altra parte, sussistono testimonianze
di epoca bizantina che attestano I'uso del «sentiero dei gradini» da parte dei
monaci, tra i quali lo stesso Giovanni Climaco. Nel 1960 la terza Michigan-
Princeton-Alexandria Expedition sul Monte Sinai individuo una iscrizione sul
secondo arco del sentiero, databile tra sesto e settimo secolo, che recita: «Per la
salvezza di abba Giovanni, egumeno» (Fig. 2)°. Thor Seveenko, che partecipo alla
spedizione, identifico proprio in Climaco I'egumeno che commissiono I'arco’.
In questa sede non mi soffermero sulla valenza simbolica di origine
mesopotamica della scala, che vede nella celebre visione di Giacobbe (Gen 28, 11-

The Most Ancient Greek Manuscripts of the Ladder of John Climacus, «Scriniumy, 12, 2016, pp.
368-74.

3 Itinerarium Egeriae, a cura di A. Franceschini e R. Weber, in Itineraria et alia geographica:
Itineraria Hierosolymitana. Itineraria Romana. Geographica («CCSL», 175), a cura di P. Geyer et
al., Turnholti 1965, pp. 29-90; R. WEBER, Appendix ad Itinerarium Egeriae, in Itineraria et alia
geographica, pp. 91-103. Si vedano, inoltre, H. StvaN, Who was Egeria? Piety and Pilgrimage in the
Age of Gratiam, «Harward Theological Review», 81, 1988, pp. 59-72; B. FLUSIN, Il monachesimo
sinaitico al tempo di Giovanni Climaco, in Giovanni Climaco e il Sinai, Atti del IX convegno
ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa - sezione bizantina, Bose, 16-18 settembre 2001,
a cura di S. Chiala e L. Cremaschi, Magnano 2002, pp. 27-55: 36; F.R. STASOLLA, Gli itinerari dei
pellegrini tra Oriente e Occidente. Paesaggi, uomini, culture, in Itinerari mediterranei fra IV e IX
secolo. Citta-capitale e Deserto-monastico, Atti del convegno, Genova, 11-12-13 novembre 2010, a
cura di B. Astrua, Torino 2013, pp. 138-64.

¢+ 1. FINKELSTEIN, Byzantine Monastic Remains in the Southern Sinai, «<Dumbarton Oaks Papers»,
39, 1985, pp. 39-79: 55.

5 Di questo parere ¢ la Parrinello, cfr. CLIMACO, La Scala del paradiso, p. 35.

¢ L’iscrizione & in greco: «T "Ynep owtnpiag to0 | 4pPa Twav[v]ov tov | fyovpévov kai [...]».

7 1.SEVCENKO, The early period of the Sinai Monastery in the Light of its inscriptions, «Dumbarton
Oaks Papers», 20, 1966, pp. 255-64: 263, 257, figg. 11a-b.



525

22) un collegamento tra cielo e terra, tra Dio e il suo servitore®. Tuttavia, merita
menzione la fortuna della scala tra i Padri della Chiesa, che I'hanno adottata
come modello di ascensione spirituale, sancendo la sua definitiva affermazione
iconografica a partire dal IV secolo: emblematiche sono le lampade a olio con
il motivo della scala rinvenute all'interno di numerose tombe giudaiche in
Palestina e i graffiti presenti sulle mura di Dura Europo®. I Padri insistono nel
distinguere tra valenza spirituale e valenza escatologica della scala. Questioni di
non poco conto, fondamentali per la comprensione del trattato di Climaco e delle
sue rappresentazioni iconografiche successive. Se la scala spirituale rappresenta
lascesa in interiore homine - fatta di progressioni, discese, interruzioni, cadute e
risalite — nei diversi gradi delle virti durante la vita terrena, la scala escatologica
rappresenta l'ascesa al cielo dell’anima dopo la morte, che puo avere esito
fausto o infausto in relazione al giudizio finale. La prima scalata, dunque, &
in preparazione alla seconda. D’altra parte, la stessa vita dei monaci sinaiti e,
come scrive Procopio di Cesarea nel trattato sugli edifici costruiti e restaurati da
Giustiniano, una preparazione scrupolosa all'incontro con Cristo™.

Il percorso ascensionale della Scala Paradisi comincia con il ritiro dal mondo,
condizione imprescindibile per raggiungere I'anacoresi*’. Nel primo gradino,
Giovanni getta le basi dell'intera scalata, precisando che il monaco ¢ una
creatura angelica che dimora in un corpo mortale, per questa ragione medita
incessantemente sulla morte per soggiogare la propria carne (al tema della
meditatio mortis & dedicato il sesto gradino): «Monaco ¢ violenza continua alla
propria natura e custodia incessante dei sensi»'?. Per far comprendere al monaco
I'utilita del suo trattato ascetico per la buona riuscita della scalata, Giovanni
ricorre al modello biblico di Mose, menzionato anche nel prosieguo del testo*’.
Come il popolo di Israele, senza un mediatore e una guida ispirata, sarebbe stato
condannato a rimanere in stato di schiavitu in Egitto, allo stesso modo il monaco,

8 M. LEGLAY, Le symbolisme de Uéchelle sur les stéles africaines dédiées a Saturne, «Latomus»,
23/1, 1964, pp. 213-46: 230-1.

o C. HEck, Liéchelle céleste dans art du Moyen Age. Una image de la quéte du ciel, Paris 1997,
pp. 26-7.

1° Procop., Aed., in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, a cura di K.W. Dindorf, Bonn 1838,
vol. I, pp. 326-7. Per I'edizione moderna si veda Procop., Gli edifici, a cura di C. dell'Osso, Citta
del Vaticano 2018.

" CLIMACO, La Scala del paradiso, p. 202.

2 Ibid.

Tl richiamo a Mos¢ era gia presente nel Midrash Rabbah, che allegorizza la scala di Giacobbe
come una prefigurazione dell’arrivo di Mose¢ sul Sinai, cfr. P. Cox MILLER, Il sogno nella tarda

antichitd, Roma 2004, p. 115.



526

privo della guida esperta di un padre spirituale in possesso delle virti monastiche
e ispirato dallo Spirito Santo, farebbe molta fatica a progredire nella scalata verso
la perfezione.

Quanti di noi vogliamo andarcene dall’Egitto e sfuggire al faraone, certamente abbiamo
bisogno anche noi di un Mos¢ e di un mediatore davanti a Dio e dopo Dio, al fine di
tendere le mani a Dio per noi, stando tra azione e contemplazione, perché coloro che
sono guidati da lui possano attraversare il mare dei peccati e volgere in fuga I’Amalek
delle passioni. Si sono illusi dunque quanti confidano in sé stessi e pensano di non aver
bisogno di nessuno che li guidi. Coloro che uscirono dall’Egitto ebbero come guida Mosé
[...] assomigliano a coloro che sono guariti dalle passioni dell’anima grazie alla cura dei
medici [...] E infatti noi abbiamo bisogno di una persona molto esperta e di un medico
a seconda del livello di cancrena delle nostre ferite®.

La figura del padre spirituale, che incarna un Mose¢ mediatore tra il monaco
peregrinante in terra e Dio, ¢ centrale nell’'opera di Climaco*®. Per questa ragione
virtli cardinale della vita cenobitica ¢ 'obbedienza'’: «Come una nave che ha un
buon nocchiero - rivela Climaco — approda al porto senza pericolo, con I'aiuto di
Dio, cosi anche 'anima che ha un buon pastore sale facilmente al cielo, anche se
ha commesso molti peccati»*®. Al ritiro dal mondo devono corrispondere, come
si apprende dal secondo gradino, la rinuncia agli affetti terreni, alla vanagloria
e, soprattutto, alla propria volonta. Il monaco in tutto obbediente alla sua guida
spirituale «fara parte — secondo Climaco - del coro dei martiri», proprio per aver
sottomesso la sua volonta®. Palese ¢ il richiamo al pensiero di Basilio Magno e
alla sua concezione di «martirio della volonta», che contraddistingue, nel periodo

4 1. HAUSHERR, Direction spirituelle en Orient autrefois, Roma 1955, pp. 10, 186; P. EvDOKIMOV,
La direzione spirituale nella tradizione delle chiese. La chiesa orientale. L’arte dei Padri spirituali, in
Mostagogia e direzione spirituale, a cura di E. Ancilli, Roma-Milano 1985, pp. 529-34: 533. Sulla
paternita spirituale si vedano, in sintesi, L. REGNANT, Vita quotidiana dei Padri del deserto, Casale
Monferrato 1994; A. GUILLAUMONT, L'enseignement spirituel des moines d’Egypte: la formation
d’une tradition, in Le Maitre spirituel selon les grandes traditions et d’aprés des témoignages
contemporains, a cura di L. Silburn, Parigi 1983, pp. 143-54; L. Cremaschi, La paternita spirituale
nei padri del deserto, «Parola, spirito, vita», 1, 1999, pp. 237-46.

5 CLIMACO, La Scala del paradiso, pp. 203-4.

16 1. DUFFY, Embellishing the Steps: Elements of Presentation and Style in “The Heavenly Ladder’
of John Climacus, «xDumbarton Oaks Papers», 53, 1999, pp. 1-17.

7 All'obbedienza Climaco dedica il quarto gradino (il piti lungo dell’intera opera).

8 CLIMACO, La Scala del paradiso, p. 478.

9 Jbid., p. 253.



527

di pace vissuto dalla Chiesa a seguito dell’editto costantiniano del 313, la nuova
forma di imitazione delle virtu dei martiri, soprattutto della pazienza, da parte
del cristiano nella quotidianita della vita*°.

Centrale per la presente indagine & il terzo gradino, dedicato alla xeniteia (in
greco, Eeviteia), ovvero alla pratica ascetica dei monaci di vivere in uno stato
di continuo pellegrinaggio, come stranieri nel mondo sull’esempio di Cristo?'. I
fondamenti scritturistici di questa antica pratica ajiutano a comprendere meglio
il concetto: «Vattene dal tuo paese — ordina Dio ad Abramo -, dalla tua patria e
dalla casa di tuo padre, verso il paese che io ti indichero» (Gn 12,1). Il pio israelita
nel rivolgersi a Dio fa memoria delle proprie peregrinazioni:

Mio padre era un Arameo errante; scese in Egitto, vi stette come un forestiero con poca
gente e vi diventd una nazione grande, forte e numerosa. Gli Egiziani ci maltrattarono,
ci umiliarono e ci imposero una dura schiavitli. Allora gridammo al Signore, al Dio
dei nostri padri, e il Signore ascolto la nostra voce, vide la nostra umiliazione, la nostra
miseria e la nostra oppressione; il Signore ci fece uscire dall’Egitto con mano potente e
con braccio teso, spargendo terrore e operando segni e prodigi, e ci condusse in questo
luogo e ci diede questo paese, dove scorre latte e miele*.

Il salmista, a sua volta, implora il Signore di ascoltare la sua preghiera, «poiché
io sono un forestiero, uno straniero come tutti i miei padri» (Sal 39,13); Paolo
rivela che quanti, come Abramo, vivono da «stranieri e pellegrini sopra la terra»
(Eb 11,13) sono degni della patria celeste; anche Pietro esorta i cristiani a vivere
«come stranieri e pellegrini» nel mondo (1 Pt 2,11). Negli Apoftegmi dei Padri
del deserto ¢ contenuta una pregnante definizione di tale stile di vita: «Un altro di
noi gli chiese [ad abba Pisto]: “Padre, che cosa significa vivere da stranieri?”. Gli
disse: “Taci e in qualsiasi luogo tu vada, di’: “Non mi riguarda. Questo ¢ vivere da
stranieri”»*. Giovanni Climaco ¢ ancora piu chiaro in proposito: «Straniamento
¢ in effetti separazione da ogni cosa per rendere il pensiero inseparabile da Dio

2 BaSILIO DI CESAREA, I martiri, a cura di M. Girardi, Roma 1999, p. 27.

2t Sull'argomento si vedano: A. GUILLAUMONT, Le dépaysement comme forme d’ascése, dans le
monachisme ancien, in Ip., Aux origines du monachisme chrétien. Pour une phénomenologie du
monachisme, Bégrolles-en-Muges 1979, pp. 89-116; J. PAULL, Peri xeniteia: iiber das Fremdsein.
Die Dritte Stufe der Leiter des Johannes Klimakos, «Studia monastica», 41, 1999, pp. 35-51; L.
Kamperidis, La ‘xeniteia’ in Giovanni Climaco, in Giovanni Climaco e il Sinai, pp. 161-70; CLIMACO,
La Scala del paradiso, pp. 578-9.

2 Dt 26,5-9.

3 PALLADIUS HELENOPOLITANUS Ep1scopus, Apophthegmata Patrum, in PG, 1864, t. LXV, coll.
71-440: 373-374. Si vedano, inoltre: Vita e detti dei Padri del deserto, a cura di L. Mortari, Roma



528

[...] colui che vive da straniero per il Signore non deve pit avere relazioni, perché
non sembri vagabondare per le sue passioni»*. Ancora una volta, Climaco
individua il modello in Mosé:

Fuggi ’Egitto senza voltarti: infatti i cuori che sono tornati la non videro Gerusalemme, la
terra dell'impassibilita [...] quel famoso Mose che vide Dio, inviato da Dio per la salvezza
del suo popolo, ha affrontato molti pericoli in Egitto, cio¢ le tenebre del mondo>.

Tale approccio si rifaceva alle catechesi primitive che consideravano la vita
terrena come un esilio in vista della meta finale*. Per affrontare questo esilio
e compiere la scalata, Climaco precisa che il monaco, oltre alle indicazioni del
padre spirituale, deve seguire una disciplina ferrea, che ogni gradino consente
di apprendere. L’autore ricorre al cosiddetto «alfabeto della mente», tipico
della tradizione monastica, nel quale tuttavia non c’¢ corrispondenza tra lettere
(greche) e concetti. In funzione del destinatario, Climaco stila due tipologie di
alfabeto: per principianti e per coloro che aspirano alla perfezione.

I miglior alfabeto per tutti e questo: A obbedienza, B digiuno, I' cilicio, A cenere, E
lacrime, Z confessione, H silenzio, ® umilta, I veglia, K coraggio, A freddo, M fatica, N
sofferenza, E disprezzo di sé, O contrizione, IT mancanza di rancore, P amore fraterno, =
mitezza, T fede semplice e sincera, Y mancanza di preoccupazioni mondane, ® odio privo
d’odio nei confronti dei propri genitori, X rinuncia agli affetti, ¥ semplicita congiunta a
innocenza, ) umiliazione volontaria [...] Questo & il criterio, la misura e la legge degli
spiriti e dei corpi che arrivano alla perfezione nella propria pieta: A cuore libero da
prigionia, B amore perfetto, I' fonte d'umilta, A emigrazione della mente, E presenza
di Cristo, Z inviolabilita della luce e della preghiera, H abbondanza dell’'illuminazione
di Dio, © desiderio della morte, I odio della vita, K fuga dal corpo, A intercessore del
mondo, M colui che per cosi dire puo forzare Dio, N celebratore della liturgia con gli
angeli, & abisso di conoscenza, O casa dei misteri, IT custode dei segreti, P salvatore degli
uomini, ¥ odio per i demoni, T signore delle passioni, Y padrone del corpo, ® protettore
della natura, X alieno da peccato, ¥ dimora dell'impassibilita, Q) imitazione del Signore
grazie all’'aiuto del Signore*.

1999, pp. 297 note, 426; D. BURTON-CHRISTIE, The Word in the desert: scripture and the quest for
holiness in early Christian monasticism, Oxford 1993, pp. 76-84.

2 CLIMACO, La Scala del paradiso, pp. 219-20.

s Jbid., p. 2221.

% Cfr. 1 Pt 1,1-17; Col 3,1-4; Fil 3,20.

27 CLIMACO, La Scala del paradiso, pp. 439-40.



529

Solo a partire dall’XI secolo il trattato ascetico di Climaco - come documentato
da John Rupert Martin nel suo pionieristico studio del 1954 - sara oggetto di
interesse da parte della miniatura bizantina*®. Martin individua due tipologie di
illustrazioni. La pill antica era una rappresentazione schematica della scala sul
bordo destro della pagina con i monaci in ascesa e I'effigie di Cristo in alto, in
attesa di accogliere a braccia aperte coloro che terminano il percorso, e del drago
in basso, in attesa di ghermire coloro che precipitano. I numeri e titoli di ogni
capitolo sono scritti all'interno o in prossimita di ciascun gradino e sono leggibili
dal basso verso I'alto. E questo il caso del folio 194 recto del codice Garrett 16,
redatto a Costantinopoli nel 1081 e conservato alla Princeton University Library:
Climaco, ritratto a sinistra, esorta i monaci a compiere la scalata e a guardare alla
croce di Cristo per resistere alle tentazioni e giungere cosi alla meta®.

La scala puo trovarsi anche in diagonale e identificare composizioni a tutta
pagina, influenzate dalle immagini bizantine della Scala di Giacobbe e del
Giudizio Universale, con monaci intenti ad andare incontro a Cristo a braccia
aperte, mentre subiscono vessazioni da parte di diavoli alati che sono causa di
caduta nelle fauci del drago®. Il folio 2 recto del manoscritto Vaticano greco 1754,

» JR. MARTIN, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, Princeton-London
1954. Si vedano inoltre: N. PATTERSON SEVCENKO, Monastic Challenges: Some Manuscripts of the
Heavenly Ladder, in Byzantine Art: Recent Studies, a cura di C. Hourihane, Princeton 2009, pp.
39-62; J. WARING, Byzantine Book Culture, in A Companion to Byzantium, a cura di L. James,
Oxford 2010, pp. 276-88; M. EVANGELATOU, The Heavenly Ladder, in A Companion to Byzantine
Hlustrated Manuscripts, a cura di V. Tsamakda, Leiden-Boston 2017, pp. 407-417.

» 'W. HORANDNER, Das byzantinische Epigramm und das heilige Kreuz: einige Beobachtungen
zu Motiven und Typen, in La Croce: Iconografia e interpretazione (secoli I-inizio XVI), a cura di
B. Ulianich, 3 voll., Napoli-Roma 2007, vol. 3, pp. 107-25: 116-7; S. KOoTzABASSI, Manuscripts
Speaking: The History of Readership and Ownership, in Byzantine Art: Recent Studies. Essays in
honor of Lois Drewer, a cura di C. Hourihane, Tempe 2009, pp. 171-84: 172; SEVEENKO, Monastic
Challenges, p. 50; S. KorzaBasst, N. PATTERSON SEVEENKO, D. SKEMER, Greek manuscripts at
Princeton, Sixth to Nineteenth Century: A Descriptive Catalogue, Princeton 2010, pp. 122-3, fig. 167;
K. CorrIGAN, N.P. SEVCENKO, ‘The teaching of the ladder’: The Message of the Heavenly Ladder
Image in Sinai ms. gr. 417, in Images of the Byzantine World. Visions, Messages and Meanings.
Studies presented to Leslie Brubaker, a cura di A. Lymberopoulou, Farnham-Burlington 2011, pp.
99-120; A. RHOBY, Ausgewdihlte Byzantinische Epigramme in Illuminierten Handschriften, Wien
2018, pp. 509-15.

3° Si vedano, a titolo di esempio, il folio 421v del manoscritto 376, risalente all’XI secolo, del
monastero di Vatopedi sul Monte Athos, il folio 2r del contemporaneo codice Vaticano greco 1754
della Biblioteca Apostolica Vaticana e il folio 15v del manoscritto gr. 418, databile al 1100, del

monastero di Santa Caterina al Monte Sinai.



530

miniato sul finire dell’XI secolo e conservato alla Biblioteca Apostolica Vaticana,
illustra tale scena con la presenza nell’angolo in basso a destra dell’autorita guida
di Climaco che, con la mano destra sollevata, esorta a resistere all’assalto dei
demoni*'. A colpire in questa miniatura ¢ la presenza dei laici, insieme ai monaci
e agli eremiti, incapaci di resistere alle seduzioni dei vizi incarnati dai demoni.
Precisa Climaco, infatti, che i demoni altro non sono che i vizi derivanti dalle
passioni®: «Tutte le guerre dei demoni contro di noi si verificano per questi tre
motivi: a causa dell'amore per i piaceri o a causa della superbia o per invidia
dei demoni»?. Per vincerli il monaco deve sviluppare I'impassibilita ('apatheia)
ed essere in grado di identificare - sulla base dell'insegnamento dell’eremita
sinaita Giorgio Arselaita, contemporaneo di Climaco - i demoni, che attaccano
Iesicasta in precisi momenti del giorno: «Al mattino muovono il loro assalto
per lo pit i demoni della vanagloria e della concupiscenza, a mezzogiorno quelli
dell’accidia, della tristezza e dell’ira, alla sera i tiranni del ventre»3+. Solo il teleios,
colui che rifacendosi all'insegnamento di Paolo distingue tra uomo esteriore
e uomo interiore (cfr. 2 Cor 4,16; Rm 7,22) ed esercita il pieno controllo sui
suoi sensi corporali mediante quelli spirituali, raggiunge la meta del cammino
di perfezione®. Come rivela la celebre icona del monastero di Santa Caterina al
Monte Sinai, la rappresentazione in diagonale della scala ebbe grande fortuna nei
secoli successivi come soggetto iconografico autonomo (Fig. 3)¢.

3t T. AVNER, The Recovery of an Illustrated Byzantine Manuscript of the Early XIIth Century,
«Byzantion», 54, 1984, pp. 5-25: 7-19; W. CAHN, Ascending to and Descending from Heaven: Ladder
Themes in Early Medieval Art, in Santi e demoni nell'alto Medioevo occidentale (secoli V-XI), Atti
della XXXVI settimana di studio, Spoleto, 7-13 aprile 1988, a cura del Centro Italiano di Studi
sul’Alto Medioevo, Spoleto 1989, p. 719, fig. 13; M. D’AGcosTINO, E. LugaTo, San Giovanni
Climaco, Scala Paradisi; Canon in sanctas scalas; Liber ad Pastorem, in Oriente cristiano e santitd:
figure e storie di santi tra Bisanzio e 'Occidente, catalogo della mostra, Roma, 2 luglio-14 novembre
1998, a cura di S. Gentile, Milano-Roma 1998, pp. 181-5, n. 21; N. PATTERSON SEVEENKO, The
Heavenly Ladder images in Patmos ms.122: a 12th-century painter’s guide?, «Néa Paunp, 6, 2009,
PP- 393-406: 394, 401.

32 J. CHRYSSAVGHIS, John Climacus: From the Egyptian Desert to the Sinaite Mountain, Londra
2004, pp. 165-208.

33 CLIMACO, La Scala del paradiso, p. 449.

34 Ibid., pp. 493-4-

35 Ibid., p. 307.

3¢ K. CORRIGAN, Icon with the Heavenly Ladder of John Klimax, in Glory of Byzantium. Art and
Culture of the Middle Byzantine Era 843-1261, Catalogo della mostra, New York, 11 marzo-6 luglio
1997, a cura di H.C. Evans e W.D. Wixom, New York 1997, p. 376, n. 247; M. VASSILAKI, Icon of
the Heavenly Ladder of St John Klimakos, in Byzantium 330-1453, Catalogo della mostra, London,



Laseconda tipologia di immagini individuata dal Martin, cronologicamente pit
tardiva e complessa, identifica miniature a corredo dell'intero testo di Climaco,
contraddistinte da caratteri di originalita e indipendenza iconografica tra le
differenti redazioni. Il successo di tali codici ¢ attribuito dal Martin all'interesse
per la letteratura ascetica dei primi secoli da parte del monachesimo del tardo
Medioevo.

A questa seconda tipologia sono da riferire tre miniature, contenute nel
manoscritto Vaticano greco 394, redatto a Costantinopoli tra 1080 e 1099 e
conservato alla Biblioteca Apostolica Vaticana®. Aspetto interessante ai fini della
presente indagine ¢ che il monaco ¢ ritratto in compagnia della personificazione
della Virtt del Pellegrinaggio. Tra le versioni piu belle ed elaborate del trattato
(Princeton Garrett Ms. 16, Vaticano greco 394, Sinai greco 418), il codice
vaticano € per certo quello contraddistinto da elementi di maggiore originalita**.

Nel folio 14 verso la miniatura illustra il secondo gradino, dedicato al distacco
dagli affetti terreni: un monaco - con sguardo e mani rivolte al cielo - ¢ in cima
alla scala, della quale si distinguono solo due pioli; al centro, un uomo e una
donna, identificati dall'iscrizione superiore come i genitori del monaco, sono
raffigurati in posa dolente davanti alla loro abitazione; accanto a loro, il monaco,
con il classico bordone del pellegrino sul quale ¢ fissato un cesto in vimini, &
pronto a percorrere il sentiero che conduce al koinobion di «Louphadion» a
Costantinopoli, incamminandosi nella direzione indicata dalla personificazione
della Virtt del Pellegrinaggio, identificata dalliscrizione laterale greca (H
Eevit[eia]) e con un albero nella mano sinistra (Fig. 4)*. L’intera iscrizione recita:
«I1 Pellegrinaggio dice: “Parti versolabenedetta obbedienza”». E qui rappresentato
il distacco dalla propria famiglia e da ogni vincolo di attaccamento alla vita - la

25 ottobre 2008-22 marzo 2009, a cura di R. Cormack e EAp., London 2008, p. 462, n. 323; E. ENE
D-VasiLescu, The Last Wonderful thing. The icon of the Heavenly Ladder, in Wonderful Things.
Byzantium through its Art, a cura di L. James e A. Eastmond, Farnham 2013, pp. 176-84, con
bibliografia.

37 K. CORRIGAN, Making of the Heavenly Ladder of John Climacus, Vat. gr. 394, «Word & Image»,
12, 1996, pp. 61-93; F. D’A1UTO, Su alcuni copisti di codici miniati mediobizantini, «Byzantion, 57,
1997, Pp- 5-59: 25-34; S. KOTZAMPASSE, Bu{avTivr yeipoypaga amo té povaotipia i Mixpag
Aoiag, Atene 2004, pp. 85-8, fig. 16.

38 Siveda in proposito MARTIN, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 122.

» Ibid., pp. 56-57, fig. 74; CORRIGAN, Making of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 67, fig.
5. Sul monastero di San Giovanni Prodromo, noto come «Louphadion», a Costantinopoli, cfr. R.
JANIN, La géographie ecclésiastique de I'empire byzantin: Le siége de Constantinople et le patriarchat

oecumenique, I1I: Les églises et les monastéres, Parigi 1969, pp. 418-9.



532

cosiddetta «aprospatheia» (ampoondOeia) — che consente di intraprendere la via
della sequela Christi e di raggiungere cosi la vetta della scala*.

Nel folio 17 verso la miniatura illustra il terzo gradino, dedicato alla «xeniteia»:
a sinistra, un monaco con bordone e cesto ¢ intento a percorrere il sentiero
che gli viene indicato dalla Virtu del Pellegrinaggio, identificata dalliscrizione
superiore e anche in questo caso con un albero nella mano sinistra*’; a destra, in
un ambiente urbano, il monaco dormiente ¢ affiancato da due angeli, mentre alle
estremita figurano un uomo e una donna, ancora una volta identificati come i
genitori del monaco dall’iscrizione laterale, e una coppia di martiri con clamide,
identificati dall’iscrizione superiore (Fig. 5)*-. L’iscrizione precisa che, in realta,
si tratta di demoni che hanno assunto le sembianze di angeli, martiri e familiari
del monaco. E qui rappresentata la condizione di straniamento del monaco nella
sua vita quotidiana, sottoposta durante il sonno, e il relativo sogno, all’assalto dei
demoni che gli arrecano turbamento.

I demoni cercheranno di turbarci mediante i sogni, mostrandoci i nostri familiari che
si percuotono, 0 muoiono o, a causa nostra, sono in preda al dolore e stanno male [...]
Spesso i demoni assumono il sembiante dell’angelo dellaluce e dei martiri, e avvicinandosi
a noi con quell’aspetto si presentano in sogno*.

Nel folio 19 rectola miniatura illustra il quarto gradino, dedicato all' obbedienza:
sotto il mezzo busto benedicente di Cristo in abiti dorati, che si sporge dalla
sfera celeste, si riconoscono Giovanni Climaco e il re Davide, identificati dalle
iscrizioni superiori. Il primo, con indosso I'abito monacale, discorre con tre
confratelli, uno dei quali ritratto con bastone, indicando con la mano sinistra
Cristo e con la destra il profeta; il secondo, con indosso clamide imperiale con
tablion, con la mano destra rivolta a Cristo discorre con le personificazioni delle
Virtu dell’Obbedienza (vrtakon) e del Pellegrinaggio, identificate dai tituli e con
capo chino, a loro volta seguite da tre monaci (Fig. 6)*. Sono qui rappresentati
due maestri spirituali che istruiscono i monaci sull'importanza dell’obbedienza
e dello straniamento nel percorso di ascesi: se la presenza di Giovanni ¢ dovuta
all’essere I'autore del trattato, quella di Davide all’espressa menzione nel testo

“ Siveda, in proposito, quanto scrive Basilio Magno, cfr. Opere ascetiche di Basilio di Cesarea, a
cura di M.B. Artioli, Torino 1980, p. 235.

# Liscrizione in greco sulla sinistra recita: «Il monaco in partenza per il cenobio del Louphadion».

# MARTIN, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 57, fig. 75; CORRIGAN,
Making of the Heavenly Ladder of John Climacus, Vat. gr. 394, p. 68, fig. 6.

4 CLIMACO, La Scala del paradiso, pp. 226-7.

# MARTIN, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 58, fig. 78.



533

della figura del salmista, identificato con lo stesso Davide, che intona il lamento:
«Chi mi dara ali come di colomba, per volare e trovare riposo?» (Sal 55,7). Grazie
alle Virtu del Pellegrinaggio e dell'Obbedienza, scrive Climaco, il monaco puo
raggiungere la meta finale:

Infatti il fiore precede sempre il frutto, e lo straniamento, sia del corpo sia della volonta,
precede ogni forma di obbedienza. Grazie a queste due Virtt, pertanto, come su ali d’oro,
I'anima santa si eleva senza indugio verso il cielo, e forse riguardo ad essa un cantore
ispirato potrebbe cantare: Chi mi dara ali come di colomba, per volare grazie alla vita
attiva e trovare riposo grazie alla contemplazione e all'umilta?+.

Resta da capire perché la Virtu del Pellegrinaggio sia stata rappresentata
con un albero in mano, nella fattispecie un cipresso sempreverde (Figg. 4-5).
Albero piuttosto longevo, alto, dalla chioma affusolata, dal tronco diritto e dalle
radici possenti, il cupressus sempervirens nel contesto di nostro interesse ha una
manifesta valenza escatologica e identifica il premio riservato a chi termina
la scalata e raggiunge la meta finale. Il riferimento scritturistico e al Libro del
profeta Osea, nel quale il Signore dice di sé: «Io sono come un cipresso sempre
verde, grazie a me si trova frutto» (Os 14,9). La Virtl, nell'indicare il percorso,
prefigura al monaco il premio finale, ovvero la vita eterna. Il simbolismo verticale
dell’albero rievoca I'ascensione dell'uomo, la scalata per cogliere il frutto o per
vedere Cristo, come nell’episodio evangelico di Zaccheo il pubblicano (cfr. Lc
19,1-10). A questo ¢ da aggiungere quanto afferma lo stesso Giovanni Climaco,
nel secondo gradino, a riguardo delle «piante delle virti» (Quta T@V dpeTdV):

Ho visto moltissime piante diverse delle virtt seminate da coloro che vivono nel
mondo e, come fango sotterraneo, innaffiate dalla vanagloria, fatte crescere da mania
di ostentazione, concimate da elogi e pero, trapiantate in terra deserta, arida per i laici e
senz’acqua — cioé I'acqua fetida della vanagloria -, subito si seccarono. Infatti le piante
acquatiche per natura non possono produrre frutto nelle palestre aspre e aride*.

Giovanni Climaco, con questa suggestiva metafora, insiste sulla fragilita delle
virtll che - paragonate a piante — necessitano di un terreno fertile per crescere
e portare frutto. La vanagloria inquina le radici delle virtu, frenandone la

4 CLIMACO, La Scala del paradiso, pp. 228-9. Sullo stretto legame tra vita attiva e contemplativa
in Oriente al tempo di Climaco, si vedano T. SpIpLiK, M. TENACE, R. CEMUS, Questions monastiques
en Orient, Roma 1999, pp. 202-3; CHRYSSAVGHIS, John Climacus, p. 29.

4 CLIMACO, La Scala del paradiso, pp. 214. Cfr. MARTIN, The Illustration of the Heavenly Ladder
of John Climacus, p. 56.



534

crescita e mettendone a repentaglio il raccolto. Mania di ostentazione ed elogi
sono concimi che, anziché nutrire la pianta, la avvelenano progressivamente e
la rendono sterile. Quando siffatte piante vengono trasferite nel deserto della
disciplina ascetica, per sua natura aspro e arido, appassiscono e muoiono.
Le virtl — avverte Climaco - richiedono un terreno spirituale lontano dalle
contaminazioni del mondo e irrigato dalle acque pure della fede, della Parola,
della carita e della disciplina.

In conclusione, le miniature tratte dal manoscritto Vaticano greco 394
dimostrano la centralita del pellegrinaggio, quale esperienza spiritualmente
trasformativa per il monaco, nel trattato ascetico di Giovanni Climaco, al punto
da assurgere al grado di Virtu. Nel deserto del suo cenobio, il monaco trapianta
'albero della Virtu e animato dalla santa perseveranza compie la scalata che
conduce al paradiso, luogo — come cantato dal salmista — del meritato riposo.



535 Teodoro De Giorgio
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

Fig. 1. Sinai, veduta del monte
Horeb e del monastero di
Santa Caterina. Wikimedia,
Gerd Eichmann, CC BY-

SA 4.0 https://commons.
wikimedia.org/wiki/
File:Sinai-Katharinenkloster-
46-Nordansicht-2009-gje.
jpgluselang=it.

Fig. 2. Sinai, secondo arco del
cosiddetto ‘sentiero dei gradini’
con iscrizione commemorativa,
databile tra sesto e settimo
secolo, dell'egumeno Giovanni
Climaco. Wikimedia, Grand
Parc - Bordeaux, CC BY-

SA 2.0 https://commons.
wikimedia.org/wiki/
File:Mont_Sina%C3%AF_-_
Egypte_o7-12_(7597110820).
jpg?uselang=it.

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it

536 Teodoro De Giorgio
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

Fig. 3. Scala Paradisi, fine del sec. XII, icona. Monte Sinai, Monastero di Santa Caterina.
Wikimedia, pubblico dominio https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_
Ladder_of Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.

jpg?uselang=it.

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Ladder_of_Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Ladder_of_Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Ladder_of_Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.jpg?uselang=it

537 Teodoro De Giorgio
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

Fig. 4. Giovanni Climaco,

Scala Paradisi
(Secondo gradino

- Pellegrinaggio),
1080-1099. Citta del
Vaticano, Biblioteca
Apostolica Vaticana,
Ms. Vat. Gr. 394,

f. 14v. Disegno
dell’Autore.

Fig. 5. Giovanni Climaco,
Scala Paradisi
(Terzo gradino -
Pellegrinaggio e
sogni), 1080-1099.
Citta del Vaticano,
Biblioteca Apostolica
Vaticana, Ms. Vat. Gr.
394, f. 17v. Disegno
dell’Autore.

Fig. 6. Giovanni Climaco,
Scala Paradisi (Quarto
gradino - Obbedienza),
1080-1099. Citta del
Vaticano, Biblioteca
Apostolica Vaticana,
Ms. Vat. Gr. 394,

f. 19r. Disegno
dell’Autore.

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2



