
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2024, 16/2

pp. 521-537

Open Access
© Teodoro De Giorgio 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
teodoro.degiorgio@alumni.sns.it
doi: 10.2422/2464-9201.202402_04

John Climacus’ Scala Paradisi  
as an ascetic pilgrimage ritual.  
The miniatures of the Greek Vatican manuscript 394  
(Constantinople, 1080-1099)
Teodoro De Giorgio

Abstract Composed around the middle of the 7th century, John Climacus’ Scala Paradisi 
was originally intended to outline a true ascetic pilgrimage, leading monks to the ultimate 
encounter with God. A journey, like pilgrimages to holy places, fraught with difficulties and 
obstacles, dangers and pitfalls, both material and spiritual. There are thirty in the difficult 
ascesis of a monk. Central is the third step, dedicated to the ascetic practice of living in a state 
of perpetual pilgrimage. The article aims to investigate the role of images, and specifically 
the miniatures of the Greek Vatican manuscript 394 (Constantinople, 1080-1099), in 
characterising the personification of the Virtue of Pilgrimage, which shows the monk the 
way forward.

Keywords John Climacus; Scala Paradisi; Virtue of Pilgrimage

Teodoro De Giorgio, art historian, holds a PhD in visual representation studies. His 
research is mainly focused on medieval iconography and iconology. He is the author of 
numerous publications in specialist journals and has participated as a speaker in national 
and international scholarly conferences. In June 2018, Pope Francis appointed him Knight of 
the Order of St. Sylvester for his commitment to the service of the Church’s cultural heritage. 
In May 2020, he obtained the National Scientific Habilitation as Associate Professor of Art 
History.

Peer review
Submitted	 24.07.2023
Accepted	 04.04.2024
Pubblished	 16.12.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769



Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2024, 16/2

pp. 521-537

Accesso aperto
© Teodoro De Giorgio 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
teodoro.degiorgio@alumni.sns.it
doi: 10.2422/2464-9201.202402_04

La Scala Paradisi di Giovanni Climaco  
quale rituale di pellegrinaggio ascetico.  
Le miniature del manoscritto Vaticano greco 394 
(Costantinopoli, 1080-1099)
Teodoro De Giorgio

Riassunto Composto intorno alla metà del VII secolo, la Scala Paradisi di Giovanni 
Climaco mirava, nelle originarie intenzioni dell’autore, a delineare un vero e proprio 
itinerario di pellegrinaggio ascetico che conduceva il monaco all’incontro ultimo con Dio. Un 
percorso, al pari dei pellegrinaggi verso i luoghi santi, irto di difficoltà e ostacoli, di pericoli 
e insidie, materiali e spirituali. Attraverso i suoi trenta gradini è descritta la difficile ascesi 
del monaco. Centrale è il terzo gradino, dedicato alla pratica ascetica di vivere in uno stato 
di continuo pellegrinaggio. L’articolo si propone di approfondire il ruolo delle immagini, e 
nello specifico delle miniature del manoscritto Vaticano greco 394 (Costantinopoli, 1080-
1099), nella caratterizzazione della personificazione della Virtù del Pellegrinaggio, che indica 
al monaco la strada da percorrere.

Parole chiave Giovanni Climaco; Scala Paradisi; Virtù del Pellegrinaggio

Teodoro De Giorgio, storico dell’arte, è dottore di ricerca in studi sulla rappresentazione 
visiva e nella sua attività di ricerca si occupa principalmente di iconografia e iconologia 
medievale. È autore di numerose pubblicazioni su riviste specialistiche e ha partecipato come 
relatore a convegni scientifici nazionali e internazionali. Nel giugno 2018, Papa Francesco lo 
ha nominato Cavaliere di San Silvestro Papa per il suo impegno al servizio del patrimonio 
culturale della Chiesa. Nel maggio 2020 ha ottenuto l’Abilitazione Scientifica Nazionale alle 
funzioni di professore associato di storia dell’arte.

Revisione fra pari
Inviato	 24.07.2023
Accettato	 04.04.2024
Pubblicato	 16.12.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769



Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

La Scala Paradisi di Giovanni Climaco  
quale rituale di pellegrinaggio ascetico.  
Le miniature del manoscritto Vaticano greco 394 
(Costantinopoli, 1080-1099)*

Teodoro De Giorgio

Il giuramento monastico, pronunciato davanti a Dio e agli uomini, comporta 
l’impegno a rinunciare alle proprie aspirazioni mondane e a farsi carico – come 
raccomandato da Cristo – della propria croce, per intraprendere il cammino 
verso la santità e il conseguente incontro con Dio: «Se qualcuno vuol venire 
dietro a me, rinneghi sé stesso, prenda la sua croce ogni giorno e mi segua» 
(Lc 9,23). Attraverso la custodia attenta dei propri sensi, il monaco (l’esicasta, 
il semi-anacoreta o il cenobita) intraprende un rigido cammino spirituale, 
sforzandosi di conquistare le virtù cristiane, prima fra tutte la carità. Tale rigido 
cammino di perfezione, fin dall’epoca paleocristiana, ha beneficiato di sussidi 
che si proponevano di accompagnare il monaco nella conquista della vetta. 

Testo fondamentale per la storia del monachesimo tardo antico e bizantino, la 
Scala Paradisi di Giovanni Climaco, egumeno del monastero del Monte Sinai, 
venne composta tra la fine del VI e il principio del VII secolo e mirava, nelle 
originarie intenzioni dell’autore, a delineare un vero e proprio itinerario di 
pellegrinaggio ascetico che conduceva il monaco all’incontro ultimo con Dio1. 
Un percorso, al pari dei pellegrinaggi verso i luoghi santi, irto di difficoltà e 
ostacoli, di pericoli e insidie, materiali e spirituali. Attraverso i suoi trenta gradini 
(trenta sono i capitoli del trattato, come gli anni della vita nascosta di Gesù Cristo 
precedenti il battesimo), è descritta la difficile ascesi del monaco, che impara dalla 
penitenza e dal discernimento a superare le difficoltà dell’itinerario spirituale2.

Lo stretto legame tra vita monastica e pellegrinaggio appare in tutta la sua 

*  Il presente contributo riprende e sviluppa, in forma assai più complessa, l’argomento che ho 
esposto al Convegno internazionale The Arts and Rituals of Pilgrimage, Cipro, Learning Resource 
Centre, Library Stelios Ioannou, 1-2 dicembre 2022, organizzato dal Centre for Medieval Arts and 
Rituals in collaborazione con l’Università di Cipro. 

1  Joannes Climacus, Scala Paradisi, in J.P. Migne, Patrologiae Cursus Completus. Series 
Graecae (d’ora in poi PG), Parisiis 1864, t. LXXXVIII, coll. 631-1164. In questa sede si farà ricorso 
all’edizione italiana dell’opera, curata da Rosa Maria Parrinello: Giovanni Climaco, La Scala del 
paradiso, a cura di R.M. Parrinello, Milano 2007.

2  Per la sua utilità spirituale il trattato ebbe una diffusione piuttosto precoce, cfr. T.G. Popova, 



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

524

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

evidenza proprio sul monte Sinai, luogo di teofanie (Fig. 1). Infatti, come 
testimonia la Peregrinatio ad Loca Sancta redatta dalla nobildonna Egeria sul 
finire del IV secolo, il pellegrino già allora doveva intraprendere un cammino di 
progressiva ascesa – fisica e spirituale – che, dalla chiesa monastica ai piedi della 
montagna, asilo di una colonia di eremiti che assicurava la custodia del luogo, 
lo conduceva alla chiesa del Roveto ardente, per poi giungere alla «Cappella di 
Elia» sulla santa Vetta3. Chiesa monastica e cappella di Elia erano collegate – e 
lo sono tuttora – dal cosiddetto «sentiero dei gradini», un percorso con scalini 
stretti e ripidi ricavato in una spaccatura naturale della roccia, che nella salita si fa 
sempre più aspro4. A tale proposito, non è improbabile che il tema letterario della 
scala quale simbolo dell’ascensione spirituale del monaco si ispirasse a elementi 
concreti della vita quotidiana sul Sinai5. D’altra parte, sussistono testimonianze 
di epoca bizantina che attestano l’uso del «sentiero dei gradini» da parte dei 
monaci, tra i quali lo stesso Giovanni Climaco. Nel 1960 la terza Michigan-
Princeton-Alexandria Expedition sul Monte Sinai individuò una iscrizione sul 
secondo arco del sentiero, databile tra sesto e settimo secolo, che recita: «Per la 
salvezza di abba Giovanni, egumeno» (Fig. 2)6. Ihor Ševčenko, che partecipò alla 
spedizione, identificò proprio in Climaco l’egumeno che commissionò l’arco7.

In questa sede non mi soffermerò sulla valenza simbolica di origine 
mesopotamica della scala, che vede nella celebre visione di Giacobbe (Gen 28, 11-

The Most Ancient Greek Manuscripts of the Ladder of John Climacus, «Scrinium», 12, 2016, pp. 
368-74.

3  Itinerarium Egeriae, a cura di A. Franceschini e R. Weber, in Itineraria et alia geographica: 
Itineraria Hierosolymitana. Itineraria Romana. Geographica («CCSL», 175), a cura di P. Geyer et 
al., Turnholti 1965, pp. 29-90; R. Weber, Appendix ad Itinerarium Egeriae, in Itineraria et alia 
geographica, pp. 91-103. Si vedano, inoltre, H. Sivan, Who was Egeria? Piety and Pilgrimage in the 
Age of Gratiam, «Harward Theological Review», 81, 1988, pp. 59-72; B. Flusin, Il monachesimo 
sinaitico al tempo di Giovanni Climaco, in Giovanni Climaco e il Sinai, Atti del IX convegno 
ecumenico internazionale di spiritualità ortodossa - sezione bizantina, Bose, 16-18 settembre 2001, 
a cura di S. Chialà e L. Cremaschi, Magnano 2002, pp. 27-55: 36; F.R. Stasolla, Gli itinerari dei 
pellegrini tra Oriente e Occidente. Paesaggi, uomini, culture, in Itinerari mediterranei fra IV e IX 
secolo. Città-capitale e Deserto-monastico, Atti del convegno, Genova, 11-12-13 novembre 2010, a 
cura di B. Astrua, Torino 2013, pp. 138-64.

4  I. Finkelstein, Byzantine Monastic Remains in the Southern Sinai, «Dumbarton Oaks Papers», 
39, 1985, pp. 39-79: 55.

5  Di questo parere è la Parrinello, cfr. Climaco, La Scala del paradiso, p. 35.
6  L’iscrizione è in greco: «Ϯ ϓπὲρ σωτηρίᾳς τοῡ | άββᾷ Ίωάν[ν]ου τοῡ | ήγουμένου καὶ […]». 
7  I. Ševčenko, The early period of the Sinai Monastery in the Light of its inscriptions, «Dumbarton 

Oaks Papers», 20, 1966, pp. 255-64: 263, 257, figg. 11a-b.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

525

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

22) un collegamento tra cielo e terra, tra Dio e il suo servitore8. Tuttavia, merita 
menzione la fortuna della scala tra i Padri della Chiesa, che l’hanno adottata 
come modello di ascensione spirituale, sancendo la sua definitiva affermazione 
iconografica a partire dal IV secolo: emblematiche sono le lampade a olio con 
il motivo della scala rinvenute all’interno di numerose tombe giudaiche in 
Palestina e i graffiti presenti sulle mura di Dura Europo9. I Padri insistono nel 
distinguere tra valenza spirituale e valenza escatologica della scala. Questioni di 
non poco conto, fondamentali per la comprensione del trattato di Climaco e delle 
sue rappresentazioni iconografiche successive. Se la scala spirituale rappresenta 
l’ascesa in interiore homine – fatta di progressioni, discese, interruzioni, cadute e 
risalite – nei diversi gradi delle virtù durante la vita terrena, la scala escatologica 
rappresenta l’ascesa al cielo dell’anima dopo la morte, che può avere esito 
fausto o infausto in relazione al giudizio finale. La prima scalata, dunque, è 
in preparazione alla seconda. D’altra parte, la stessa vita dei monaci sinaiti è, 
come scrive Procopio di Cesarea nel trattato sugli edifici costruiti e restaurati da 
Giustiniano, una preparazione scrupolosa all’incontro con Cristo10.

Il percorso ascensionale della Scala Paradisi comincia con il ritiro dal mondo, 
condizione imprescindibile per raggiungere l’anacoresi11. Nel primo gradino, 
Giovanni getta le basi dell’intera scalata, precisando che il monaco è una 
creatura angelica che dimora in un corpo mortale, per questa ragione medita 
incessantemente sulla morte per soggiogare la propria carne (al tema della 
meditatio mortis è dedicato il sesto gradino): «Monaco è violenza continua alla 
propria natura e custodia incessante dei sensi»12. Per far comprendere al monaco 
l’utilità del suo trattato ascetico per la buona riuscita della scalata, Giovanni 
ricorre al modello biblico di Mosè, menzionato anche nel prosieguo del testo13. 
Come il popolo di Israele, senza un mediatore e una guida ispirata, sarebbe stato 
condannato a rimanere in stato di schiavitù in Egitto, allo stesso modo il monaco, 

8  M. Leglay, Le symbolisme de l’échelle sur les stèles africaines dédiées à Saturne, «Latomus», 
23/1, 1964, pp. 213-46: 230-1.

9  C. Heck, Lìéchelle céleste dans l’art du Moyen Âge. Una image de la quête du ciel, Paris 1997, 
pp. 26-7.

10  Procop., Aed., in Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, a cura di K.W. Dindorf, Bonn 1838, 
vol. III, pp. 326-7. Per l’edizione moderna si veda Procop., Gli edifici, a cura di C. dell’Osso, Città 
del Vaticano 2018.

11  Climaco, La Scala del paradiso, p. 202.
12  Ibid.
13  Il richiamo a Mosè era già presente nel Midrash Rabbah, che allegorizza la scala di Giacobbe 

come una prefigurazione dell’arrivo di Mosè sul Sinai, cfr. P. Cox Miller, Il sogno nella tarda 
antichità, Roma 2004, p. 115.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

526

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

privo della guida esperta di un padre spirituale in possesso delle virtù monastiche 
e ispirato dallo Spirito Santo, farebbe molta fatica a progredire nella scalata verso 
la perfezione14.

Quanti di noi vogliamo andarcene dall’Egitto e sfuggire al faraone, certamente abbiamo 
bisogno anche noi di un Mosè e di un mediatore davanti a Dio e dopo Dio, al fine di 
tendere le mani a Dio per noi, stando tra azione e contemplazione, perché coloro che 
sono guidati da lui possano attraversare il mare dei peccati e volgere in fuga l’Amalek 
delle passioni. Si sono illusi dunque quanti confidano in sé stessi e pensano di non aver 
bisogno di nessuno che li guidi. Coloro che uscirono dall’Egitto ebbero come guida Mosè 
[…] assomigliano a coloro che sono guariti dalle passioni dell’anima grazie alla cura dei 
medici […] E infatti noi abbiamo bisogno di una persona molto esperta e di un medico 
a seconda del livello di cancrena delle nostre ferite15.

La figura del padre spirituale, che incarna un Mosè mediatore tra il monaco 
peregrinante in terra e Dio, è centrale nell’opera di Climaco16. Per questa ragione 
virtù cardinale della vita cenobitica è l’obbedienza17: «Come una nave che ha un 
buon nocchiero – rivela Climaco – approda al porto senza pericolo, con l’aiuto di 
Dio, così anche l’anima che ha un buon pastore sale facilmente al cielo, anche se 
ha commesso molti peccati»18. Al ritiro dal mondo devono corrispondere, come 
si apprende dal secondo gradino, la rinuncia agli affetti terreni, alla vanagloria 
e, soprattutto, alla propria volontà. Il monaco in tutto obbediente alla sua guida 
spirituale «farà parte – secondo Climaco – del coro dei martiri», proprio per aver 
sottomesso la sua volontà19. Palese è il richiamo al pensiero di Basilio Magno e 
alla sua concezione di «martirio della volontà», che contraddistingue, nel periodo 

14  I. Hausherr, Direction spirituelle en Orient autrefois, Roma 1955, pp. 10, 186; P. Evdokimov, 
La direzione spirituale nella tradizione delle chiese. La chiesa orientale. L’arte dei Padri spirituali, in 
Mostagogia e direzione spirituale, a cura di E. Ancilli, Roma-Milano 1985, pp. 529-34: 533. Sulla 
paternità spirituale si vedano, in sintesi, L. Regnant, Vita quotidiana dei Padri del deserto, Casale 
Monferrato 1994; A. Guillaumont, L’enseignement spirituel des moines d’Égypte: la formation 
d’une tradition, in Le Maître spirituel selon les grandes traditions et d’après des témoignages 
contemporains, a cura di L. Silburn, Parigi 1983, pp. 143-54; L. Cremaschi, La paternità spirituale 
nei padri del deserto, «Parola, spirito, vita», 1, 1999, pp. 237-46.

15  Climaco, La Scala del paradiso, pp. 203-4.
16  J. Duffy, Embellishing the Steps: Elements of Presentation and Style in ‘The Heavenly Ladder’ 

of John Climacus, «Dumbarton Oaks Papers», 53, 1999, pp. 1-17.
17  All’obbedienza Climaco dedica il quarto gradino (il più lungo dell’intera opera).
18  Climaco, La Scala del paradiso, p. 478.
19  Ibid., p. 253.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

527

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

di pace vissuto dalla Chiesa a seguito dell’editto costantiniano del 313, la nuova 
forma di imitazione delle virtù dei martiri, soprattutto della pazienza, da parte 
del cristiano nella quotidianità della vita20.

Centrale per la presente indagine è il terzo gradino, dedicato alla xeniteia (in 
greco, ξενιτεία), ovvero alla pratica ascetica dei monaci di vivere in uno stato 
di continuo pellegrinaggio, come stranieri nel mondo sull’esempio di Cristo21. I 
fondamenti scritturistici di questa antica pratica aiutano a comprendere meglio 
il concetto: «Vattene dal tuo paese – ordina Dio ad Abramo –, dalla tua patria e 
dalla casa di tuo padre, verso il paese che io ti indicherò» (Gn 12,1). Il pio israelita 
nel rivolgersi a Dio fa memoria delle proprie peregrinazioni:

Mio padre era un Arameo errante; scese in Egitto, vi stette come un forestiero con poca 
gente e vi diventò una nazione grande, forte e numerosa. Gli Egiziani ci maltrattarono, 
ci umiliarono e ci imposero una dura schiavitù. Allora gridammo al Signore, al Dio 
dei nostri padri, e il Signore ascoltò la nostra voce, vide la nostra umiliazione, la nostra 
miseria e la nostra oppressione; il Signore ci fece uscire dall’Egitto con mano potente e 
con braccio teso, spargendo terrore e operando segni e prodigi, e ci condusse in questo 
luogo e ci diede questo paese, dove scorre latte e miele22.

Il salmista, a sua volta, implora il Signore di ascoltare la sua preghiera, «poiché 
io sono un forestiero, uno straniero come tutti i miei padri» (Sal 39,13); Paolo 
rivela che quanti, come Abramo, vivono da «stranieri e pellegrini sopra la terra» 
(Eb 11,13) sono degni della patria celeste; anche Pietro esorta i cristiani a vivere 
«come stranieri e pellegrini» nel mondo (1 Pt 2,11). Negli Apoftegmi dei Padri 
del deserto è contenuta una pregnante definizione di tale stile di vita: «Un altro di 
noi gli chiese [ad abba Pisto]: “Padre, che cosa significa vivere da stranieri?”. Gli 
disse: “Taci e in qualsiasi luogo tu vada, di’: “Non mi riguarda. Questo è vivere da 
stranieri”»23. Giovanni Climaco è ancora più chiaro in proposito: «Straniamento 
è in effetti separazione da ogni cosa per rendere il pensiero inseparabile da Dio 

20  Basilio di Cesarea, I martiri, a cura di M. Girardi, Roma 1999, p. 27.
21  Sull’argomento si vedano: A. Guillaumont, Le dépaysement comme forme d’ascèse, dans le 

monachisme ancien, in Id., Aux origines du monachisme chrétien. Pour une phénomenologie du 
monachisme, Bégrolles-en-Muges 1979, pp. 89-116; J. Pauli, Peri xeniteia: über das Fremdsein. 
Die Dritte Stufe der Leiter des Johannes Klimakos, «Studia monastica», 41, 1999, pp. 35-51; L. 
Kamperidis, La ‘xeniteia’ in Giovanni Climaco, in Giovanni Climaco e il Sinai, pp. 161-70; Climaco, 
La Scala del paradiso, pp. 578-9.

22  Dt 26,5-9.
23  Palladius Helenopolitanus Episcopus, Apophthegmata Patrum, in PG, 1864, t. LXV, coll. 

71-440: 373-374. Si vedano, inoltre: Vita e detti dei Padri del deserto, a cura di L. Mortari, Roma 



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

528

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

[…] colui che vive da straniero per il Signore non deve più avere relazioni, perché 
non sembri vagabondare per le sue passioni»24. Ancora una volta, Climaco 
individua il modello in Mosè:

Fuggi l’Egitto senza voltarti: infatti i cuori che sono tornati là non videro Gerusalemme, la 
terra dell’impassibilità […] quel famoso Mosè che vide Dio, inviato da Dio per la salvezza 
del suo popolo, ha affrontato molti pericoli in Egitto, cioè le tenebre del mondo25.

Tale approccio si rifaceva alle catechesi primitive che consideravano la vita 
terrena come un esilio in vista della meta finale26. Per affrontare questo esilio 
e compiere la scalata, Climaco precisa che il monaco, oltre alle indicazioni del 
padre spirituale, deve seguire una disciplina ferrea, che ogni gradino consente 
di apprendere. L’autore ricorre al cosiddetto «alfabeto della mente», tipico 
della tradizione monastica, nel quale tuttavia non c’è corrispondenza tra lettere 
(greche) e concetti. In funzione del destinatario, Climaco stila due tipologie di 
alfabeto: per principianti e per coloro che aspirano alla perfezione.

Il miglior alfabeto per tutti e questo: Α obbedienza, Β digiuno, Γ cilicio, Δ cenere, Ε 
lacrime, Ζ confessione, Η silenzio, Θ umiltà, Ι veglia, Κ coraggio, Λ freddo, Μ fatica, Ν 
sofferenza, Ξ disprezzo di sé, Ο contrizione, Π mancanza di rancore, Ρ amore fraterno, Σ 
mitezza, Τ fede semplice e sincera, Υ mancanza di preoccupazioni mondane, Φ odio privo 
d’odio nei confronti dei propri genitori, Χ rinuncia agli affetti, Ψ semplicità congiunta a 
innocenza, Ω umiliazione volontaria […] Questo è il criterio, la misura e la legge degli 
spiriti e dei corpi che arrivano alla perfezione nella propria pietà: Α cuore libero da 
prigionia, Β amore perfetto, Γ fonte d’umiltà, Δ emigrazione della mente, Ε presenza 
di Cristo, Ζ inviolabilità della luce e della preghiera, Η abbondanza dell’illuminazione 
di Dio, Θ desiderio della morte, Ι odio della vita, Κ fuga dal corpo, Λ intercessore del 
mondo, Μ colui che per così dire può forzare Dio, Ν celebratore della liturgia con gli 
angeli, Ξ abisso di conoscenza, Ο casa dei misteri, Π custode dei segreti, Ρ salvatore degli 
uomini, Σ odio per i demoni, Τ signore delle passioni, Υ padrone del corpo, Φ protettore 
della natura, Χ alieno da peccato, Ψ dimora dell’impassibilità, Ω imitazione del Signore 
grazie all’aiuto del Signore27.

1999, pp. 297 note, 426; D. Burton-Christie, The Word in the desert: scripture and the quest for 
holiness in early Christian monasticism, Oxford 1993, pp. 76-84.

24  Climaco, La Scala del paradiso, pp. 219-20.
25  Ibid., p. 2221.
26  Cfr. 1 Pt 1,1-17; Col 3,1-4; Fil 3,20.
27  Climaco, La Scala del paradiso, pp. 439-40.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

529

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

Solo a partire dall’XI secolo il trattato ascetico di Climaco – come documentato 
da John Rupert Martin nel suo pionieristico studio del 1954 – sarà oggetto di 
interesse da parte della miniatura bizantina28. Martin individua due tipologie di 
illustrazioni. La più antica era una rappresentazione schematica della scala sul 
bordo destro della pagina con i monaci in ascesa e l’effigie di Cristo in alto, in 
attesa di accogliere a braccia aperte coloro che terminano il percorso, e del drago 
in basso, in attesa di ghermire coloro che precipitano. I numeri e titoli di ogni 
capitolo sono scritti all’interno o in prossimità di ciascun gradino e sono leggibili 
dal basso verso l’alto. È questo il caso del folio 194 recto del codice Garrett 16, 
redatto a Costantinopoli nel 1081 e conservato alla Princeton University Library: 
Climaco, ritratto a sinistra, esorta i monaci a compiere la scalata e a guardare alla 
croce di Cristo per resistere alle tentazioni e giungere così alla meta29.

La scala può trovarsi anche in diagonale e identificare composizioni a tutta 
pagina, influenzate dalle immagini bizantine della Scala di Giacobbe e del 
Giudizio Universale, con monaci intenti ad andare incontro a Cristo a braccia 
aperte, mentre subiscono vessazioni da parte di diavoli alati che sono causa di 
caduta nelle fauci del drago30. Il folio 2 recto del manoscritto Vaticano greco 1754, 

28  J.R. Martin, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, Princeton-London 
1954. Si vedano inoltre: N. Patterson Ševčenko, Monastic Challenges: Some Manuscripts of the 
Heavenly Ladder, in Byzantine Art: Recent Studies, a cura di C. Hourihane, Princeton 2009, pp. 
39-62; J. Waring, Byzantine Book Culture, in A Companion to Byzantium, a cura di L. James, 
Oxford 2010, pp. 276-88; M. Evangelatou, The Heavenly Ladder, in A Companion to Byzantine 
Illustrated Manuscripts, a cura di V. Tsamakda, Leiden-Boston 2017, pp. 407-417.

29  W. Hörandner, Das byzantinische Epigramm und das heilige Kreuz: einige Beobachtungen 
zu Motiven und Typen, in La Croce: Iconografia e interpretazione (secoli I-inizio XVI), a cura di 
B. Ulianich, 3 voll., Napoli-Roma 2007, vol. 3, pp. 107-25: 116-7; S. Kotzabassi, Manuscripts 
Speaking: The History of Readership and Ownership, in Byzantine Art: Recent Studies. Essays in 
honor of Lois Drewer, a cura di C. Hourihane, Tempe 2009, pp. 171-84: 172; Ševčenko, Monastic 
Challenges, p. 50; S. Kotzabassi, N. Patterson Ševčenko, D. Skemer, Greek manuscripts at 
Princeton, Sixth to Nineteenth Century: A Descriptive Catalogue, Princeton 2010, pp. 122-3, fig. 167; 
K. Corrigan, N.P. Ševčenko, ‘The teaching of the ladder’: The Message of the Heavenly Ladder 
Image in Sinai ms. gr. 417, in Images of the Byzantine World. Visions, Messages and Meanings. 
Studies presented to Leslie Brubaker, a cura di A. Lymberopoulou, Farnham-Burlington 2011, pp. 
99-120; A. Rhoby, Ausgewählte Byzantinische Epigramme in Illuminierten Handschriften, Wien 
2018, pp. 509-15.

30  Si vedano, a titolo di esempio, il folio 421v del manoscritto 376, risalente all’XI secolo, del 
monastero di Vatopedi sul Monte Athos, il folio 2r del contemporaneo codice Vaticano greco 1754 
della Biblioteca Apostolica Vaticana e il folio 15v del manoscritto gr. 418, databile al 1100, del 
monastero di Santa Caterina al Monte Sinai.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

530

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

miniato sul finire dell’XI secolo e conservato alla Biblioteca Apostolica Vaticana, 
illustra tale scena con la presenza nell’angolo in basso a destra dell’autorità guida 
di Climaco che, con la mano destra sollevata, esorta a resistere all’assalto dei 
demoni31. A colpire in questa miniatura è la presenza dei laici, insieme ai monaci 
e agli eremiti, incapaci di resistere alle seduzioni dei vizi incarnati dai demoni. 
Precisa Climaco, infatti, che i demoni altro non sono che i vizi derivanti dalle 
passioni32: «Tutte le guerre dei demoni contro di noi si verificano per questi tre 
motivi: a causa dell’amore per i piaceri o a causa della superbia o per invidia 
dei demoni»33. Per vincerli il monaco deve sviluppare l’impassibilità (l’apatheia) 
ed essere in grado di identificare – sulla base dell’insegnamento dell’eremita 
sinaita Giorgio Arselaita, contemporaneo di Climaco – i demoni, che attaccano 
l’esicasta in precisi momenti del giorno: «Al mattino muovono il loro assalto 
per lo più i demoni della vanagloria e della concupiscenza, a mezzogiorno quelli 
dell’accidia, della tristezza e dell’ira, alla sera i tiranni del ventre»34. Solo il teleios, 
colui che rifacendosi all’insegnamento di Paolo distingue tra uomo esteriore 
e uomo interiore (cfr. 2 Cor 4,16; Rm 7,22) ed esercita il pieno controllo sui 
suoi sensi corporali mediante quelli spirituali, raggiunge la meta del cammino 
di perfezione35. Come rivela la celebre icona del monastero di Santa Caterina al 
Monte Sinai, la rappresentazione in diagonale della scala ebbe grande fortuna nei 
secoli successivi come soggetto iconografico autonomo (Fig. 3)36.

31  T. Avner, The Recovery of an Illustrated Byzantine Manuscript of the Early XIIth Century, 
«Byzantion», 54, 1984, pp. 5-25: 7-19; W. Cahn, Ascending to and Descending from Heaven: Ladder 
Themes in Early Medieval Art, in Santi e demoni nell’alto Medioevo occidentale (secoli V-XI), Atti 
della XXXVI settimana di studio, Spoleto, 7-13 aprile 1988, a cura del Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo, Spoleto 1989, p. 719, fig. 13; M. D’Agostino, E. Lugato, San Giovanni 
Climaco, Scala Paradisi; Canon in sanctas scalas; Liber ad Pastorem, in Oriente cristiano e santità: 
figure e storie di santi tra Bisanzio e l’Occidente, catalogo della mostra, Roma, 2 luglio-14 novembre 
1998, a cura di S. Gentile, Milano-Roma 1998, pp. 181-5, n. 21; N. Patterson Ševčenko, The 
Heavenly Ladder images in Patmos ms.122: a 12th-century painter’s guide?, «Νέα Ῥώμη», 6, 2009, 
pp. 393-406: 394, 401.

32  J. Chryssavghis, John Climacus: From the Egyptian Desert to the Sinaite Mountain, Londra 
2004, pp. 165-208.

33  Climaco, La Scala del paradiso, p. 449.
34  Ibid., pp. 493-4.
35  Ibid., p. 307.
36  K. Corrigan, Icon with the Heavenly Ladder of John Klimax, in Glory of Byzantium. Art and 

Culture of the Middle Byzantine Era 843-1261, Catalogo della mostra, New York, 11 marzo-6 luglio 
1997, a cura di H.C. Evans e W.D. Wixom, New York 1997, p. 376, n. 247; M. Vassilaki, Icon of 
the Heavenly Ladder of St John Klimakos, in Byzantium 330-1453, Catalogo della mostra, London, 



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

531

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

La seconda tipologia di immagini individuata dal Martin, cronologicamente più 
tardiva e complessa, identifica miniature a corredo dell’intero testo di Climaco, 
contraddistinte da caratteri di originalità e indipendenza iconografica tra le 
differenti redazioni. Il successo di tali codici è attribuito dal Martin all’interesse 
per la letteratura ascetica dei primi secoli da parte del monachesimo del tardo 
Medioevo.

A questa seconda tipologia sono da riferire tre miniature, contenute nel 
manoscritto Vaticano greco 394, redatto a Costantinopoli tra 1080 e 1099 e 
conservato alla Biblioteca Apostolica Vaticana37. Aspetto interessante ai fini della 
presente indagine è che il monaco è ritratto in compagnia della personificazione 
della Virtù del Pellegrinaggio. Tra le versioni più belle ed elaborate del trattato 
(Princeton Garrett Ms. 16, Vaticano greco 394, Sinai greco 418), il codice 
vaticano è per certo quello contraddistinto da elementi di maggiore originalità38.

Nel folio 14 verso la miniatura illustra il secondo gradino, dedicato al distacco 
dagli affetti terreni: un monaco – con sguardo e mani rivolte al cielo – è in cima 
alla scala, della quale si distinguono solo due pioli; al centro, un uomo e una 
donna, identificati dall’iscrizione superiore come i genitori del monaco, sono 
raffigurati in posa dolente davanti alla loro abitazione; accanto a loro, il monaco, 
con il classico bordone del pellegrino sul quale è fissato un cesto in vimini, è 
pronto a percorrere il sentiero che conduce al koinobion di «Louphadion» a 
Costantinopoli, incamminandosi nella direzione indicata dalla personificazione 
della Virtù del Pellegrinaggio, identificata dall’iscrizione laterale greca (Ή 
ξενιτ[εία]) e con un albero nella mano sinistra (Fig. 4)39. L’intera iscrizione recita: 
«Il Pellegrinaggio dice: “Parti verso la benedetta obbedienza”». È qui rappresentato 
il distacco dalla propria famiglia e da ogni vincolo di attaccamento alla vita – la 

25 ottobre 2008-22 marzo 2009, a cura di R. Cormack e Ead., London 2008, p. 462, n. 323; E. Ene 
D-Vasilescu, The Last Wonderful thing. The icon of the Heavenly Ladder, in Wonderful Things. 
Byzantium through its Art, a cura di L. James e A. Eastmond, Farnham 2013, pp. 176-84, con 
bibliografia.

37  K. Corrigan, Making of the Heavenly Ladder of John Climacus, Vat. gr. 394, «Word & Image», 
12, 1996, pp. 61-93; F. D’Aiuto, Su alcuni copisti di codici miniati mediobizantini, «Byzantion», 57, 
1997, pp. 5-59: 25-34; S. Kotzampasse, Βυζαντινὰ χειρόγραφα ἀπὸ τὰ μοναστήρια τῆς Μίκρας 
Ἀσίας, Atene 2004, pp. 85-8, fig. 16.

38  Si veda in proposito Martin, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 122.
39  Ibid., pp. 56-57, fig. 74; Corrigan, Making of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 67, fig. 

5. Sul monastero di San Giovanni Prodromo, noto come «Louphadion», a Costantinopoli, cfr. R. 
Janin, La géographie ecclésiastique de l’empire byzantin: Le siège de Constantinople et le patriarchat 
oecumenique, III: Les églises et les monastères, Parigi 1969, pp. 418-9.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

532

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

cosiddetta «aprospatheia» (απροσπάθεια) – che consente di intraprendere la via 
della sequela Christi e di raggiungere così la vetta della scala40.

Nel folio 17 verso la miniatura illustra il terzo gradino, dedicato alla «xeniteia»: 
a sinistra, un monaco con bordone e cesto è intento a percorrere il sentiero 
che gli viene indicato dalla Virtù del Pellegrinaggio, identificata dall’iscrizione 
superiore e anche in questo caso con un albero nella mano sinistra41; a destra, in 
un ambiente urbano, il monaco dormiente è affiancato da due angeli, mentre alle 
estremità figurano un uomo e una donna, ancora una volta identificati come i 
genitori del monaco dall’iscrizione laterale, e una coppia di martiri con clamide, 
identificati dall’iscrizione superiore (Fig. 5)42. L’iscrizione precisa che, in realtà, 
si tratta di demoni che hanno assunto le sembianze di angeli, martiri e familiari 
del monaco. È qui rappresentata la condizione di straniamento del monaco nella 
sua vita quotidiana, sottoposta durante il sonno, e il relativo sogno, all’assalto dei 
demoni che gli arrecano turbamento.

I demoni cercheranno di turbarci mediante i sogni, mostrandoci i nostri familiari che 
si percuotono, o muoiono o, a causa nostra, sono in preda al dolore e stanno male […] 
Spesso i demoni assumono il sembiante dell’angelo della luce e dei martiri, e avvicinandosi 
a noi con quell’aspetto si presentano in sogno43.

Nel folio 19 recto la miniatura illustra il quarto gradino, dedicato all’obbedienza: 
sotto il mezzo busto benedicente di Cristo in abiti dorati, che si sporge dalla 
sfera celeste, si riconoscono Giovanni Climaco e il re Davide, identificati dalle 
iscrizioni superiori. Il primo, con indosso l’abito monacale, discorre con tre 
confratelli, uno dei quali ritratto con bastone, indicando con la mano sinistra 
Cristo e con la destra il profeta; il secondo, con indosso clamide imperiale con 
tablion, con la mano destra rivolta a Cristo discorre con le personificazioni delle 
Virtù dell’Obbedienza (υπακοή) e del Pellegrinaggio, identificate dai tituli e con 
capo chino, a loro volta seguite da tre monaci (Fig. 6)44. Sono qui rappresentati 
due maestri spirituali che istruiscono i monaci sull’importanza dell’obbedienza 
e dello straniamento nel percorso di ascesi: se la presenza di Giovanni è dovuta 
all’essere l’autore del trattato, quella di Davide all’espressa menzione nel testo 

40  Si veda, in proposito, quanto scrive Basilio Magno, cfr. Opere ascetiche di Basilio di Cesarea, a 
cura di M.B. Artioli, Torino 1980, p. 235.

41  L’iscrizione in greco sulla sinistra recita: «Il monaco in partenza per il cenobio del Louphadion».
42  Martin, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 57, fig. 75; Corrigan, 

Making of the Heavenly Ladder of John Climacus, Vat. gr. 394, p. 68, fig. 6.
43  Climaco, La Scala del paradiso, pp. 226-7.
44  Martin, The Illustration of the Heavenly Ladder of John Climacus, p. 58, fig. 78.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

533

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

della figura del salmista, identificato con lo stesso Davide, che intona il lamento: 
«Chi mi darà ali come di colomba, per volare e trovare riposo?» (Sal 55,7). Grazie 
alle Virtù del Pellegrinaggio e dell’Obbedienza, scrive Climaco, il monaco può 
raggiungere la meta finale:

Infatti il fiore precede sempre il frutto, e lo straniamento, sia del corpo sia della volontà, 
precede ogni forma di obbedienza. Grazie a queste due Virtù, pertanto, come su ali d’oro, 
l’anima santa si eleva senza indugio verso il cielo, e forse riguardo ad essa un cantore 
ispirato potrebbe cantare: Chi mi darà ali come di colomba, per volare grazie alla vita 
attiva e trovare riposo grazie alla contemplazione e all’umiltà?45.

Resta da capire perché la Virtù del Pellegrinaggio sia stata rappresentata 
con un albero in mano, nella fattispecie un cipresso sempreverde (Figg. 4-5). 
Albero piuttosto longevo, alto, dalla chioma affusolata, dal tronco diritto e dalle 
radici possenti, il cupressus sempervirens nel contesto di nostro interesse ha una 
manifesta valenza escatologica e identifica il premio riservato a chi termina 
la scalata e raggiunge la meta finale. Il riferimento scritturistico è al Libro del 
profeta Osea, nel quale il Signore dice di sé: «Io sono come un cipresso sempre 
verde, grazie a me si trova frutto» (Os 14,9). La Virtù, nell’indicare il percorso, 
prefigura al monaco il premio finale, ovvero la vita eterna. Il simbolismo verticale 
dell’albero rievoca l’ascensione dell’uomo, la scalata per cogliere il frutto o per 
vedere Cristo, come nell’episodio evangelico di Zaccheo il pubblicano (cfr. Lc 
19,1-10). A questo è da aggiungere quanto afferma lo stesso Giovanni Climaco, 
nel secondo gradino, a riguardo delle «piante delle virtù» (φυτὰ τῶν ἀρετῶν):

Ho visto moltissime piante diverse delle virtù seminate da coloro che vivono nel 
mondo e, come fango sotterraneo, innaffiate dalla vanagloria, fatte crescere da mania 
di ostentazione, concimate da elogi e però, trapiantate in terra deserta, arida per i laici e 
senz’acqua – cioè l’acqua fetida della vanagloria –, subito si seccarono. Infatti le piante 
acquatiche per natura non possono produrre frutto nelle palestre aspre e aride46.

Giovanni Climaco, con questa suggestiva metafora, insiste sulla fragilità delle 
virtù che – paragonate a piante – necessitano di un terreno fertile per crescere 
e portare frutto. La vanagloria inquina le radici delle virtù, frenandone la 

45  Climaco, La Scala del paradiso, pp. 228-9. Sullo stretto legame tra vita attiva e contemplativa 
in Oriente al tempo di Climaco, si vedano T. Špidlík, M. Tenace, R. Cemus, Questions monastiques 
en Orient, Roma 1999, pp. 202-3; Chryssavghis, John Climacus, p. 29.

46  Climaco, La Scala del paradiso, pp. 214. Cfr. Martin, The Illustration of the Heavenly Ladder 
of John Climacus, p. 56.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

534

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

crescita e mettendone a repentaglio il raccolto. Mania di ostentazione ed elogi 
sono concimi che, anziché nutrire la pianta, la avvelenano progressivamente e 
la rendono sterile. Quando siffatte piante vengono trasferite nel deserto della 
disciplina ascetica, per sua natura aspro e arido, appassiscono e muoiono. 
Le virtù – avverte Climaco  – richiedono un terreno spirituale lontano dalle 
contaminazioni del mondo e irrigato dalle acque pure della fede, della Parola, 
della carità e della disciplina.

In conclusione, le miniature tratte dal manoscritto Vaticano greco 394 
dimostrano la centralità del pellegrinaggio, quale esperienza spiritualmente 
trasformativa per il monaco, nel trattato ascetico di Giovanni Climaco, al punto 
da assurgere al grado di Virtù. Nel deserto del suo cenobio, il monaco trapianta 
l’albero della Virtù e animato dalla santa perseveranza compie la scalata che 
conduce al paradiso, luogo – come cantato dal salmista – del meritato riposo.



Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

535

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

Fig. 1. Sinai, veduta del monte 
Horeb e del monastero di 
Santa Caterina. Wikimedia, 
Gerd Eichmann, CC BY-
SA 4.0 https://commons.
wikimedia.org/wiki/
File:Sinai-Katharinenkloster-
46-Nordansicht-2009-gje.
jpg?uselang=it.

Fig. 2. Sinai, secondo arco del 
cosiddetto ‘sentiero dei gradini’ 
con iscrizione commemorativa, 
databile tra sesto e settimo 
secolo, dell’egumeno Giovanni 
Climaco. Wikimedia, Grand 
Parc - Bordeaux, CC BY-
SA 2.0 https://commons.
wikimedia.org/wiki/
File:Mont_Sina%C3%AF_-_
Egypte_07-12_(7597110820).
jpg?uselang=it.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sinai-Katharinenkloster-46-Nordansicht-2009-gje.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mont_Sina%C3%AF_-_Egypte_07-12_(7597110820).jpg?uselang=it


Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

536

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

Fig. 3. Scala Paradisi, fine del sec. XII, icona. Monte Sinai, Monastero di Santa Caterina. 
Wikimedia, pubblico dominio https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_
Ladder_of_Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.
jpg?uselang=it.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Ladder_of_Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Ladder_of_Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.jpg?uselang=it
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:The_Ladder_of_Divine_Ascent_Monastery_of_St_Catherine_Sinai_12th_century.jpg?uselang=it


Teodoro De Giorgio  
La Scala Paradisi di Giovanni Climaco quale rituale di pellegrinaggio ascetico

537

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/2

Fig. 4. Giovanni Climaco, 
Scala Paradisi 
(Secondo gradino 
- Pellegrinaggio), 
1080-1099. Città del 
Vaticano, Biblioteca 
Apostolica Vaticana, 
Ms. Vat. Gr. 394, 
f. 14v. Disegno 
dell’Autore.

Fig. 5. Giovanni Climaco, 
Scala Paradisi 
(Terzo gradino - 
Pellegrinaggio e 
sogni), 1080-1099. 
Città del Vaticano, 
Biblioteca Apostolica 
Vaticana, Ms. Vat. Gr. 
394, f. 17v. Disegno 
dell’Autore.

Fig. 6. Giovanni Climaco, 
Scala Paradisi (Quarto 
gradino - Obbedienza), 
1080-1099. Città del 
Vaticano, Biblioteca 
Apostolica Vaticana, 
Ms. Vat. Gr. 394, 
f. 19r. Disegno 
dell’Autore.


