ISSN 0392-095X
E-ISSN  3035-3769

Classe di Lettere e Filosofia
serie 5/2024, 16/1
pp- 280-321

L’ideale di eguaglianza nella citta greca
di eta imperiale

Adolfo La Rocca

Abstract This paper aims to document the persistence of an ideal of equality in the
Greek city of the early imperial age. Through the analysis of hitherto neglected evidence,
it suggests that, despite growing social polarisation, this ideal continued to play a rel-
evant role, preventing the hardening of differences into a formal hierarchy.

Keywords Greek Cities; Equality; Roman Empire

Adolfo La Rocca is Associate Professor at the Department of Antiquities, Sapienza
University of Rome. His research interests focus on the political anthropology of the an-
cient world. His works include Il filosofo e la citta. Commento storico ai Florida di Apule-
io, Roma 2005, and Il senato romano in eta ostrogota (with F. Oppedisano), Roma 2016.

b Peer review Open access
Submitted 25.09.2023 © Adolfo La Rocca 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
EDIZIONI Accepted  15.11.2023 adolfo.larocca@uniromaz.it

NORMALE Published 29.07.2024 DOL: 10.2422/2464-9201.202401_11




ISSN 0392-095X
E-ISSN  3035-3769

Classe di Lettere e Filosofia
serie 5/2024, 16/1
pp- 280-321

L’ideale di eguaglianza nella citta greca
di eta imperiale

Adolfo La Rocca

Abstract Il presente lavoro si propone di documentare la persistenza di un ideale di
uguaglianza nella citta greca di eta altoimperiale. Attraverso I'analisi di testimonianze
sinora trascurate, esso cerca di suggerire che questo ideale, nonostante la crescente pola-
rizzazione sociale, continuo a giocare un ruolo rilevante, impedendo la cristallizzazione
delle differenze in una gerarchia formale.

Parole chiave Citta greche; Eguaglianza; Impero romano

Adolfo La Rocca & professore associato alla Sapienza Universita di Roma, Dipartimen-
to di Scienze dell’Antichita. I suoi interessi di ricerca si concentrano sull'antropologia
politica del mondo antico. Tra le sue opere ricordiamo II filosofo e la citta. Commento
storico ai Florida di Apuleio, Roma 2005 e Il senato romano in eta ostrogota (con F. Op-
pedisano), Roma 2016.

Y Revisione tra pari Accesso aperto

) R

Submitted 25.09.2023 © Adolfo La Rocca 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
EDIZIONI Accepted  15.11.2023 adolfo.larocca@uniromar.it

NORMALE Published 29.07.2024 DOI: 10.2422/2464-9201.202401_11



Lideale di eguaglianza
nella citta greca di eta imperiale

Adolfo La Rocca

Tra i caratteri salienti della citta greca in eta arcaica e classica si puo
annoverare lo sviluppo di uno specifico ideale di eguaglianza. Quest’ideale
non implicava un’eguaglianza assoluta, valida in ogni campo; si limitava a
prescrivere che i membri della comunita, i cittadini, dovessero essere con-
siderati in qualche modo eguali. Cio significa che le distinzioni esistenti
tra i cittadini, qualunque fosse la loro natura, dovevano essere subordi-
nate al riconoscimento prioritario di un comune piano di eguaglianza’.
Nel corso dell’eta classica, questo ideale trovo piena applicazione nelle
democrazie, ossia negli ordinamenti in cui tutti i cittadini godevano di
una completa eguaglianza sul piano politico®. Ma non fu in alcun modo li-
mitato a esse. Anche in alcune oligarchie, nelle quali i diritti politici erano
riservati al settore piu agiato della cittadinanza, si poteva ritenere oppor-
tuno che almeno entro quel settore il potere fosse distribuito egualmen-
te3. Pur essendo in linea di principio confinato in ambito politico, questo
ideale influiva sull'insieme dei rapporti sociali, limitando lo sviluppo delle
diseguaglianze e scoraggiando I'ostentazione della ricchezza.

Se cio ¢ generalmente ammesso per la citta greca di eta classica, per
quella di eta ellenistico-romana il discorso & pitt complesso. Durante la
prima eta ellenistica, la persistenza di un ideale di eguaglianza appare in
qualche modo implicita nella larga diffusione delle istituzioni democrati-
che®. Questo ideale, inoltre, ¢ attestato nella documentazione epigrafica,

' MAZZARINO 1947, pp. 214-6; VERNANT 1962; MEIER 1980, pp. 51-90.

> EHRENBERG 1959, Pp. 530-7; VLASTOS 1953, pp. 337-66: LEVEQUE, VIDAL-NAQUET
1964, pp. 25-32; VERNANT 1965, pp. 576-95; OBER 1989; MUSTI 1995; RAAFLAUB 1996,
Pp- 139-74.

3 VLASTOS 1973, pp. 178-83.

+ Sulla larga diffusione delle istituzioni democratiche in eta ellenistica, Quass 1979, pp.
37-52; GAUTHIER 1984, pp. 82-107; GRIEB 2008, pp. 355-78; CARLSSON 2010; MA 2018,

PpP- 279-87. In vari momenti si ¢ registrata la tendenza a sminuire le testimonianze rela-



283

in relazione ai diritti dei cittadini e alla condotta dei notabili®. A partire
dalla bassa eta ellenistica, tuttavia, il quadro inizia a cambiare. Innanzitut-
to, tra i notabili emerge un nucleo ristretto di grandi evergeti, i quali con-
feriscono alle citta benefici enormi e spesso decisivi, ricevendo onori che
sembrano elevarli al di sopra della cittadinanza®. In secondo luogo, con la
progressiva affermazione del dominio romano, si fissano requisiti censita-
ri per le magistrature, mentre i consigli, tradizionalmente aperti all'intera
cittadinanza, si trasformano in organismi oligarchici i cui membri sono
reclutati a vita tra i settori piu agiati’. Si tratta di un cambiamento rilevan-
te: i nuovi consigli acquistano un ruolo crescente nei processi deliberativi
mentre il popolo, pur conservando il diritto di decidere in ultima istan-
za, perde il controllo sull’agenda politica®. A partire da questo momento,
dunque, la citta greca non concede pit eguali diritti politici ai cittadini e
non puo piu definirsi, in senso stretto, democratica.

Che cosa sarebbe successo, in questo quadro, all'ideale di eguaglianza?
Secondo un’importante corrente di studi, nel corso dell’eta imperiale le
citta greche avrebbero sviluppato la tendenza ad articolarsi in una gerar-
chia di ordini. Questa tendenza si sarebbe manifestata soprattutto al ver-
tice della societa, nell’aggregazione dei grandi evergeti in gruppi sociali
dominanti e nella trasformazione dei consigli oligarchici in ordini®. Ma
non solo: lo stesso fenomeno si sarebbe esteso a pilt ampi strati sociali

tive a questa democrazia, sia sottolineando la diffusione di un’accezione lata del termine,
riferibile a forme oligarchiche (LARSEN 1945, pp. 88-91) sia attribuendo alle istituzioni
democratiche di questo periodo un carattere puramente formale: JONES 1940, pp.168-70;
CHANIOTIS 2010, pp. 1-58; MANN 2012, pp. 11-7. Ma queste obiezioni possono essere su-
perate, se si considera che 'accezione lata del termine, seppur presente, non era esclusiva
(MusTI 1967, pp. 155-207; MUSTI 1995, pp. 304-310) e che almeno in alcuni contesti sono
attestate politiche squisitamente popolari (THORNTON 2019: 55-83).

5 HAMON 2012, pp. 56-73 (con puntuali riferimenti alla nozione di icotng nell’epigrafia
coeva).

¢ ROBERT 1960, pp. 325- 326; VEYNE 1976, pp. 228-271; GAUTHIER 1985, pp. 72-74;
QuaAss 1993, PP- 19-79; MIGEOTTE 1997, pp. 183- 196; SAVALLI-LESTRADE 2003, Pp. 51-64.

7 DE STE. CROIX 1981, pp. 518-537; FERRARY 1987-1989, pp. 210-213; MULLER 1995,
PP- 52-53; HAMON 2005, pp. 121-144; HELLER 2013, pp. 206-212.

8 La Rocca 2005, pp. 116-118.

o Sul consolidamento del potere e dell'identita sociale dei grandi evergeti in eta imperiale,
WORRLE 2005, pp. 145-161; ZUIDERHOEK 2009, pp. 113-22; sulla trasformazione dei

consigli in ordini, QUASS 1993, pp. 388-90; ZUIDERHOEK 2009, pp. 61-3 € 113-53.



284

attraverso tutta una serie di istituti gerarchizzanti, come le parti diseguali
ricevute nelle distribuzioni di cibo e di denaro, 'ordine di precedenza nel-
le processioni e i posti riservati durante gli spettacoli*®. Catturati in questa
rete di prerogative e distinzioni, i cittadini non avrebbero piti affermato la
propria dignita collettivamente, in quanto membri di comunita di ‘eguali’,
ma piuttosto organizzandosi in gruppi di status in competizione tra loro
per ottenere una posizione migliore all'interno della gerarchia cittadina®'.
Al termine di questo processo, nella citta greca di eta imperiale si sarebbe
prodotta una vera e propria mutazione: il superamento del tradizionale
paradigma egualitario in un nuovo paradigma gerarchico, capace di coin-
volgere non solo le aristocrazie ma anche le masse popolari'=.

Questa corrente di studi ha avuto il merito di attirare la nostra atten-
zione su una tendenza alla gerarchizzazione che appare innegabile. Il suo
esito estremo, tuttavia, 'idea di un mutamento di paradigma, solleva qual-
che difficolta. Innanzitutto i grandi evergeti, nonostante la loro crescente
definizione sociale, non si costituirono mai in veri e propri ordini*:. In
secondo luogo i consigli oligarchici, pur trasformandosi in ordini, rima-
sero relativamente ampi, molto pitt ampi del nucleo ristretto dei grandi
evergeti. Lungi dall'incarnare un rigoroso principio gerarchico, dunque,
questi consigli assimilavano sotto il medesimo status figure sociali molti
diverse, dal pitt umile dei consiglieri - che poteva talora essere un agricol-
tore agiato — al grande proprietario*. Per quanto riguarda il resto della
cittadinanza, infine, I'idea di un’articolazione in gruppi di status si basa su
una documentazione limitata e di incerta interpretazione. Laddove si regi-
stravano distinzioni di trattamento - nelle distribuzioni, nelle processioni,
e durante gli spettacoli - si trattava per lo piu di distinzioni fluide, le quali,
a parte casi isolati, non si risolvevano nell’attribuzione di uno status uffi-

© VAN NUF 1997, pp. 195-200 € 224-34; ZUIDERHOEK 2009, pp. 96-101. Sulla forma
gerarchica assunta da alcune distribuzioni evergetiche, FERRARY 2008, pp. 299-301;
sullordine di precedenza delle processioni, ROGERS 1991, pp. 83-85; sui posti riservati nei
luoghi di spettacolo, KOLENDO 1983, pp. 301-315; SMALL 1987: 85-93.

" VAN NUF, pp. 73-136; ZUIDERHOEK 2009, pp. 65-6.

» ZUIDERHOEK 2008, pp. 425-30.

'3 HELLER 2009, pp. 361-368.

4 Sulle dimensioni di questi ordini, JONES 1940, p. 172; sulla loro differenziazione
interna, PLEKET 1998, pp. 208-210; sulla varia terminologia usata per designare

laristocrazia consiliare, MACMULLEN 1988, pp. 205-208.



285

ciales. Sebbene sia chiaramente visibile una tendenza alla gerarchizzazio-
ne, dunque, ¢ molto meno chiaro che questa tendenza si sia cristallizzata
nell’affermazione di un paradigma gerarchico.

L’immagine di una citta greca dominata da un paradigma gerarchico
gia in eta altoimperiale, del resto, confligge con I'idea secondo cui I'affer-
mazione di un tale paradigma sarebbe piuttosto da connettere all’avvento
della tarda antichita. Quest’idea ha ricevuto una formulazione magistrale,
quasi mezzo secolo fa, in un celebre saggio di Peter Brown**. In questo
saggio I'autore scorge nella societa di eta antonina una tendenza alla ge-
rarchizzazione che si sarebbe poi pienamente espressa nella tarda anti-
chita. Ma la sua analisi non si ferma qui. Esaminando la testimonianza
di autori come Elio Aristide e Artemidoro di Daldi, egli nota anche una
diffusa tendenza a reprimere le ambizioni e ne deduce che in quella cul-
tura, a differenza di quanto sarebbe poi avvenuto nella tarda antichita, le
pulsioni autoaffermative presenti nella élite sarebbero state ancora frenate
dalla coscienza di appartenere a una comunita di ‘eguali™”. Su questa base,
egli individua il carattere saliente della vita politica di eta antonina nel
precario equilibrio tra una tendenza alla gerarchizzazione e la pressione
esercitata da un «modello di parita»*. Si tratta di una tesi suggestiva, in
grado di rendere conto della complessita dei problemi sollevati dalla ricer-
ca piu recente. Nelle pagine che seguono, pertanto, cercheremo di addurre
qualche argomento a suo sostegno, ricercando le tracce di un ideale di
eguaglianza nella citta greca di eta altoimperiale.

Eguaglianza e democrazia

Che cosa resta del concetto di democrazia nell’eta del principato? A que-
sto problema si ¢ dedicata sinora scarsa attenzione e i pochi studiosi che
si sono espressi in merito sono discordi. Secondo Simon Swain, il termine
dnuoxpartia avrebbe conservato un’accezione positiva e assunto, grazie
alla sua elasticita, una precisa funzione ideologica. Definendosi, sia pure

> HELLER 2009, p. 360; su alcune, limitate eccezioni a questo quadro, La Rocca 2013,
pp. 207-211.

16 BROWN 1978, pp. 27-52 (cap. 2: ‘An age of ambition’).

7 BROWN 1978, p. 38: «a culture where highly competitive men were, nonetheless, made
constantly aware of what they shared with their peers and with their local communities».

¥ Ibid., pp. 34-5.



286

in senso lato, come ‘democratiche’, le citta oligarchiche di eta imperiale
si sarebbero ammantate del prestigio inerente a questo termine, renden-
dosi accette ad ampi strati sociali**. Secondo Cédric Brélaz, al contrario, il
termine dnpokpatia sarebbe ormai stato avvertito come potenzialmente
sovversivo e di conseguenza la maggioranza delle citta, pur conservando
alcuni istituti democratici, avrebbe cessato di definirsi con questo termi-
ne®. Si tratta, com’e facile vedere, di giudizi diametralmente opposti, sia
in relazione al valore assunto dal concetto di democrazia, sia in relazione
alla sua importanza nel discorso pubblico delle citta. E pertanto necessario
affrontare nuovamente il problema attraverso 'esame delle testimonianze
rilevanti.

Non vi possono essere dubbi che in eta altoimperiale il concetto di de-
mocrazia continui a godere, in linea generale, di un certo rispetto'. Il
modo migliore per rendersene conto ¢ considerare I'uso della terminolo-
gia democratica per descrivere le istituzioni del principato. Esaminiamo,
a titolo di esempio, un noto passo dell’Encomio a Roma di Elio Aristide:

Tutto & posto in mezzo, alla portata di tutti. Nessuno che sia degno di una magi-
stratura o di una carica & straniero ma vige una comune democrazia del mondo
sotto un solo, ottimo magistrato e rettore, e tutti convengono come in una comu-
ne agora per ottenere cio che ¢ adeguato ai loro meriti... Nessuna invidia si ap-
punta sul potere. Voi stessi, infatti, avete sin dall’inizio bandito I'invidia, ponendo
ogni cosa in mezzo e concedendo a coloro che ne hanno la capacita di non essere
governati piu di quanto governino, a turno*.

9 SWAIN 1996, pp. 173; 281-282: «Talk of lawful democracy or of the will of
people mediated through law was, however, of great importance to Plutarch and his
contemporaries, for the ideology of consensual government in a legal regime was the most
acceptable mode of manifesting their rule»; cfr. SCHMITT 1997, pp. 39-41.

0 BRELAZ, 2021, p. 72: «Demokratia started to be seen as a potentially subversive word
in the Roman imperial period and, for that reason, Greek cities, as well as Greek political
thinkers, culled this term from their vocabulary. Its use was restricted to very specific
contexts — references to the past and fictional rhetorical exercises — which contributed to
making democracy something unreal at that time».

2 Lo dimostrano gli apprezzamenti generici che le vengono tributati anche laddove
essa viene criticata per la sua irrealizzabilita: D. Chr. 3. 47, su cui vd. DESIDERI 1978, pp.
299-300; SALMERI 1982, pp. 116-7.

22 ARISTID. 26. 60 e 65: mpokettal § &v péow mdot mdvta, &Evog ovdels dotig dpxis fi
niotewg aflog, dAAG kaBéotnke kown Thg yiig Snuokpatio V@’EVi 1§ dpioTw Gpxovtt kai



287

Qui lo stile di governo dei Romani, la loro disponibilita a condividere
il potere con gli esponenti migliori delle popolazioni soggette, sono defi-
niti come una «comune democrazia del mondo»*. Si tratta di una testi-
monianza significativa: un sistema autocratico, fondato sulla progressiva
integrazione di un’aristocrazia imperiale, viene descritto attraverso im-
magini squisitamente democratiche: la collocazione centrale del potere
(eig TO péoov) e la posizione simmetrica, rispetto a esso, di tutti i parteci-
panti, i quali governano e sono governati a turno (pr dpxeoOat pdAAov i
dpyewv év Td pépet)*. Un esempio analogo compare nei Pensieri di Mar-
co Aurelio, dove questi, nell’esprimere in termini greci il proprio ideale
politico — in sostanza una monarchia temperata in senso aristocratico —
puo parlare di una «costituzione egualitaria, retta secondo eguaglianza ed
eguale diritto di parola» (moAtteiag icovopov kat’ i06TNTA Kat ionyopiav
Stotkovpévng)®. Questuso della terminologia democratica in relazione al
principato non implica che il concetto di democrazia si fosse esteso sino
a comprendere in generale i regimi monarchici, ma solo che alcuni aspet-
ti del principato potevano essere amplificati, 0 comunque valorizzati, in
termini squisitamente democratici*®. Cio a sua volta dimostra che nell'u-
niverso mentale dei Greci valori come democrazia, alternanza, isonomia,
eguaglianza ed eguale diritto di parola avevano ancora un significato lar-

KOOUNTH), Kai méavteg domep €ig Koy &yopdv ovviaot tevEopevol Tiig dfiag Ekaotot..
DBOvog 00l émPaivel Tig dpxiic. AvTol yap vmrip&ate Tob piy @Bovelv dmavta €ig 0 péoov
KaTaBévTeg Kol mapaoyovTe Toig Suvapévolg un dpxeodat paAlov fj dpyety &v Td pépel.

» L’immagine della democrazia & adottata anche la paragrafo 38, per sottolineare
Pefficacia della giurisdizione imperiale: ¢mékewva maong dnuokpatiag; su questi passi,
STARR 1952, pp. 13-4; BLEICKEN 1966, pp. 247-63; CARSANA 1990, pp. 65-81; SWAIN 1996,
pp. 281-2.

4 Per lespressione &ig T0 péoov, vd. VERNANT 1965, pp. 167-169; per il principio di
alternanza al potere, vd. ad es. ARIST. Pol. 1317 b 2-3: éAevBepiag 8¢ v pgv 10 év uépel
dpxeobau Kkai dpyerv: MUSTI 1995, pp. 289-90; CAMBIANO 2016, pp. 65-83. Per quanto
riguarda i ceti inferiori, la nozione di «eguaglianza» ¢ evocata soprattutto in riferimento
alla sfera giudiziaria: TOAAR| xal edoXNHWY 0OTNG KPOD TIPOG péyav Kol addEov mPdg
&vdotov, kal mévntog 8| mpdg mhovatov (39): NORR 1966, p. 92; BLEICKEN 1966, p. 239.

* ANTONIN. 1.14: MAZZARINO 1973, p. 321.

6 Tra questi aspetti vi era il rispetto per la legalita e per la tradizione politica
repubblicana: STARR 1952: 1-16. Significativamente, nello stesso periodo si afferma I'uso
della terminologia democratica per indicare le istituzioni della repubblica romana: MILLAR
1964, pp. 74-7; DE STE. CROIX 1982, pp. 322-3.



288

gamente positivo. Sarebbe interessante verificare, dunque, se il perduran-
te prestigio di questo sistema di valori avesse un fondamento nella vita
politica della citta greca.

A questo fine, dobbiamo subito precisare che nelle fonti di eta imperiale
il termine dnpokpartia ricorre molto raramente in riferimento all’attualita
politica delle citta greche. Per quanto riguarda in particolare i documenti
pubblici - epigrafia e oratoria — esso & attestato esclusivamente in rela-
zione alle cosiddette citta ‘libere’, ossia formalmente sottratte al regime
provinciale?”. Cio si deve in parte al fatto che il termine dnpokpartio ave-
va assunto sin dall’eta ellenistica il significato secondario di «liberta dal
dominio esterno» e per questa via poté continuare a essere usato in eta
romana per esprimere lo status diliberta dal regime provinciale*®. La testi-
monianza piu significativa di questo uso si trova in un passo dell’orazione
Ai Rodii sulla concordia di Elio Aristide, databile alla meta del secondo
secolo, dove l'autore invita i Rodii a desistere dal conflitto intestino che
inflamma la citta®:

ma voi vi vantate di essere liberi e lodate a tal punto la democrazia che non ac-
cettereste neanche di essere immortali, se uno non vi lasciasse rimanere in questa
costituzione. E tuttavia, non & irrazionale onorarla tanto e non rendersi conto di
oltraggiarla? Inasprirsi se qualcuno istituisse un potere dispotico, e alimentare
scientemente una cosa che, sulla base di tutto quello che ho detto, si dimostra
ancora piu grave di quella? E non essere in grado di capire neanche questo, che
se le cose vanno avanti cosi, non c’¢ modo di evitare il rischio di essere privati di
questa apparente libertas?

27 Sullo status di liberta sotto I'impero romano, NORR 1966, pp. 63-4; FERRARY 1991,
PP. 557-77; JACQUES, SCHEID 1992, Pp. 290-294; GUERBER 2009, Pp. 33-77.

8 Syll3 2. 810, L. 19, e I Stratonikeia 14: BRELAZ 2021, p. 73 Su questa accezione
ellenistica del termine Snpokparia, che non sostituisce, bensi si aggiunge a quella sorta in
eta classica, MUSTI 1967, pp. 155-207.

9 Sul contesto di questo discorso, SWAIN 1996, pp. 293-5; FRANCO 2008, pp. 238-49; LA
Rocca 2009, pp. 404-6; sulla sua datazione, BEHR 1968, pp. 73-4, n. 48a.

3 ARISTID. 24.22: DUELG Toivuv oepuviveaBe wg Gvteg ehevBepol kai v Snuokpatiov
obtwg énawveite dote und’ &v dBdvatol SéEouabe yevéoBau, el pr Tig dUaG ¢mi TavTng
¢doel péverv Tig moAtteiag. Kaitolr nmdg ovk dloyov avtiy pév obtw Tipdv, tavty 8¢
émnpedalovtag pn Béletv cuvigval, kol povapyiav pgv el TIg kataokevdlolto, TKpHG &v
gxetv, 6 8¢ TovTov TooOVTOLG Bo0IG eimov SedeikTal yohemwTepov, ToDTO abgelv EkovTag,



289

Qui il riferimento alla «democrazia» (Snuokpatia) come a una forma di
«costituzione» (moAiteia) opposta a ogni «potere dispotico» (povapyia)
sembra alludere alla costituzione interna di Rodi*'. Si deve tuttavia osser-
vare che questa democrazia appare altresi legata alla conservazione della
liberta, e questo nesso ¢ cosi stretto che alla fine, nel considerare la pos-
sibilita di un mutamento costituzionale come conseguenza del conflitto
intestino, Elio Aristide puo omettere il termine dnuokpatia e limitarsi
a parlare di perdita della liberta (dmootepn6fvau Tiig... éAevbepiag). Per
capire il significato di questa democrazia/liberta precaria, strettamente
connessa al mantenimento della concordia, si deve considerare che Roma
soleva punire le citta libere che si fossero rese colpevoli di sedizione con
'assoggettamento al regime provinciale®. Il riferimento alla perdita della
democrazia/liberta come a una possibile conseguenza del conflitto inte-
stino, dunque, dimostra che qui é\evBepia indica concretamente la liber-
ta dal regime provinciale e dnpoxpartia la faccia interna di quella liberta:
l'autonomia delle istituzioni rodie dal potere ‘dispotico’ dei governatori
romani.

Il nesso tra democrazia e liberta, tuttavia, non si limitava all’accezione
di dnpokpartia nel senso di «liberta dal potere esterno». Le citta ‘libere’,
in quanto sottratte ai vincoli normativi dal regime provinciale, avevano
anche maggiori possibilita di mantenere istituzioni caratterizzate in senso
democratico®. Rodi, in particolare, aveva potuto conservare un consiglio
rinnovabile secondo cadenze semestrali e I'uso di pagare diarie a consi-
glieri e giurati**. Ci si deve chiedere, dunque, se qui la persistente attualita

kol und’ éxeivo dbvacbar Aoyicacbat, ©g ovk oty mwe, i Tadd obtw mpodeloLy, 0V
kivdvvevoete anootepnOijvat Tijg Sokodong TavTng éAevbepiag.

3t Cfr. TOULOUMAKOS 1967, pp. 139-40; diversam. STERTZ 1994, pp. 1252-4; SWAIN
1996, p. 282.

32 Sulla precarieta dello status di liberta in eta imperiale, vd. JACQUES, SCHEID 1992,
Pp- 290-291; THORNTON 1999, pp. 504-38; THORNTON 2001, Pp. 427-446; sulle alterne
vicende della liberta di Rodi, ripetutamente tolta e restituita tra Claudio e Domiziano,
MOMIGLIANO 1951, pp. 150-1.

3 L’incidenza degli ordinamenti provinciali sul diritto pubblico locale, ampiamente
attestata in Bitinia (FERNOUX 2004, pp. 139-46), ¢ piu difficilmente valutabile per la
provincia d’Asia (COUDRY, KIRBIHLER 2010, pp. 133-69).

34 Per le istituzioni di Rodi in etd imperiale é fondamentale D. CHR. 31.102, dove si
parla di erogazioni pubbliche destinate a giurati e consiglieri (toig Sika{ovat, Tfj BovAf),
con indubbio riferimento al pagamento di diarie: DE STE CROIX 1975, p. 51. A cio si



290

del termine dnpokpartia fosse legata anche alla permanenza di tali istitu-
zioni. Esaminiamo, a questo proposito, due passi del Discorso ai Rodii di
Dione di Prusa, dove il termine si riferisce indubbiamente a un ambito
istituzionale interno?s:

Ritengo che si debbano condurre tutti gli affari della vita in modo giusto e onesto,
a maggior ragione nel caso di coloro che svolgono una qualche attivita pubblica.
Non solo perché le azioni pubbliche sono pilt manifeste degli errori che ognuno
compie in privato, ma anche per il fatto che gli errori dei privati non rivelano
automaticamente la vilta della citta, mentre da cio che ¢é fatto pubblicamente in
modo indebito consegue necessariamente che anche i singoli appaiano malvagi. In
democrazia, infatti, quale & la maggioranza, tale appare anche la morale pubblica.
E cio che piace alla maggioranza infatti - nient’altro che questo — a prevalere°.

E bene che i proprietari detengano in sicurezza ogni genere di proprieta, in parti-
colare in democrazia e presso di voi che andate orgogliosi per il fatto di ammini-
strare secondo legalita e giustizia i vostri affari e specialmente - credo - gli onori
e i benefici?.

aggiunge lattestazione, in epigrafi di etd imperiale, di una rotazione semestrale del consi-
glio (BADOUD 2016, p. 24; spec. nn. 37, Il. 3-5; 38, 1l. 15-17; 39, Il. 8-11). Sono aspetti che
richiamano la costituzione rodia della tarda eta ellenistica, caratterizzata da giurie popolari
e consigli aperti a ricchi e poveri (O’NEIL 1981, pp. 468-73; FERRARY 1987, pp. 247-52;
MIGEOTTE 1989, pp. 525-8; GABRIELSEN 1997, pp. 26-8; GRIEB 2008, pp. 334-53; WALSER
2012, pp. 88-9;). Sebbene non si possa escludere che tali aspetti nel corso dell’eta imperiale
siano stati rifunzionalizzati in senso oligarchico (HAMON 2005, p. 143; HELLER 2013, p.
212), limpressione generale é che la costituzione rodia ammettesse forme di partecipazio-
ne pit ampie di quelle consentite nelle altre citta.

35 Sul discorso Ai Rodii, databile tra il regno di Vespasiano e quello di Traiano, Momi-
GLIANO 1951, Pp. 149-51; DESIDERI 1978, pp. 110-6; SALMERI 1982, pp. 96-97; SIDEBOT-
TOM 1992, PP. 409-14; BAILEY 2015, pp. 45-62; GAROFOLI 2016, pp. 1-29.

3¢ D. CHR. 31, 5, 6: 6Tt pot Ttpoorikety Sokel mavTta pév mpattety Stkaiwg kai Kakdg
Td katd 1OV Piov, AMwg Te ToLG dnpooia molodvtag OTIODY, 00 HOVOV Emeldi) Td Kotva
VIapYEL PavepwTEPA MV &V EKAOTOG TPATTY pF) S0V, A& Kai SUEKETVO ETL T TOV ISlwTdV
apapThpata ovk evBLG dmogaivel TV TOAY @avAny, £k 8¢ T@v Snuooia mpattopévwy ovy
6v mpoorkel Tpomov dvaykn Sokelv kal Tovg kad’Eva poxBnpode. omoiot yap &v dowv oi
mheiovg &v Snpokpatiq, Tol0dTO Paivetat kai O kovov RBoG: T Yap TOLTOLG dpéokovTa
ioxvet Srymovbev, odk Etepa.

37 D. CHR. 31.58: ANA dvTa pév mpoorkel PePaiwg €xely Todg KTNoapEVoG, Kai Tadta



291

Nel primo di questi passi il termine dnuoxpartia € posto in nesso con il
principio di maggioranza; nel secondo con la legalita e la sicurezza della
proprieta®®. Trattandosi degli unici due casi in cui Dione usa il termine
in riferimento all’attualita si ¢ indotti, a prima vista, a istituire un qual-
che rapporto tra questo uso e lo specifico contesto politico di Rodi. A un
esame pil attento, tuttavia, questa prima impressione risulta attenuata. Il
primo passo, in particolare, focalizzato sull’idea che gli errori commessi
come membri della collettivita siano piu gravi di quelli commessi come
individui privati, ha il sapore di una massima che Dione considera ge-
neralmente valida. L’idea che la validita di questa massima dipenda dal
principio di maggioranza e quindi dal contesto democratico, lungi dall’es-
sere posta in evidenza, ¢ trattata come un corollario scontato. Nel secon-
do passo, d’altra parte, il contesto democratico ¢ indubbiamente posto in
evidenza, ma in un quadro in cui la specificita di Rodi sembra porsi a un
ulteriore livello: vi ¢ la generale validita del principio di legalita, poi il con-
testo democratico, infine quello rodio, il quale sembra incarnare un grado
piti alto di ‘democraticita’ (che potrebbe, in ultima analisi, coincidere con
lo status di liberta). In entrambi i casi, dunque, non ¢ chiaro se il termine
dnuoxparia si riferisca alle specifiche istituzioni di Rodi o abbia un signifi-
cato piu generale. Questo dubbio ¢ tanto piu serio in quanto risulta chiaro
che i due principi democratici considerati da Dione potevano trovarsi, in
qualche misura, anche al di fuori delle citta ‘democratiche’ come Rodi.
Cio vale in primo luogo per il principio di legalita, il quale evidentemente
rappresentava un valore condiviso da tutti i Greci. Ma non solo. Anche il
principio di maggioranza aveva lasciato la sua impronta in un’istituzione
largamente diffusa come I'ekklesia, la quale attribuiva diritti di voto, di pa-
rola e di iniziativa a tutti i cittadini®. E lecito chiedersi, pertanto, se nell’u-
sare il termine dnpokpartia qui Dione non si riferisca, almeno in parte, a
un concetto di democrazia pitt ampio di quello richiesto dalle specifiche

v Snpokpartia kal map’ VIV, ol HEYIOTOV PPOVeLTe €Ml TQ VOpINWS Kal Stkaiwg Stotkelv T&
nap’ £avToig, pdhiota 8¢, ofplat, TaG TIHAG Kai Tag xdpttag.

38 Sul principio di maggioranza, MUSTI 1995, pp. 26-9; sul principio di legalita: VLA-
STOS 1953, PP. 357-8; DE ROMILLY 1971, pp. 146-54.

3 Sulla persistente rilevanza dell’assemblea popolare greca in eta altoimperiale, LEWIN,
1995, pp. 24-36; FERNOUX 2005, pp. 19-71; LA Rocca 2005, pp. 93-118; SALMERI 2011;
FERNOUX 2011; LA Rocca 2019. Nel Discorso Euboico (7. 24-63), Dione di Prusa ci ha
lasciato una testimonianza capitale sulla temperie ‘democratica’ che caratterizzava le as-

semblee del suo tempo, MA 2000; OPPENEER 2018, pp. 232-7.



292

istituzioni di Rodi, tanto ampio da potersi estendere alle ordinarie citta
greche dell'impero.

Lesistenza di una nozione di democrazia applicabile alle ordinarie citta
greche non ¢ facile da documentare. Come abbiamo accennato, al di fuori
di Rodi il termine dnpokpatio non ¢ mai attestato in riferimento all’attua-
lita nell’oratoria politica. Troviamo tuttavia un sinonimo nell’esordio del
discorso Agli Apameni sulla concordia di Dione di Prusa*:

Data la rivalita delle citta, non mi stupirei se - come puo accadere in un regime
popolare - vi fossero alcuni di qui ai quali non piaccio. Seppure so bene che ne-
anche i [a Prusa] posso piacere a tutti i cittadini, ma alcuni si sentono oppressi
proprio perché appaio troppo affettuoso e sollecito verso la citta. Del resto 'uomo
onesto e moderato deve concedere anche questa facolta ai suoi concittadini. Che
in una cittd nessuno muova obiezioni o rimproveri a un individuo - anche se
sembra agire sempre bene — non € cosa degna di regimi popolari né equa, ma anzi
¢ qualcosa che suole accadere ai tiranni pill che agli evergeti*.

Qui Dione usa per ben due volte il termine 8fjuog, sinonimo di
dnuoxparia, per indicare la costituzione interna di Apamea e Prusa, la
prima in possesso dello status di colonia romana, la seconda citta peregri-
na soggetta al regime provinciale*>. Piut precisamente, egli afferma che in
un «regime popolare» (¢v 8npw) un uomo «onesto e moderato» (&mietki
Kal pétplov), deve concedere ai suoi concittadini il diritto di «criticare»

 Sul soggetto di questo discorso, VON ARNIM 1898, pp. 361-3; JONES 1978, p. 93; DESI-
DERI 1978, Pp. 411-2; SALMERI 1982, p. 73; HELLER 2006, pp. 105-114.

# D. CHR. 41.2-3: T0 8¢ elvai tivag, @g &v év dMpw, t@v £vBade éuot pi ndopévoug
ovk &v Bavpdoatut St v OV mOAewv grotpiav. Kaitot éniotapal capdg ovde Tovg
ékel mohitag dmavtag apéoan Suvdapevog, GAN éviovg 8 avto TovTo dxBopévoug dtt Aiav
Sok® @NOTOMIG Kai TpoBupog. Ael 8¢ TOV Emielki] kai uéTplov dvdpa kal TadTNV Tapéxety
v ¢Eovoiav Toi¢ Eavtod moAitatg. TO yap undéva &v moer pnte &vtiléyev évi pnte
Héppeobal kiv dravta @aivitat ToLdV KaAA®S, 00 Spwy €0Tiv 008 Emietkés, AANA udAAov
QUL TO TOLODTOV CLpPaiveLy TOIG TUPAVVOLG T} TOIG EVEPYETALG.

+ Per l'interpretazione del termine 8fjuog come sinonimo di dnpokpartia, vd. Quass
1978, p. 50. La traduzione con il termine «democrazia», tuttavia, prevalente nelle tradu-
zioni moderne (LAMAR CROSBY 1986, pp. 151-3; CUVIGNY 1994, pp. 73-4) non tiene con-
to delle sfumature e andrebbe preferibilmente sostituita con un’espressione piti anodina
come ‘regime popolare’. Sullo status coloniale e le istituzioni politiche di Apamea, Jac-
QUES, SCHEID 1992, p. 311; GUERBER 2017, pp. 175-200; FERNOUX 2019, pp. 107-39.



(avtikéyew) e di «muovere rimproveri» (péugpeobat), poiché in caso con-
trario sarebbe piti simile a un tiranno che a un evergete. Si tratta di una te-
stimonianza suggestiva: un grande notabile riconosce i limiti posti al pro-
prio potere dalla liberta di critica dei suoi concittadini e interpreta questa
limitazione alla luce dell’opposizione tra tirannide e democrazia®. Qui,
dunque, i tradizionali concetti costituzionali rivelano una loro attualita:
I'immagine del tiranno si concreta, sia pure solo per ipotesi, nel potere di
un grande notabile*; I'idea di democrazia rappresenta un principio vinco-
lante, in grado di porre un freno a quel potere. Il fatto che per quest’ulti-
mo concetto si usi il termine fjpiog conferma che vi era una certa ritrosia
a usare dnuokpartia in contesti ufficiali, ma suggerisce anche che questa
ritrosia poteva coesistere con la persistente vitalita di ideali ‘democratici’.

L’attualita del termine dnpokpartia e dei suoi derivati in relazione alle or-
dinarie citta greche ¢ attestata in una documentazione di diverso genere: i
trattati politici di Plutarco. Qui si registra una certa riluttanza a parlare della
politica coeva in termini costituzionali, ma significativamente quando cio
avviene - due volte in tutto - il modello prescelto & quello democratico®.
Possiamo iniziare da un passo dell’Ei npeoPutépw moAitevtéov, dedicato
al rapporto tra anziani e politica*:

La tirannide, infatti, come qualcuno disse a Dionisio, non ¢ un bel sudario; e nel
suo caso, certo, il fatto che la gestione solitaria del potere, con la sua ingiustizia,
non abbia avuto un termine rese ancora pilt completa la disgrazia... ma lattivi-
ta politica democratica e legittima di un uomo avvezzo a mostrarsi utile come

# Quass 1978, p. 50, n. 83: «Demokratie im Gegensatz zur Tyrannis». Per il rapporto
tra stile democratico e liberta di critica vd. spec. MUSTI 1995, p. 98. Si tratta di un concetto
che richiama da vicino I'antico ideale democratico della mappnoia, su cui vd. SCARPAT
1964, pp. 29-37; SPINA 1986.

4 L’accusa di ‘tirannide’ doveva essere un cliché diffuso nell’invettiva contro Ialta aristo-
crazia: Dione fu definito ‘tiranno’ a Prusa (D. Chr. 47.18 e 23: SALMERI 2000, p. 67; il grande
sofista ed evergete Erode Attico ad Atene (Philostr. VS 559: BOWERSOCK 1969, p. 94).

4 Cfr. DESIDERI 2011, p. 96: «‘democracy’... is in theory advocated as the normal politi-
cal system of a Greek polis». Diversam. BRELAZ 2021, p. 72: «Plutarch... did not even men-
tion demokratia with regard to the Greek cities of his time, as if the nature of the political
regime, and especially democracy, was no longer an issue or a concern for them».

4 Su quest’'opera, FORNARA 1966, pp. 119-27; DESIDERI 1986, pp. 379-81; sulla sua da-
tazione: JONES 1966, p. 73.



204

governato non meno che come governante conferisce alla morte davvero un bel
sudario: la fama derivante dalla vita¥.

Qui la locuzione «attivita politica democratica e legittima» (moAtteia
dnuokpatikn kai voupog) designa indubbiamente I'attivita politica co-
mune nelle citta del tempo di Plutarco, quella cui dovrebbero auspica-
bilmente dedicarsi gli anziani ai quali egli indirizza il proprio trattato*.
Quest’attivita e posta in stretto nesso con un regime di alternanza nella ge-
stione del potere: una condizione in cui, differentemente da quanto avvie-
ne in una tirannide, non & consentito stare sempre al governo, ma si deve
governare ed essere governati a rotazione®. Si tratta di un fondamentale
principio inerente al concetto antico di liberta, il quale aveva trovato piena
realizzazione nella democrazia®. Il problema é che in eta imperiale questo
principio non poteva pit realizzarsi in modo propriamente democratico,
poiché ormai l'alternanza al potere — anche come mera possibilita — vale-
va solo per una cerchia limitata, non certo per I'insieme della cittadinan-
za. Qui, dunque, noi abbiamo un chiaro esempio dell’'uso dell’aggettivo
dnpoxpatikdg in senso lato, non per qualificare sistemi democratici che
garantiscono eguali diritti a tutti i cittadini, ma sistemi oligarchici che ap-
plicano criteri di eguaglianza all'interno dell’élite.

Per comprendere il ruolo giocato da questa nozione ampia di democra-
zia dobbiamo rivolgerci a un altro trattato plutarcheo, i Precetti politici**:

47 PLUT. An sen. 783d-e: o0 ydp 1) Tupavvic, &6 TiG elne Alovuoiw, KaAOv Evidglov: aAN
ékelvw ye TV povapyiav petd Thg adikiag to ye pi madoacdat ovupoply TeEAewTépav
¢énoinoe ... moArteia 8¢ Snpokpatikn kal vopyog dvopog eifopévov mapéxetv adtodOv 0dk
fTTov dpxopevov d@elipws i dpxovta kaAov évtdglov w¢ dAnddg v and tod Piov
S6kav 1@ Bavdty mpootibnot.

# A questa idea non osta il fatto che il destinatario ufficiale del trattato, Eufane, appar-
tenga all’élite politica di Atene (FOLLET 1972, pp. 35-50), citta di forti tradizioni democra-
tiche. E evidente, infatti, che il discorso di Plutarco si rivolge oltre il destinatario ufficiale,
alle ordinarie citta in cui vive e opera la maggioranza dei suoi lettori.

4 AALDERS 1981, p. 29.

° Vd. supran. 23.

5 Su questa accezione lata di democrazia, DE STE CROIX 1982, pp. 321-3, € spec. MUSTI
1995, pp. 304-10 dove essa & definita attraverso uno schema binario (democrazia vs. tiran-
nide), contrapposto allo schema ternario della democrazia di matrice classica (democrazia
vs. oligarchia e tirannide).

52 Su quest’opera, JONES 1971, pp. 110-21; CARRIERE 1977, pp. 110-21; CARRIERE 1984,



Generalmente si afferma e si ritiene che scopo dell’educazione politica sia ren-
dere gli uomini adatti a essere governati. In ogni citta, infatti, il numero di chi ¢
governato ¢ superiore a quello di chi governa e ognuno, militando in democrazia,
governa brevemente ma € governato per tutto il resto del tempo. Ne discende che
¢ cosa molta buona e utile imparare a obbedire ai governanti, anche quando risul-
tino essere inferiori per potere e per fama. E assurdo, infatti, che il protagonista di
una tragedia - fosse anche un Teodoro o un Polo - segue un terzo attore salariato
e discorre umilmente con lui qualora questi rivesta il diadema e lo scettro, mentre
nel mondo reale e nella vita politica 'uomo ricco e famoso snobba e disprezza un
magistrato privo di fama e di ricchezza, offendendo e abbattendo con il proprio
rango quello della citta, invece di accrescerlo e di prestare alla magistratura la
propria fama e il proprio potere... A un uomo che ha grande potere nella citta,
infatti, reca maggior gloria scortare e accompagnare un magistrato, che non farsi
scortare o accompagnare da lui. Piti precisamente: la prima cosa genera dispiace-
re e invidia, la seconda invece la vera fama, quella che proviene dalla benevolenza.
Cost il potente, facendosi vedere talvolta alla porta del magistrato, salutandolo
per primo, tenendolo al centro mentre passeggiano insieme, senza privarsi di nul-
la, rende onore alla cittass.

Anche qui, come nel passo precedente, la nozione di democrazia si deve
riferire alle citta per le quali Plutarco ha concepito i suoi precetti, ossia le

PP- 3-69; DESIDERI 1986, pp. 371-81; SWAIN 1996, pp. 162-83; HALFMANN 2002, pp. 83-
95; sulla sua datazione (96-114), JONES 1966, p. 72.

3 PLUT. Praec. ger. reip. 816f-817b: Aéyovol & oi mheiotol kai vopilovoty moMTikig
nadeiag Epyov elivat 10 kakdg dpxouévoug apacyeiv- Kal ydp mA€ov €0t ToD dpxovTog
v €KAoy T} TTOAEL TO dpxOpevOY- Kai xpOvov €kaoTtog dpxet Ppaxbyv, dpxetat TOV TavTa
Xpovov év dnuokpatia molitevdpevos dote kdAAoToV eival udbnpa koi xpnopdtatov
10 meiapyeiv Toig fyovpévols, kdv drodeotepol Suvaptel kol §6&N TuyXAvwotv GvTeg.
dromov yap £0TL TOV pév €v Tpaywdia mpwtaywviotiy, @eddwpov i IToAov fvta wobwtd
T mpdTa AéyovTt Emeabat kal poadialéyecbatl Tametvg, dv €keivog €xn To Stadnua kai
10 okfjTpov- €v 8¢ mpd&eaty dAnBuvaig kai motteiq TOV MAovotov Kkai EvSofov ONywpeiv
Kal KaTa@povelv dpxovtog iduwtov kai mévntog évuPpilovta kai kabapodvra t@ mept
adTOV dElwpatt T TG TOAEwG, AANG pfy pdAkov abéovta kai mpooTiBévta v &g’ adTod
S6&av kai Svvapy Tfj apxij ... &vdpl yap €v moher Suvapéve péya peifova gépet koopov
dpxwv Sopvgopovuevog HITadTOD Kal TpomEUNOHEVOS Tj SopuPopdV Kai mpoméunwy:
pdAov 8¢ todto pev andiav kol eBOVoV, Ekeivo 8¢ v AANOVY @épel, TV At edvoiag
So6Eav- 0¢Beic émi Bupav TOTE Kal TPOTEPOG AOTACANEVOG Kot AaPv &V TEPIMATY pesov,

0088V dgalpovpevog Eavtod, Tf) TOAEL KOOOV TepLTiOnot.



296

ordinarie citta greche del suo tempos*. Anche qui essa definisce un ordi-
namento in cui nessuno governa per sempre ma ‘ognuno’, a turno, deve
anche essere governato®. Il particolare interesse di questo passo, tuttavia,
sta nel fatto che qui il principio di rotazione delle cariche non trova la sua
negazione in una teorica tirannide, ma piuttosto nella ritrosia dei ‘potenti’
(néya dvvapevor) del tempo di Plutarco a lasciarsi governare da magi-
strati di livello sociale inferiores®. Cio presuppone che I'élite politica che
‘democraticamente’ riveste le cariche, pur essendo confinata a una parte
minoritaria della cittadinanza, sia comunque abbastanza ampia per com-
prendere al proprio interno ampi dislivelli di potere. Di qui 'importanza
attribuita al principio di obbedienza, il quale impone ai potenti di tributa-
re il dovuto rispetto anche ai magistrati di livello sociale inferiores”. Come
una rappresentazione scenica, la quale attribuisce talora il ruolo di suddito
a un grande attore e quello di re a un’'umile comparsa, la vita politica di
una citta democratica puo rovesciare gli ordini di precedenza inerenti alla
gerarchia sociale; e allora i potenti devono riverire gli umili, attendendoli
alla porta di casa, salutandoli per primi, e scortandoli per la via. L’esigen-
za di formulare tale precetto ¢ altamente significativa. Da una parte, essa
denuncia la supremazia di pochi grandi notabili all'interno della élite e la
loro tendenza a concepire il proprio potere in una dimensione esterna alla
sfera istituzionale; dall’altra, dimostra che I'ideale di democrazia rappre-
sentava un fattore di resilienza, il quale tendeva a contenere tali personag-
gi nelle simmetrie della vita politica.

In conclusione, i documenti che abbiamo esaminato suggeriscono che
il termine dnpokpatia non giocasse pitt un ruolo importante nel discorso
pubblico della citta greca di eta imperiale. Pili precisamente, il fatto che

5+ DESIDERI 2011, p. 96.

55 Qui il principio di rotazione delle cariche ¢ formulato in termini generali (ékaotog),
la qualcosa potrebbe rivelare una certa ritrosia ‘ideologica’ a menzionare le limitazioni
inerenti a un regime censitario, cfr. SWAIN 1996, p. 173: ‘Naturally Plutarch does not spell
out the essential inequality in such a system’

¢ L’indocilita di questi aristocratici alle simmetrie della vita civica emerge anche
in Praec. ger. reip. 815 a (mkeovekia kai govewkia T@v MpdTwv), dove si sottolinea la
loro indisponibilita a piegarsi alle decisioni degli organismi civici — consigli, assemblee,
tribunali e magistrature - e a rapportarsi ai concittadini socialmente inferiori (¢Adttoveg)
sulla base di un criterio di eguaglianza (i66TngG): VALGIGLIO 1976, pp. 112-3; DESIDERI
1986, pp. 172-8; THERIAULT 1996, p. 59.

57 SWAIN 1996, p. 173; DESIDERI 2011, p. 97.



nell’oratoria politica e nelle iscrizioni questo termine sia usato solo in re-
lazione alle citta libere suggerisce che altrove vi fosse una certa ritrosia a
farne un uso ufficiale. Cio sara stato in parte dovuto al fatto che il termine
dnuoxparia, inteso in senso stretto, evocava una forma di potere popolare
che non si poteva o non si voleva piu restaurare. Piu rilevante, tuttavia,
appare il nesso semantico di questo termine con lo status di liberta, che
nelle citta soggette a regime provinciale avra reso il suo uso scabroso: in
tali contesti, infatti, parlare di democrazia doveva evocare una presunzio-
ne di liberta’ non autorizzata, e poteva creare difficolta nei rapporti con il
potere imperiale.

Malgrado cio, le testimonianze di Dione e Plutarco dimostrano che
nell'universo mentale dei loro contemporanei il concetto di democrazia
continuava a rappresentare un valore di riferimento. Certo, si trattava di
democrazia in un’accezione lata, la quale poteva applicarsi a regimi oli-
garchici come quelli che caratterizzavano le ordinarie citta greche di eta
imperiale. Il dato cruciale, tuttavia, ¢ che questo uso della nozione di de-
mocrazia non aveva soltanto un ruolo ideologico, ma poneva tutta una se-
rie di vincoli al pieno e formale sviluppo delle diseguaglianze. Ne abbiamo
visti due: innanzitutto, almeno all'interno di una élite relativamente ampia
doveva vigere una rigorosa eguaglianza di diritti politici; in secondo luogo
nessuno, neanche il pitt potente degli evergeti, poteva considerarsi al di
sopra della liberta di critica dei propri concittadini. A questi vincoli si pos-
sono plausibilmente aggiungere i due principi formulati da Dione in re-
lazione a Rodi, secondo cui ogni decisione doveva avere il consenso della
maggioranza ed essere conforme alle leggi. Questi aspetti non possono in
alcun modo essere trascurati. Essi rivelano che il concetto di democrazia
prevalente in eta altoimperiale, seppur lato, non giungeva a comprendere
qualsiasi forma di oligarchia. Un regime posto sotto il dominio arbitra-
rio di pochi grandi notabili, il quale privasse di qualsiasi diritto i notabili
minori e il resto della cittadinanza non poteva considerarsi democratico.
‘Democrazia’, piuttosto, definiva citta governate da una élite relativamen-
te ampia sotto il controllo dell’intera cittadinanza, in cui il protagonismo
dei grandi notabili veniva accettato, ma al tempo stesso contenuto nelle
simmetrie dello spazio politico.

Eguaglianza e stile politico

Nella citta greca di eta altoimperiale i principi ‘democratici’ non rap-
presentano solo un fattore istituzionale ma devono anche essere incarnati



298

in uno specifico stile. La nozione di un tale stile ¢ esplicitamente attestata
in un decreto epigrafico di Cizico databile al secondo quarto del primo
secolo d.C.5%. Qui, in una sezione gravemente mutila dedicata a illustrare
i meriti politici di un congiunto dell’onorata, compare 'espressione Biov
.. Snuokpatikwtatov®. E un’attestazione unica per quest’epoca, la quale
puo spiegarsi con il fatto che Cizico era citta di forti tradizioni democrati-
che®. Si ¢ sostenuto che tale espressione, in un documento cosi tardo, do-
vrebbe intendersi in un senso puramente morale e scevro di connotazioni
politiche, come riferita a maniere semplici e affabili®’. Ma questa interpre-
tazione appare riduttiva. Formulato nell’ambito dei meriti civici del per-
sonaggio, il sintagma Piog dnuokpatik@TaTog non puo essere considerato
del tutto scevro di connotazioni politiche. Si dovra piuttosto ritenere che
qui le maniere semplici e affabili dell'onorato siano intese nella loro di-
mensione pubblica, e quindi come elementi di uno specifico stile politico.

Tale stile non assume un ruolo centrale nell’epigrafia onoraria: questa
documentazione, dopo tutto, non & concepita per sottolineare lo spirito
‘democratico’ degli onorati, bensi per esaltare la loro capacita di distin-
guersi al servizio della comunita. E tuttavia anche in questa documen-
tazione se ne puo trovare traccia nell’elogio di virti come il «decoro»
(koopotng) e la «moderazione» (émewkeia), le quali possono essere in-
terpretate, almeno in parte, nel senso di una disponibilita degli onorati ad
accettare i limiti imposti da una morale latamente egualitaria®. Accanto a

8 SCHWERTHEIM 1978, pp. 213-38; SEVE 1979, pp. 327-59.

% SEVE 1979, Il. 20-21: dnod]edetypevov, Biov te [---] dnuoxpatikwratov. Il riferimento
del superlativo dnpoxpatikwtatov al sostantivo Biov, in considerazione della loro separa-
zione di oltre mezzo rigo, non ¢ certo (cfr. SCHWERTHEIM 1978, p. 218); e tuttavia ¢ sugge-
rito dal fatto che, come dimostra il participio dmodedetypévov, il nome del personaggio si
trovava al caso genitivo e dunque I'aggettivo non poteva essere attribuito a esso.

¢ L’unico termine di confronto & I. Tralles 31, 1. 7, purtroppo di datazione incerta, dove
compare, in relazione alle cariche rivestite da un notabile, la coppia avverbiale év86&wg
Kol dnuokpatikdg (per una possibile datazione all’etd imperiale; BOULAY 2012, p. 77, 1.
85); sulla tradizione democratica di Cizico e la complessa vicenda del suo status di liberta,
revocato definitivamente nel 25 d.C., THORNTON 1999, pp. 504-16.

* SEVE 1979, p. 336: «le sens politique qu’il évoque d’abord est difficile a cette époque;
mais des exemples de Plutarque montrent que son emploi n’est plus limité & ce domaine,
et qu’il peut signifier “aux manieres simples, affable”».

2 Ad es. koowotng TAMII 765, 1. 26; LAphrodisias 2007, 12.22,1. 195 12.319,1. 9 e 13;
12.534, 1. 11; 13.105, 1. 11; émueikew: I Ephesos, 626, 1. 8; L.Aphrodisias 2007, 12.21, 1. 24;



299

tali virtu, del resto, ve ne ¢ una esplicitamente legata alla nozione di egua-
glianza, alla quale non si ¢ finora prestata la dovuta attenzione. Esami-
niamo, ad esempio, 'elogio contenuto in un decreto onorario di Kaunos:

Insomma, mostrando che la bonta del suo animo e del suo carattere superava
in splendore gli atti di generosita legati alla fortuna, rese la sua vita moderata e
paritaria, rispettando i pit anziani come padri, comportandosi amabilmente e
onestamente con ogni eta, giusto nell’azione politica, onesto negli incarichi affi-
datigli, ammirevole per modestia, pio e affettuoso con i familiari, inimitabile con
gli amici, moderato e umano con gli schiavi®.

Quest’elogio sottolinea, tra le altre virti dell’onorato, una «vita... mo-
derata e paritaria» (¢meii] kai iooteipov... fiov), la quale trova espressio-
ne nella cortesia verso ogni eta e nel rispetto dei piut anziani®. In que-
sto quadro acquista particolare rilievo 'aggettivo iocdTipog, che significa
letteralmente «pari nell’onore» e qui si pone in singolare contrasto con
Ialto livello sociale contestualmente attribuito all’'onorato®. Non si trat-
ta di una attestazione isolata: altre iscrizioni dello stesso genere elogiano
gli onorati per avere vissuto o rivestito cariche «in spirito di eguaglian-
za» (iooteipwg)®. Il senso di questa formula trova limpida chiarificazione

12.22,1. 23; 12.317, 1. 7; 12.417, 1. 15. Sull’evoluzione semantica di questi termini, VOELKE
2012, pp. 130-141; CALVO MARTINEZ 1999. L'importanza attribuita a queste virtl si riflet-
te nella statuaria coeva, nei modelli che ripropongono la tradizionale figura del cittadino
ideale, abbigliato in modo semplice e sobrio: SMITH 1998, pp. 65-66; per Ieta ellenistica,
ZANKER 1995, pp. 254-8.

% 1. Kaunos 30, 15-18: 10 8¢ OAov Aapmpotépav T@V &md TG TOXNG QLOTYUDV
¢mSetkvOpevog TV TG YuxAG kol TOV NO@V ghayabiov émewki kai icdTelov TOV avToD
napeixe Piov aidovpevog 8¢ Tovg TpeaPuTépovg G TATEPAG, PIAOOTOPYWS Kal PINOKAADG
TPOOPePOEVOG Ao NALkia, Sikatog €y moALTeig, ayvog kal mept Tag Snpooiag mioTelg,
N\t Tiig owPPoahvNg, eDoEPTG Kal PIAOTOPYOG TIPOG TODG OiKeiOVS, ApeEiUNTOG TPOG
006 @ilovg, émelkng kol @IAaVBpwTIog TTPOG TOVG OlKéTAS.

% Su questo testo epigrafico HERMANN 1971, pp.36-39; ROBERT 1972, 1. 430; I. Kaunos,
pp. 162-4. Un motivo simile ricorre in un’altra iscrizione di eta imperiale, IOSPE I* 40,
11. 28-30 (Olbia), dove 'onorato & analogamente descritto come rispettoso verso le varie
classi di eta.

6 Per il significato di icdTipog in questa iscrizione, cfr. HERRMANN 1971 (seguito da L.
Kaunos, p. 162): «ohne iiberheblichkeit».

6 Cfr. I. Ancyra 72, 1. 33-4: {@vta te Sika[i]wg kal icoteipws 128, 1l 3-5: gu[Aa]



300

in un passo della Guerra Giudaica di Flavio Giuseppe, dove un notabile
di Gerusalemme viene elogiato in termini squisitamente greci: «a fronte
dell'imponente splendore della nobilta, della dignita e della reputazione
di cui godeva, egli ricercava I'icotipov anche verso i pitt miserabili»®. Da
questo testo si evince che nel linguaggio politico di eta imperiale 'aggettivo
i06TIog indicava la disponibilita ad attenuare i dislivelli sociali attraverso
'adozione di uno stile paritario. La sua ricorrenza nelle iscrizioni onora-
rie, pertanto, sottolinea che il notabile ideale — al contempo @\oTIpOG €
i00TIHoG — deve essere capace sia di innalzarsi a onori straordinari, sia di
riconoscere un comune piano di eguaglianza con i propri concittadini.

Gli indizi offerti dall’'epigrafia trovano conferma nella documentazione
letteraria. Senza pretendere di condurre un’indagine sistematica, la quale
esulerebbe dai limiti di questo lavoro, ci limiteremo a esaminare qualche
testimonianza particolarmente significativa. Possiamo iniziare dalla figu-
ra del politico ideale proposta nei Precetti politici di Plutarco.

Egli non ¢ in alcun modo molesto, né arreca disturbo con il numero degli schiavi
al bagno, o con l'occupazione dei posti a teatro, né si distingue con orpelli desti-
nati a suscitare invidia per il lusso e la stravaganza. Al contrario: & pari ed egua-
le nelle vesti, nella vita, nell’educazione dei figli e negli ornamenti della moglie,
come uno che voglia convivere e confondersi con il popolo®.

Qui Plutarco censura tutta una serie di comportamenti legati all’osten-
tazione del potere e della ricchezza®. Non si tratta solo delle molestie o
dell'ingombro arrecati, al teatro o alle terme, dal seguito di familiari e

pxnoavta peyolomplen]®g kai icoteipws, dove tuttavia gli editori attribuiscono a
iooteipwg un significato non attestato altrove: «honourably»; I.Pergamon Asklepieion 55:
[vewkopri]oavta koopiwg kai émekdg [kol dpavta] mpdg mavtag icoteipwg; I Prusias 21,
1. 9-11: kKOOOV... ioOTEWOV (cfr. ADAK, STAUNER 2006, pp. 138-139).

57 Jos. BJ,IV 319: tapd tov dykov Tiig evyeveiag kai Tfg aiag kai fg elxe Tiuig yannkog
10 io0TIHOV Kol TPOG TOVG Tametvotatoug. Cfr. spec. HDN. 2, 4, 9 dove Pertinace ¢ definito,
in ragione della sua civilitas, iooTipog e Luc. Herm. 24, dove il termine indica I'eguaglianza
del cittadino (moAitnyv... icdTipov dmaoty).

% PLUT., 823a-b: obdauij 8¢ Avmnpog 008’ évoxA@v oiketd@v mANOet mept Aovtpov
| kataAnyeol tomwv &v Bedtpolg 008¢ Toig €ig TpLNV kai ToAvTéNelav émigpBovolg
napaonpog; dAN 100G kol Opalog €06t kai Staity kai Tpo@aic maidwv kai Bepameia
yuvatkog, olov opodnpelv kai guvavBpwelv Toig ToANoiG fovAopevog.

¢ Cfr. CARRIERE 1984, pp. 207-208.



301

di schiavi, ma di atteggiamenti stigmatizzati nel loro aspetto simbolico.
Plutarco, infatti, non si limita a censurare tali atteggiamenti, ma consiglia
all'uomo politico di rendersi sotto ogni profilo ‘eguale e conforme’ (icog
Kai Opalog) ai suoi concittadini, e pitl precisamente di «convivere e con-
fondersi con il popolo» (0podnpely kai cuvavBpwnetv Toig ToANoIG). L’ab-
bigliamento personale, gli ornamenti della moglie, I'educazione dei figli e
insomma ogni aspetto della sua vita pubblica e privata devono obbedire
a un rigoroso criterio di eguaglianza, teso ad annullare la distanza sociale
e a rafforzare il senso di comunanza civica. Tutto cio offre un’immagine
concreta del Piog iodTiog attestato dalle fonti epigrafiche, e dimostra che
esso era molto pit comune di quanto quelle fonti farebbero pensare. La
precettistica di Plutarco, infatti, in quanto indirizzata in generale ai politi-
ci delle citta coeve, deve riflettere una temperie largamente diffusa.

Naturalmente, il solo fatto che fosse necessario dare consigli del ge-
nere, dimostra che vi erano notabili che si comportavano diversamente.
A questo proposito, la testimonianza di Plutarco puo essere utilmente
confrontata con un noto passo del Nigrino di Luciano’. Si tratta di un
elogio filosofico degli Ateniesi, interamente focalizzato sul loro disprezzo
del lusso:

L’inizio del discorso era un elogio della Grecia e degli Ateniesi per il fatto che,
allevati in filosofia e poverta, non amano vedere nessuno, né concittadino, né
straniero, introdurre a forza il lusso tra di loro, ma se qualcuno giunge da loro con
tale intenzione, lo correggono e lo rieducano, riconducendolo a una vita imma-
colata. Egli ricordava appunto un individuo danaroso il quale, recatosi ad Atene,
molto distinto e volgare, con folle di schiavi, vesti preziose e oro, pensava di fare
invidia alla totalita degli Ateniesi e di essere ammirato per la sua felicita. Ma a
quelli "'omuncolo appariva infelice e si misero quindi a educarlo, senza impedirgli
in modo aspro e diretto di vivere come voleva in una citta libera; ma quando nei
ginnasi e nei bagni risultava molesto, creando ingombro con i servi e costringen-
do in spazi angusti coloro che si avvicinavano, uno mormorava piano, fingendo
di farlo di nascosto, come se non si rivolgesse a lui: «Ha paura di morire mentre
si lava? Eppure vi ¢ grande pace nel bagno, per cui non c’¢ alcun bisogno di un
esercito». Ed egli intanto, ascoltando tali cose, veniva educato. Quanto alle vesti
variopinte o purpuree, gliele tolsero di dosso schernendo spiritosamente lo splen-
dore dei colori con frasi come «E gia primavera! Da dove viene questo pavone?

7o Sul Nigrino, ANDERSON 1978, pp. 367-74; JONES 1986, pp. 84-7; su Atene nell’'opera
di Luciano, BOWIE 1970, p. 29; NESSELRATH 2009, pp. 121-35.



302

Forse sono di sua madre!». Allo stesso modo schernivano il resto: la quantita degli
anelli, la ricercatezza della pettinatura e I'intemperanza dei modi. Per questa via
egli fu a poco a poco ricondotto a ragione e riparti molto migliore grazie all’edu-
cazione che gli era stata pubblicamente impartita’.

Ad Atene l'ostentazione del lusso da parte di un ricco forestiero, invece
di generare deferenza, si scontra con un diffuso atteggiamento censorio.
Attraverso tutta una serie di rimostranze in luogo pubblico, gli Ateniesi
manifestano la propria contrarieta, sino a farlo desistere da tale condot-
ta. La coloritura filosofica del racconto non deve ingannare: Luciano da
un’interpretazione filosofica di una pratica squisitamente civica. Non a
caso, vi ritroviamo temi gia presenti nel testo di Plutarco: I'inopportunita
di fregiarsi di vesti preziose e di ingombrare le terme con un lungo corteo
di servitori’. In Luciano, tuttavia, possiamo cogliere questi temi da un’al-
tra angolazione: non si tratta piu di un freno che I'élite pone a sé stessa,
ma di un limite imposto dalla collettivita. La permanenza di un modello
egualitario qui si presenta come il prodotto di una discreta ma costante

7 Luc. Nigr.,13: 1} uév apxi t@v Aoywv €rnatvog v tfig EAAaSog kal t@v ABnvnowy
avBpwmnwv, &t phocoiq kai Tevig cUVTPoPoi eloty kai oUTe TOV doTOV obTe TOV Eévwy
008¢éva Tépmovtan OpOVTEG, OG &v TpLENV eiodyewv €ig adTodg PralnTal, AL &l kal
doikntat map’ adTodg oVtw Stakeipevog, Npépa te pebappudtrovot kai mapamadaywyodot
Kal pog 10 kabBapov Tiig Staitng pebiotdoty. Epéuvnto yobv Tivog T@V moAvxpvowy, 8¢
EAOwV ABrale ud\’ emionpog kai @opTikdg dkorovBwv SxAw kai mowkikn £06rTL kal xpLo®
adTOg v Peto {NAwTodg elvar dot Toi¢ ABnvaiols kai d¢ &v evdaipwy droPAénecbar
101 & dpa Svotvxelv €d0kel TO AvOpwTILOV, Kol TTaudeveLY Emexeipovv abTOV 0V TKPDG
o0& avTikpug dmayopebovteg év EAevBépa Tfj TOAel ka® dvTiva Tpomov BovAeTat pry flodv.
AM émel kav Toig yvpvaoiowg kai Toig Aovtpoig dxAnpog fv BAiPwv Toig oikétalg ko
oTEVOXWPDY TOVG AmavT@vTag, Houvyij T &v vnegpbéyEato mpoomolovpevog AavBavery,
homep 0 TPOG AVTOV KeTvov AnoTEVWY, Aédotke uf| tapanontat petagd Aovdpevog: kal
unv elprvn ye pakpd katéxet 10 Pakaveiov; ovdev odv Sel otpatomédov. 6 & drxovwy &
v peta&d émoudeveto. Thv 8¢ £00fta iV mokiAnv kod TG TopPupidag Ekelvag dnédvoay
avTov doTelwg Ay TO AvONPoOV émokwnTovTeg TOV Xpwpdtwy, Eap fidn, Aéyovteg, kai,
I[160ev 6 Tawg 0dTog kai, Téxa TG uNTpOG €0Tiv avTod: kol T& Totadta. Kai T &\\a 8¢
oUTWG AMETKWTITOV, 1} TOV SakTuAiwy TO TMARB0G, fj Tig KOUNG TO TEepiepyov, i TG dtaitng
TO AKOAAOTOV: DOTE KATA HIKPOV E0wPpoviodn kal apd oAb Pektiov dniAbe dnuooia
nenaldevuévog.

72 Cfr. CARRIERE 1984, pp. 207-8.



303

pressione sociale, la quale educa «pubblicamente» i ricchi, dissuadendoli
dal lusso e convertendoli a uno stile di vita pit sobrio”.

La particolare temperie prodotta da queste forme di pressione collettiva
trova una limpida illustrazione in un elogio contenuto nel Discorso ai Ro-
dii di Dione di Prusa’:

Ma anche questo in voi & oggetto di lode ed ¢ da tutti considerato di non poco
conto: I'andatura, il taglio dei capelli, il fatto che nessuno incede alteramente per
la citta. Grazie alla vostra consuetudine anche gli stranieri sono costretti a cam-
minare in modo composto, e allo stesso modo, credo, & possibile notare che anche
i campagnoli, quando si recano nella palestra o nel ginnasio, si muovono meno
sgraziatamente. Oltre a cio anche il modo di vestire e - forse a qualcuno apparira
ridicolo - la limitazione della porpora’.

A Rodi, ¢ considerato inopportuno atteggiarsi in modo rozzo o appari-
scente. Neanche i cittadini rurali, all'interno degli spazi civici, si muovono
in modo del tutto sgraziato’s. Sono assenti, inoltre, tutti quei comporta-
menti suscettibili di sottolineare in pubblico le differenze sociali o le asim-
metrie di potere, come incedere in modo altero ed esagerare nell'uso della
porpora””. La condotta del buon cittadino si ispira a un ideale di misura

73 Questo concetto di educazione pubblica ¢ espresso dalla locuzione dnuooia
nenoudevpévog, e pit diffusamente da tutta una serie di verbi - upeBapuodtrw,
napanadaywytw, tadedw (tre volte) e cwgpovilw - che descrivono l'azione esercitata
dal popolo sul ricco forestiero.

74 Vd. supra, n. 4o.

75 D. CHR. 31, 162-163: Tolydptol Kai Td ToladTa DUOV émaivwy Tuyxdver (kai
YLYVWOKETAL TTapd TEOLY OVK 06 [ikpd) TO Badiopa, 1| kovpd, TO undéva coPetv St Tig
nokews, avaykdaleabat 8¢ S v Opetépav ovvibelav kol Tovg émdnpodvtag EEvoug
kabeoTwTwg mopeveodar: kabdmep, olpal, kal Todg dypoikovg ideiv Eotwv, Gtav eig
nalaiotpav fi yvpvactov ENBwaty, fTTov apphbuwg kivovpévous: €Tt Tpog TOOTOLG THG
007106 O TPOTOG, TO {oWG &V TIVL YehoTov gavév, TG TopeLPAG TO HETPOV.

7¢ Su questa percezione dei rurali, vd. spec. MACMULLEN 1974, pp. 28-32; GIARDINA
1989, pp.76-7.

77 GAROFOLI 2016, p. 157. Per il tema dell'incedere altero (coPeiv), cfr. Dem. Meid.158;
per 'uso della porpora come segno di distinzione in eta imperiale: REINHOLD 1970, pp. 48-
61. Che il ritegno a indossare la porpora appaia a Dione «ridicolo» (yehoiov) non significa
che fosse in assoluto desueto, ma piuttosto che lo fosse nella misura in cui si manifestava a
Rodi. Una qualche proibizione relativa almeno ad alcune qualita di porpora ¢ implicita nel



304

e compostezza: andatura compassata, pettinatura decente, abbigliamento
sobrio; un ideale di fronte al quale la rozzezza del contadino e I'alterigia
del ricco sono egualmente stigmatizzati in quanto eccessivi e devianti’®.
Qui ci ¢ dato cogliere una temperie tipica della citta isonomica, in cui I'au-
tocontrollo, il senso della misura e la disponibilita al compromesso aveva-
no trovato espressione in uno stile ispirato a un ideale di grazia’.

In conclusione, le testimonianze che abbiamo esaminato delineano un
quadro indiziario che non puo essere facilmente sottovalutato. Se ne ri-
cava la netta impressione che nella citta greca di eta altoimperiale Iesi-
bizione delle differenze sociali fosse considerata, in linea generale, inop-
portuna. Quest’idea, certo, appare in stridente contrasto con la retorica
delle iscrizioni onorarie, tutta tesa a esaltare la superioritad dell’onorato
sui suoi concittadini. E tuttavia questa stessa idea, se correttamente intesa,
puo rivelarsi non solo compatibile con quella retorica, ma anche indispen-
sabile a una sua migliore comprensione. La diffusa aspirazione agli onori
pubblici e la solennita con cui questi erano pubblicizzati, infatti, risaltano
in modo pill netto se le contempliamo sullo sfondo di una societa poco
incline a tollerare 'esibizione delle differenze sociali. Potremmo allora
ipotizzare che il valore di quegli onori stesse proprio nel fatto che solo essi
consentivano di sancire pubblicamente, in forme rigorosamente definite,
una superiorita che doveva altrimenti celarsi dietro il velo di un compas-
sato riserbo.

Eguaglianza e spartizione sacrificale

Una testimonianza capitale su questa temperie isonomica ci & offerta da
Plutarco in un capitolo delle Questioni conviviali, databili ai primi anni
del secondo secolo®. Qui I'autore riferisce una discussione sorta tra i suoi

fatto che in alcuni luoghi il suo uso era un privilegio attribuito ufficialmente, vd. spec. D.
CHR. 34, 29: 0TEQAVOVG, TTPoedpiag kol TopeHpag, e inoltre almeno TAM II, 905 11. 19, 79;
20, 22; 21, 63; IGR 111, 199, 1. 4; ulteriori riferimenti in QUAss 1983, pp. 192-93; MACMUL-
LEN 1988, p. 238 n. 8; per il rapporto con la dignita sacerdotale, vd. BLum 1998, pp. 101-2.

7 VEYNE 2005, p. 225, N. 276: «par une sorte d’égalitarisme civique, sinon social, la
retenue, la réserve esthéte interdisaient la pompe prétentieuse, la prépotence».

7 MEIER 1985, pp. 36-7.

% Su quest’opera, FUHRMANN 1972, pp. VII-XXXIV; STADTER 2014, pp. 98-106; sulla sua

datazione: JONES 1966, pp. 72-3.



305

amici in merito alla forma assunta dai banchetti pubblici durante il suo
arcontato a Cheronea®:

Quando ricoprivo I'arcontato eponimo in patria, la maggior parte dei banchetti
erano daites, nel senso che durante i sacrifici a ognuno era assegnata per sorteggio
una porzione. Questa prassi ad alcuni piaceva straordinariamente; altri invece
la criticavano come asociale e ingenerosa e ritenevano che, una volta deposta la
corona, si dovessero risistemare le tavole nel modo consueto®.

A Cheronea la maggioranza dei banchetti pubblici era organizzata in
modo rigorosamente egualitario, nel senso che ogni cittadino riceveva,
in seguito a sorteggio, una parte eguale dell'animale sacrificato®>. Non
si tratta di un fatto inaudito. L’uso della spartizione eguale era antico e
sembra avere avuto un ruolo importante nel rafforzare il sentimento di
eguaglianza nella citta greca classica ed ellenistica®. La particolare impor-
tanza di questo testo sta nel dimostrare che tale uso rappresentava una
prassi ordinaria ancora in eta imperiale®. Nel caso specifico, tuttavia, esso

81 Su Plutarco arconte, cfr. Quaest. Conv. 6. 8. Sull'arcontato eponimo a Cheronea,
SHERK 1990, p. 282.

%2 Quaest. Conv. 2.10 642 f:"Ote v éndvopov dpxnv fpxov oikot, T& TAEioTA TOV
Seinvwv daiteg fioav, év Taic Buoioug ékdoty pepidog amokAnpovpévng: 6 Tiot puév fipeoke
Bavpaotds, ot § wg dxovawvnTov kai dvAevBepov Yéyovteg Yovro deiv dpa T¢ katabéobat
1OV otépavov Emi v ovvnon Siartav addig peBappocacdat 1ag Tpamelag.

8 Questi banchetti sono indicati come (Snuoota) Seinva (642f; 643a; 644b). La pras-
si della spartizione & segnalata da tutto un vocabolario pilt 0 meno tecnico: kpewSatoia
(643a) vepnoeig (644b) e Saiteg (642f): SCHMITT-PANTEL 1992, pp. 266-8; alla prassi del
sorteggio si fa riferimento, oltre che con il verbo dmokAnpdéw nel passo citato, anche con la
personificazione Adxeolg in 644a, e con il termine kAfjpog in 644d; il fatto che le porzioni
sorteggiate fossero di eguale peso ¢ indicato nelle espressioni icopotpia (644b) e {on uepic
(643 €).

8 Su spartizione eguale e isonomia, DETIENNE 1979, p. 24; BERTHIAUME 1982, pp. 44-
53; SCHMITT-PANTEL 1992, pp. 49-51; EKROTH 2008, pp. 270-2; TSOUKALA 2009, p. 12.
In eta ellenistica quest’uso ¢ attestato nella documentazione epigrafica, laddove si fa rife-
rimento a porzioni di peso standardizzato nella spartizione sacrificale: ROBERT 1945, pp.
48-50; SCHMITT-PANTEL 1992, pp. 354-5.

% Quaest. Conv. 2. 10. 643: kai vOv &1L 146 Buoiag kai ta dnuodota Seinva mPog pepida
yiyveoBay; un’affermazione che, con ogni probabilita, non va intesa come limitata a Che-

ronea.



306

non aveva riscosso unanime consenso e la cittadinanza si era divisa in un
acceso dibattito tra favorevoli e contrari®.

Nel testo di Plutarco il dibattito ¢ interamente polarizzato tra gli op-
posti discorsi di Agia e di Lampria. Agia e contrario alla forma corrente
dei banchetti pubblici e si adopra a metterne in luce i principali difetti:
innanzitutto, la spartizione compromette la comunanza, poiché riceve-
re le proprie porzioni a peso, come dal macellaio, e consumarle da soli,
come bestie alla mangiatoia, toglie il piacere di stare insieme®’; in secondo
luogo, I'eguaglianza inerente a tale spartizione ¢ un’eguaglianza deteriore,
aritmetica, in quanto attribuisce porzioni eguali a convitati dall’appetito
diseguale (péTpw ... T® Tow TPOG TOLG &vicovg)® . Su questa base, egli invi-
ta ad abbandonare la spartizione eguale per adottare anche nei banchetti
pubblici la prassi corrente nei banchetti privati, la quale, consentendo a
ciascuno di servirsi secondo i propri bisogni a una mensa comune, abbina
vera comunanza e giusta eguaglianza.

Al discorso di Agia si oppone quello di Lampria, totalmente favorevole
al rito tradizionale®. Lampria sostiene che la spartizione eguale dei ban-
chetti pubblici perpetua I'uso di un passato non ancora corrotto dal lus-
so, in cui le vivande erano cosi semplici da potersi dividere facilmente.
Quindi egli si volge a dimostrare — contro quanto sostenuto da Agia - che
tra spartizione e comunanza non vi ¢ alcuna contraddizione:

8 Tvi, 642 f.

7 Ivi, 643 b: 1] & eig pepidag abtn kpewdausia THv kowvwvia dvaipodoa, mOAA
deimva motel kai ToAoVG Setmvodvtag, ovdéva 8¢ chvdetmvov ovdevag, dtav domep dnod
KpeomwIKAG Tamélag otaBud Aapawv Ekaotog poipav éavt® mpddntat ... T000° & viv
yiyvetal, kpéag mpobéuevov kai dptov domep £k gatvng idlag ékaotov ebwyeioat.

8 Ivi, 643 b-c: 1§ T0D Kpéwg kol ToD dpTov pepiq AdKOTATY [ETPW KaMwTtileTan 1@ fow
TPOG TOVG AVIOOVG ... ApOUNTIKDG, 0D yewUeTPIKDG Opilwv 10 Sikatov. Questo argomen-
to evoca la tradizionale opposizione tra eguaglianza aritmetica (assoluta), ed eguaglianza
geometrica (proporzionale), propria del pensiero politico greco (cfr. Quaest. conv. 8, 2. 719
a-c; Frat. am. 484b: HARVEY 1965, pp. 120-3; AALDERS 1981, pp. 43-4). Ma qui l'opposi-
zione ha un senso squisitamente conviviale, in quanto non distingue gli individui in base
al potere e alla ricchezza, ma in base alla sete e all’appetito: Quaest. conv, 2.10. 643 c: oUte
Swdvtag woadTwg oUTe MEVOVTAG: SVEMBRO 1982, p. 961 0. 12.

% Sul ruolo di Lampria nei Zvpmootaxd, BRENK 2009, p. 57.

% Quaest. Conv. 2, 10 644a-c.



307

«Ma dove ¢ il proprio», si dira, «perisce la comunanza». Si, ma solo laddove esso
non ¢ eguale. Non ¢ infatti il possesso del proprio, ma il furto dei beni altrui e la
pretesa di avere una parte maggiore dei beni comuni ad avere dato inizio all'in-
giustizia e alla discordia. Le leggi, le quali pongono termine alla discordia fissando
un limite e una misura all'appropriazione, devono il loro nome a un’autorita e a
una forza che distribuisce in modo eguale i beni comuni®*.

Qui Lampria intende dimostrare che 'appropriazione implicita nella
spartizione (i0tov) non & incompatibile con la comunanza (kotvov) e che
'unico mezzo per conciliarle & proprio 'eguaglianza (icov). A tal fine egli
allarga la prospettiva dalla comunanza conviviale alla comunita politica,
formulando un ragionamento che puo essere riassunto nei seguenti ter-
mini: la spartizione adottata nei banchetti pubblici, in quanto spartizione
eguale di beni comuni, non ¢ annoverabile tra le forme di appropriazione
che determinano ingiustizia e discordia, come il furto e 'appropriazione
diseguale dei beni comuni, tant’e vero che le stesse leggi, le quali sono de-
putate a reprimere quelle forme, derivano il proprio nome da una «forza
che distribuisce in modo eguale i beni comuni»®*. Nell'ambito di questo
ragionamento due punti assumono un rilievo cruciale: da una parte I'assi-
milazione dell’appropriazione diseguale dei beni comuni al furto; dall’al-
tra I'idea di un legame essenziale, etimologico, tra la legge (vopog) e la
spartizione eguale dei beni comuni (ioa vépetv T0 kotvov)®. Alla base del
primo punto vi ¢ I'idea che il fondamentale criterio di legittimita per la
fruizione della proprieta pubblica sia 'eguaglianza, nel senso che tale fru-
izione puo darsi solo in modo eguale. Alla base del secondo punto vi & I'i-

o' Ibid. 644 ¢:* émov 10 {dlov £oTLv, AmOMLTAL TO KOWVOV- 610V PV odv iy ioov oty
00 yap oikeiov kT, AAN’ dgaipeots dAhotpiov kai mheovedia mepi TO KovOV ddikiag
Apte kai Stagopag, fiv dpw kai puéTpw Tod idiov katanavovteg of vopol Ti¢ ioa vepovong
TO KOLVOV dpYiG kal SUVALEWS EMWVVLOL YEYOVAOLY.

92 Qui 'opposizione della spartizione eguale dei banchetti pubblici alla mAeoveia mepi
70 kotvov e il suo parallelismo con una forza (la legge) ioa vépovoa 16 kotvov implica che
anche essa sia intesa come spartizione di kotvov, ossia di ‘beni comuni’. Cio dimostra che
qui si tratta di banchetti pubblici in senso stretto, ossia finanziati a spese pubbliche (sebbe-
ne i confini tra pubblico e privato possano essere talora sfumati: SCHMITT-PANTEL 1992,
Pp- 291-303 € pp. 359-80).

9 Questo nesso etimologico, accettato e.g. in CHANTRAINE 1933, p. 10; BENVENISTE
1969, p. 85, € stato posto in discussione da altri studiosi (per una rassegna delle principali
ipotesi, QUASS 1971, p. 14, 1. 83).



308

dea che 'ordinamento giuridico, anche laddove legittima la diseguaglian-
za nella sfera privata, sia in ultima analisi fondato sull’eguale distribuzione
di diritti e poteri nella sfera pubblica. Si tratta, come ¢é facile vedere, di una
prospettiva squisitamente isonomica®. In tale prospettiva, la spartizione
eguale adottata nei banchetti pubblici, lungi dall’apparire estranea e in-
comprensibile, trova la propria giustificazione nei principi fondamentali
della comunita civica®.

Questa corrispondenza tra spartizione eguale e ideale isonomico si pre-
cisa ulteriormente nel seguito del testo, dove Lampria elogia la prassi del
sorteggio.

Smettiamola di disprezzare le Moire e, come dice Euripide, «il sorteggio, figlio
del caso»! I sorteggio non da priorita né alla ricchezza, né alla fama, ma agendo
a caso, volta a volta diversamente, inorgoglisce ed esalta 'uomo povero e umile
tramite il gusto dell’autonomia, e corregge delicatamente I'uomo ricco e potente,
abituandolo a tollerare I'eguaglianza®.

Il ruolo cruciale qui attribuito al sorteggio ha il proprio fondamento
in un limite tecnico inerente alla spartizione eguale: il fatto che la carne
della vittima, pur potendosi tagliare in porzioni dello stesso peso, ¢ quali-
tativamente diseguale. E quindi necessario, per eliminare ogni residuo di

9 Per la derivazione di icovopia da oo véuewv e la sua interpretazione come sparti-
zione metaforica di diritti e poteri: HIRZEL 1907, p. 243 n. 1; EHRENBERG 1940, pp. 293-
301. U'interpretazione alternativa, la quale fa derivare il termine da {oog vopog (VLASTOS
1953, pp. 347-356), & forse pill plausibile dal punto di vista strettamente etimologico, ma
non cambia il quadro di fondo: come dimostra Plutarco, I'idea di spartizione continuava
a essere avvertita anche per il termine vopog e doveva dunque, a maggior ragione, essere
avvertita per icovoplia (cfr. CERRI 1969, pp. 97-104).

9% DETIENNE 1979, p. 24: «la portion consommée par chacun des convives consacre,
dans P'ordre alimentaire et sacrificiel, la part de droits politiques qui revient a chaque in-
dividu, par son appartenance au cercle des citoyens, disposant, en principe, des mémes
droits a la parole et a I'exercice du pouvoir».

% Ibid. 644 d: ntavowpeba Tag Moipag dtpudloptes kai ‘TOV Tig TVUXNG Todda KATjpoV’ Mg
"Evpmidng gnotv, 6¢ obte mhovtw vépwy obite 868N 1o TpwTelov, GAN” 8mtwg ETuxev dAAwG
dA\oTe ouuPePOUEVOG TOV [EV TIéVITA Kal TATELVOV EMLyavpol Kai ouveEaipet, Yevopevoy
Tvog adTovoiag, TOv 8¢ mhovatov kai péyav E0ilwv icdtnTL ufy Suokolaively dAvTWG
ow@povileL.



309

ineguaglianza, rendere casuale I'assegnazione delle porzioni”. In questo
quadro, il doppio riferimento all’autonomia concessa al povero e all'egua-
glianza imposta al ricco si spiega con il fatto che il sorteggio, introducendo
un criterio impersonale, impedisce al ricco di far valere la sua autorita
nell’assegnazione delle porzioni e pone il povero nella condizione di po-
tere accettare, eventualmente, una porzione migliore di quella del ricco.
Non puo sfuggire, tuttavia, che il binomio autonomia/eguaglianza evoca
anche una concezione pil generale, la quale conduce oltre la sfera pro-
priamente conviviale: I'idea che il cittadino, per essere eguale, deve essere
anche indipendente, economicamente e moralmente, da ogni altro citta-
dino®. Il testo, inoltre, lascia pensare che questa corrispondenza tra prassi
conviviale e ideale di eguaglianza rivesta un preciso carattere funzionale.
Se la possibilita concessa al povero di provare «il gusto dell’autonomia»,
infatti, potrebbe al limite interpretarsi come straordinaria, confinata al
tempo della festa, I'esigenza di abituare il ricco «a tollerare I'eguaglian-
za» implica che le relazioni egualitarie apprese durante il rito non debba-
no esaurire il loro ruolo in questo ambito, ma siano destinate a lasciare
un’impronta nella realta profana. Si puo ritenere, dunque, che qui il rito
pubblico sia interpretato alla luce di un’esigenza squisitamente isonomica:
rafforzare 'orgoglio del povero e la modestia del ricco durante la festa, per
favorire la loro ‘eguaglianza’ nell’'ambito ordinario della vita civica.

Per un singolare paradosso, questa limpida testimonianza sulle impli-
cazioni isonomiche della spartizione eguale, pur essendo esplicitamente
riferita da Plutarco al suo tempo, & stata sinora valorizzata solo in rela-
zione alla polis classica, mentre ¢ stata quasi totalmente ignorata in rela-
zione alla citta greca di eta imperiale®. Unica eccezione a questo quadro,
Pauline Schmitt-Pantel ha nondimeno ritenuto che al tempo di Plutarco la
spartizione eguale rappresenterebbe solo una stranezza, un residuo fossile

7 BERTHIAUME 1982, p. 51.

9 Sul rapporto tra indipendenza e isonomia, VERNANT 1974, p. 94; MEIKSINS-WO0OD
1988, pp. 126-37. Questa idea di indipendenza nelle nostre fonti ¢ generalmente espressa
con il termine di éAevBepia, piuttosto che con quello, qui utilizzato, di dvtovopia, ma cfr.
almeno ARIST. Pol. 5. 1315 a e PAUS. 19. 2, dove I'aggettivo adtovopog qualifica la liberta
dal potere monarchico (o tirannico). Il rapporto tra sorteggio delle porzioni ed eguaglian-
za ha un corrispettivo politico nella prassi democratica classica di sorteggio delle magistra-
ture: DURAND 1979: 154 (su questa prassi, EHRENBERG 1927, pp. 1451-90; JONES 1957, pp.
47-8; DEMONT 2001).

9 DETIENNE, [VERNANT] 1979, pp. 23-4; SVEMBRO 1982, p. 954.



310

non piu compreso e privo di qualsiasi rapporto con la realta politica co-
eva: «I'étonnement des concitoyens de Plutarque devant le repas-partage
(dais), fossile qui se perpétue lors des sacrifices publics a Chéronée, mon-
tre qu’ils ne comprennent plus la portée d’un tel banquet. Ses valeurs sont
celles de la cité des ancétres et non les leurs. La figuration dans un rite, le
repas sacrificiel, de rapports sociaux égalitaires, n’a plus de sens dans la cité
du second siecle»'*. Questa irrilevanza della spartizione eguale, secondo
Schmitt-Pantel, si legherebbe al fatto che nella citta di eta imperiale la coe-
sione civica non si sarebbe piu riflessa nella modalita propria dei banchetti
pubblici, ma in quella, totalmente diversa, propria dei banchetti privati**'.
Coerentemente con tale assunto, il dialogo messo in scena da Plutarco ri-
guarderebbe in primo luogo la corretta organizzazione dei banchetti priva-
ti, e gli interlocutori, al di 1a del loro dissenso di facciata, concorderebbero
nel ritenere tali banchetti come I'unico modello possibile di comunanza*=.

Questa interpretazione, tuttavia, non convince. E vero che il modello
costituito dai banchetti privati rimane in primo piano come punto di ri-
ferimento della discussione. Non ¢ vero, invece, che gli interlocutori con-
cordino nel ritenere tali banchetti come 'unico modello possibile di co-
munanza. Al contrario: la divergenza tra Agia e Lampria verte proprio su
questo punto. Se il primo sembra ignorare I'idea di comunanza implicita
nei banchetti pubblici, il secondo dimostra per essa profonda compren-
sione; se il primo considera la spartizione eguale un retaggio ingombrante,
di cui sarebbe meglio sbarazzarsi, il secondo la considera una tradizione
positiva, che andrebbe preferibilmente conservata. In questo quadro, noi
non abbiamo alcuna ragione di privilegiare la prospettiva di Agia rispetto
a quella di Lampria. Il discorso di Lampria, infatti, appare lucido, coe-
rente e appassionato, e non puo essere agevolmente ridotto a un’astratta

1 SCHMITT-PANTEL 1992, p. 480.

o1 Jbid. 480: «La cohésion civique sappuie désormais sur d’autres pratiques dont le
banquet privé lieu de la philanthropie. Pour le dire autrement, dans ce propos de table de
Plutarque, le repas sacrificiel a cessé d’étre a la fois modéle et miroir de la vie civique, Cest
le symposion, banquet privé, qui tient ce role différemment».

2 Jbid. 480: «En filigrane Hagias et Lamprias ont comme modele de référence une
méme pratique, qui leur est quotidienne, ol partage et communauté peuvent s’exprimer,
celle du symposion, entendu comme le banquet privé (visible des le titre du propos), Tous
deux s’accordent pour situer dans le passé le repas oli l'on partage et ni 'un ni 'autre ne
tente de donner un sens et une place a la dais dans leur cité, celle du I - II° siécle aprés
J.-Co».



311

reminiscenza erudita: un uomo estraneo all'ideologia isonomica avrebbe
forse potuto riesumare il nesso etimologico tra vopog e ioa vépietv, ma non
avrebbe mai potuto evocare in termini cosi vivi 'assuefazione del ricco al-
I'«eguaglianza» e I'orgoglio del povero per I'«autonomia». Su questa base,
I'idea di una generale incomprensione della spartizione eguale al tempo di
Plutarco deve essere senz’altro respinta. Al massimo possiamo ammettere
un dissidio tra chi non comprendeva o piuttosto avversava i valori cui
rimandava la spartizione eguale, e chi invece non solo li comprendeva ma
li considerava salutari per la vita civica**.

E giunto il momento, dunque, di restituire questa testimonianza alla
cultura politica della citta greca di eta altoimperiale. Ricapitoliamone i
punti salienti: 1) ancora in questa epoca il rito pubblico continuava a pre-
vedere forme di spartizione eguale; 2) queste forme potevano ancora esse-
re giustificate nell’alveo di una pilt ampia concezione isonomica concer-
nente il corretto uso dei ‘beni comuni’; 3) esse instillavano nei partecipan-
ti, ricchi e poveri, valori squisitamente isonomici come «eguaglianza» e
«autonomia». Com’¢ facile vedere, questi dati comportano un certo scarto
rispetto a un’immagine corrente delle pratiche redistributive di eta impe-
riale: se a queste pratiche si attribuisce talora una funzione gerarchizzante,
qui troviamo al contrario distribuzioni che rafforzano tra i cittadini un
sentimento di eguaglianza. Questo scarto puo spiegarsi, almeno in parte,
se consideriamo che la testimonianza di Plutarco si riferisce a distribu-
zioni pubbliche, mentre le altre testimonianze a nostra disposizione, of-
ferte soprattutto dall’epigrafia onoraria, si riferiscono prevalentemente a
distribuzioni evergetiche. L’opposizione tra gerarchia ed eguaglianza po-
trebbe quindi essere connessa, sia pure imperfettamente, a quella tra pri-
vato e pubblico, e rimandare al fatto che se I'evergete, disponendo dei suoi
beni, puo talora decidere di privilegiare alcuni settori della cittadinanza,
il magistrato che usa fondi pubblici deve tendenzialmente coinvolgere in
modo eguale tutti i cittadini. Non si tratta, dunque, di scegliere tra la te-
stimonianza di Plutarco e quella delle fonti epigrafiche, privilegiando una
prospettiva a discapito dell’altra. Dobbiamo piuttosto immaginare uno
scenario complesso, in cui i criteri gerarchizzanti di alcune distribuzio-

13 Qui sarebbe interessante sapere a chi tra i due interlocutori vadano le simpatie di
Plutarco. In un altro capitolo delle Questioni conviviali, concernente la disposizione dei
convitati durante i banchetti privati, Plutarco media tra la posizione del padre, ancorata a
una visione gerarchica, e quella piti ‘democratica’ dei fratelli Timone e Lampria (Quaest.
Conv. 1 2, spec. 616e-f): BRENK 1977, pp. 77-9.



312

ni evergetiche potevano convivere con i criteri egualitari di distribuzioni
eminentemente pubbliche.

%%

L’insieme delle testimonianze esaminate ci consente di trarre alcune
conclusioni sulla cultura politica della citta greca di eta altoimperiale. In-
nanzitutto, I'antico ideale di democrazia, sebbene in parte contraddetto
dalla concreta evoluzione istituzionale, non aveva perso la propria funzio-
ne di valore di riferimento; in secondo luogo, nelle relazioni sociali domi-
nava ancora uno stile latamente egualitario e I'esibizione delle differenze
era considerata, in linea generale, inopportuna; infine, il rito pubblico
attribuiva ancora un ruolo cruciale al principio della spartizione egua-
le e tale principio poteva essere interpretato alla luce di una concezione
squisitamente isonomica. Tutto cio suggerisce che nella cultura politica
greca I'ideale di eguaglianza continuava a rappresentare un elemento vi-
tale. Siamo insomma ricondotti allo scenario tracciato da Peter Brown,
nel quale le tendenze gerarchizzanti di una societa fortemente competitiva
appaiono ancora contenute entro le maglie di un «modello di parita». Se
tale scenario fosse confermato, dovremmo concludere che non fu la prima
eta imperiale, bensi 'avvento della tarda antichita a determinare il collasso
del paradigma egualitario, e che solo allora poté affermarsi un nuovo pa-
radigma ispirato a criteri squisitamente gerarchici.

Bibliografia

ADAK, STAUNER 2006: M.ADAK, K. STAUNER, Zur Stellung von Armeeangehirigen
in ihren Heimatstddten. Der Fall M. Aurelius Antoninus aus Prusias ad Hypium,
«Gephyra» 3 (2006), pp. 133-168.

AALDERS 1982: G. J. D.AALDERS, Plutarch’s Political Thought, Amsterdam-
Oxford-New York 1982.

ANDERSON 1978: G. ,UN4 s, Lucian’s Nigrinos: the Problem of Form, «GRBS», 19,
1978, pp. 367-74.

BaiLey 2015: C. BAILEY, Honours’ in Rhodes: Dio Chrysostom’s Thirty-First
Oration, «ICS», 40, 2015, pp. 45-62.

BEHR 1968: CH. A. BEHR, Aelius Aristides and the Sacred Tales, Amsterdam 1968.

BERTHIAUME 1982: G. BERTHIAUME, Les réles du mageiros. Etude sur la boucherie,
la cuisine, et le sacrifice dans la Gréce ancienne, Leiden 1982.



313

Brum 1998: H. BLum, Purpur als Statussymbol in der griechischen Welt, Bonn
1998.

Bouray 2012: TH. BouLay, Le Tableau d’honneurs d’Antioche du Méandre, in
Patrie d’origine et patries électives. Les citoyennetés multiples dans le monde grec
d’époque romaine. Actes du colloque international de Tours, 6-7 octobre 2009,
éd. par A. Heller et A.-V. Pont, Bordeaux 2012, pp. 61-77.

BowErsock 1969: G. W. BOWERSOCK, Sophists in the Roman Empire, Oxford
1969.

BowiE 1970: E. L. BowIE, Greeks and Their Past in the Second Sophistic, «P&P»,
46, 1970, pp. 3-41.

BrErLaz 2021: C. BrELAZ, Democracy, Citizenship(s), and ‘Patrotism’. Civic
Practices and Discourses in the Greek Cities under Roman Rule, in Civic Identity
and Civic Participation in Late Antiquity and the Early middle Ages, éd. par C.
Brélaz et E. Rose, Turnhout 2021, pp. 65-90.

BReNK 1977: F. E, BRENK, In Mist Apparelled Religious Themes in Plutarch’s
Moralia and Lives, Leiden 1977.

BRENK 2009: F. E BRENK “In Learned Conversation”. Plutarch’s Symposiac
Literature and the Elusive Authorial Voice, in Symposion and Philanthropia in
Plutarch, a cura di J. Ribeiro-Ferreira et al., Coimbra 2009, pp. 51-62.

BrROWN 1978: BROWN, The Making of Late Antiquity, Cambridge Mass.-London
1978.

CALvO MARTINEZ 1999: J. L. CALVO MARTINEZ, La epieikeia desde Platon a
Plutarco, in A. P. Gimenz et alii (eds.) Plutarco, Platon y Aristoteles. Actas del
V Congreso Internacional de la I.P.S. (Madrid-Cuenca 4-7 de Mayo de 1999)
Madrid, pp. 45-61.

CAMBIANO 2016: G. CAMBIANO, Come nave in tempesta. Il governo della citta in
Platone e Aristotele, Roma-Bari 2016.

CARLSSON 2010: S. CARLSSON, Hellenistic Democracies. Freedom, Independence
and Political Procedure in Some East Greek City-States, Stuttgart 2010.

CARRIERE 1977: J.-C. CARRIERE, A propos de la Politique de Plutarque, <DHA»,
3,1977, pp. 237-51.

CARRIERE 1984: Plutarque, Oeuvres morales, éd. par J.-C. Carriére, XI, Paris 1984.

CERRI 1969: G. CERRI, "Toog Saopog come equivalente di icovopia nella silloge
teognidea’, «QUCC», 8, 1969, pp. 97-104.

CuanioTis 2010: A. CHANIOTIS, Illusions of Democracy in the Hellenistic
World, pp. 1-58, http://athensdialogues.chs.harvard.edu/cgi-bin/WebObjects/
athensdialogues.woa/wa/dist?dis=43.

CoUDRY, KIRBIHLER 2010: M. COUDRY, F. KIRBIHLER, La lex Cornelia, une lex
provinciae de Sylla pour I’Asie, in Administrer les provinces de la République
romaine, éd. par N. Barrandon et F. Kirbihler, Rennes 2010, pp. 133-69.


http://athensdialogues.chs.harvard.edu/cgi-bin/WebObjects/athensdialogues.woa/wa/dist?dis=43
http://athensdialogues.chs.harvard.edu/cgi-bin/WebObjects/athensdialogues.woa/wa/dist?dis=43

314

CUVIGNY 1994: Dion de Pruse, Discours bithyniens (Discours 38-51), a cura di M.
CUVIGNY, Paris 1994.

DEMONT 2020: P. DEMONT, Le tirage au sort des magistrats a Athénes. Un
probléme historique et historiographique, in Sorteggio pubblico e cleromanzia
dall’antichita all’eta moderna. Atti della tavola rotonda (Milano 26-27 gennaio
2000), a cura di F. Cordano e C. Grottanelli, Milano 2001, pp. 63-81.

DE RoMILLY 1971: J. DE ROMILLY, La loi dans la pensée grecque des origines d
Aristote, Paris 1971.

DE STE Croix 1981: G. E. M. DE STE Croix, The Class Struggle in the Ancient
Greek World from the Archaic Age to the Arab Conquest, London 1981.

DESIDERI 1978: P. DESIDERI, Dione di Prusa. Un intellettuale greco nell'impero
romano, Firenze 1978, pp. 299-300.

DESIDERI, P. 1986: P. DESIDERI, La vita politica cittadina nell'impero: lettura
dei Praecepta gerendae rei publicae e dell’An seni res publica gerenda sit,
«Athenaeum», 74, 1986, pp. 371-81.

DESIDERI 2011: P. DESIDERI, Greek Poleis and the Roman Empire: Nature and
Features of Political Virtues in an Autocratic System, in Virtues of the People.
Aspects of Plutarchan Ethics, ed. by G. RoskaM, L. VAN DER STOCKT Leuven
2011, pp. 83-98.

DETIENNE 1979: M. DETIENNE, Pratiques culinaires et esprit de sacrifice, in La
cuisine du sacrifice en pays grec, éd. par Id., ].-P. Vernant, Paris 1979.

DETIENNE, M. 1993: M. DETIENNE, I limiti della spartizione in Grecia, in Sacrificio
e societa nel mondo antico, a cura di C. Grottanelli e N. F. Parise, Roma-Bari
1993.

DURAND 1979: J.-L. DURAND, Bétes grecques. Propositions pour une topologie des
corps a manger’, in La cuisine du sacrifice en pays grec, éd. par M. Detienne, et
J.-P. Vernant, Paris 1979, pp. 133-65.

EKROTH, G. 2008: G. EKROTH, Meat, Men and God: On the Division of Animal
victis at Greek Sacrifices, in MIKPOX IEPOMNHMON: Mehéteg eig pvipnv
Michael H. Jameson, ed. by A. Matthaiou and I. Polinskaa, Atene 2008, pp.
259-90.

EHRENBERG 1927: V. EHRENBERG, s.v. Losung, in RE, XIII, 1927, coll. 1451-1504.

EHRENBERG 1940: V. EHRENBERG, 8.v. Isonomia, in RE, suppl. VII, coll. 293-301.

FErNOUX 2007: H. L. FERNOUX, L'institution populaire dans les cités grecques
d’Asie mineure sous le Haut-Empire. Remarques sur la composition sociologique
et lactivité politique des assemblées populaires (I”-Ilsiécle ap. ].-C.), in
Survivances et métamorphoses, éd. par H. Duchéne, Dijon 2007, pp. 19-73.

FERNOUX 2011: H. L. FERNOUX, Le demos et la cité. Communautés et assemblées
populaires en Asie mineure a 'époque imperiale, Rennes 2011.

FERNOUX 2019: H. L. FERNOUX, Le colonies romaines dans le Nord-ouest de



315

I'Asie mineure (Alexandreia Troas, Lampsaque, Parion et Apamee Myrléa): les
conditions de leur fondation et leur évolution sociologique a I'époque imperiale,
in Roman Imperial Cities in the East and in Central-Southern Italy, ed. by N.
Andrade et al., Roma 2019, pp. 107-39.

FERRARY 1987-1989: J.-L. FERRARY, Les Romains de la république et les
démocraties grecques, «<Opus», 6-8, 1987-1989, pp. 210-3.

FERRARY 1987: J.-L. FERRARY, Cicéron (De re publica 3, 35, 48) et les institutions
rhodiennes, in Filologia e forme letterarie. Studi offerti a Francesco della Corte,
11, Urbino 1987, pp. 247-52.

FERRARY 1991: J.-L. FERRARY, Le statut des cités libres dans PEmpire romain a la
lumiére des Inscriptions de Claros, «<CRAI», 135, 1991, pp. 557-77.

FoLLET 1972: S. FoLLET, Flavius Euphanés d’Athénes, ami de Plutarque, in
Mélanges de linguistique et de philologie grecques offerts a Pierre Chantraine,
Paris 1972.

FORNARA 1966: C. W FORNARA, Sources of Plutarch’s «An seni sit gerenda res
publica», «Philologus», 110, 1966, pp. 119-27.

FrANCO 2008: C. FRANCO, Aelius Aristides and Rhodes: Concord and Consolation,
in W. V. Harris, B. HOLMEs, Aelius Arisyides between Greece, Rome and the
Gods, Leiden 2008, 217-49.

GABRIELSEN 1997: V. GABRIELSEN, The Naval Aristocracy of Hellenistic Rhodes,
Aarhus 1997.

GAROFOLI 2016: P. GAROFOLI, Dione Crisostomo, discorso Ai Rodii (or. 31).
Introduzione, traduzione e commento, diss. Cassino 2016.

GAUTHIER, P. 1984: P. GAUTHIER, La cités hellénistiques: épigraphie et histoire
des institutions et des régimes politiques, in Actes du VIII congreés international
d’épigraphie grecque et latine’, Atene 1984, pp. 82-107.

GAUTHIER 1985: P. GAUTHIER, Les Cités greques et leur bienfaiteurs Paris 1985.

GIARDINA 1989: A. GIARDINA, Uomini e spazi aperti, in Storia di Roma, IV,
caratteri e morfologie, Torino 1989, 76-77.

GRIEB 2008: V. GRIEB, Hellenistische Demokratie. Politische Organisation und
Struktur in freien griechischen Poleis nach Alexander dem Grossen, Stuttgart
2008.

GUERBER 2009: E. GUERBER, Les cités grecques dans 'Empire romain. Les priviléges
et les titres des cités de I'Orient hellénophone d’Octave Auguste a Dioclétien,
Rennes 2009.

GUERBER 2017: E. GUERBER, La colonie d’ Apamée-Myrlea: ‘un ilot de romanité
en pays grec’? in L’Héritage grec des colonies romaines d Orient. Interactions
culturelles dans les provinces hellénophones de I'empire romain, éd. par C.
Brélaz, Paris 2017, 175-200.

HaMoN 2005: P. HAMON, Le Conseil et la participation des citoyens: les mutations



316

de la basse époque héllenistique, in Citoyenneté et participation d la basse époque
héllenistique, hrsg. von P. Frolich et Ch. Miiller, Genéve 2005, pp. 121-44.

HamoN 2012: P. HAMON, Gliechheit, Ungleichheit und Euergetismus: die isotes
in den kleinasiatischen Poleis der hellenistischen Zeit, in “Demokratie” im
Hellenismus. Von der Herrschaft des Volkes zur Herrschaft der Honoratioren?,
hrsg. von Ch. Mann und P. Scholz, Mainz am Rhein 2012, pp. 56-73.

HALEMANN 2002: H. HALEMANN, Die selbstverwaltung der kaiserzeitlichen Polis
in Plutarchs Schrift Praecepta gerendae reipublicae, «Chiron, 32, 2002, pp. 83-
95.

HARVEY 1965: FE.D. HARVEY, Two Kinds of Equality, «C&Mbp, 26, 1965, 101-146.
HELLER 2006: A. HELLER, “Les bétises des Grecs”. Conflitis et rivalités entre cités
d’Asie et de Bithynie a I'époque romaine (129 a.C.-235 p. C.), Bordeaux 2006.
HELLER 2009: A. HELLER, La cité grecque d’époque impériale: vers une société

d’ordres?, «Annales ESC», 64, 2009, pp. 341-73.

HELLER 2013: A. HELLER, Les institutions civiques grecques sous l'empire:
romanisation ou aristocratisation? in Les Grecs héritiers des Romains, éd. par P.
Schubert, Vandouvre-Genéve, pp. 206-12.

HERRMANN 1971: P. HERRMANN, Zwei Inschriften aus Kaunos und Baba Dag,
«OpAthv, 10, 1971, pp. 36-9.

HirzEL 1907: R. HIRZEL, Themis, Dike und Verwandtes, Leipzig 1907.

JACQUES, SCHEID 1991: F. JAQUES, ].SCHEID, Roma e il suo impero. Istituzioni,
economia, religione, Roma-Bari 1992.

JoNEs 1940: A. H. M. JoNEs, The Greek City from Alexander to Constantine,
Oxford 194o0.

JoNES 1957: A. H. M. JoNEs, Athenian Democracy, Oxford 1957.

JoNEs 1966: C. P. JonEs, ‘Towards a Chronology of Plutarch Works’, «JRS», 56,
1966. pp. 61-74.

JoNES 1971: C. P. JoNES, Plutarch and Rome, Oxford 1971.

JoNEs 1986: C. P. JoNEs, Culture and Society in Lucian, Cambridge Mass.-London
1986.

JoNEs 1978: C. P. JonNgs, The Roman World of Dio Chysostom, Cambridge 1986.

KoLENDO 1981: J. KOLENDO, La répartition des places aux spectacles et la
stratification sociale dans 'Empire romain, «Ktemav, 6, 1981, pp. 301-15.

LAaMAR CROSBY 1986: Dio Chrysostom,IV,acuradi H. LAMAR CrROsBY Cambridge
Mass.-London 1986.

La Rocca 2005: A. La Rocca, Diritto di iniziativa e potere popolare nelle
assemblee cittadine greche, in Politica e partecipazione nelle citta dell'impero
romano, a cura di F. Amarelli, Roma 2005, pp. 93-118.

La Rocca 2009: A. La Rocca, Elio Aristide e le assemblee popolari «MedAnt»,

12, 393-408.



317

La Rocca, A. 2013: A. La Rocca, Apuleio e gli éxxAnoiaoral, in Parole in
movimento: linguaggio politico e lessico storiografico nel mondo ellenistico:
linguaggio politico e lessico storiografico nel mondo ellenistico. Atti del convegno
internazionale, Roma 21-23 febbraio 2011, a cura di M. Mari e J. Thornoton,
Pisa-Roma 2013, pp. 207-19.

La Rocca 2019: A. La Rocca, Quando sono scomparse le assemblee popolari delle
citta greche?«ScAnt», 25, 2019, pp. 25-38.

LARSEN 1945: J.A.O. LARSEN, Representation and Democracy in Hellenistic
Federalism, «CPh» 40, 1945, pp. 65-97.

LAVALLI-LESTRADE 2003: I. LAVALLI-LESTRADE, Remarques sur les élites dans les
poleis hellénistiques in Les élites et leurs facettes: les élites locales dans le monde
hellénistique et romain, éd. par M. Cébeillac-Gervasoni et L. Lamoin, Roma
2003, pp. 51-64.

LEVEQUE, VIDAL-NAQUET 1964: P. LEVEQUE, P. VIDAL-NAQUET,
Clisthéne 'Athénien: Essai sur la représentation de U'espace et du temps dans la
pensée politique grecque de la fin du VI siécle a la mort de Platon, Paris 1964.

LEWIN 1995: A. LEWIN, Assemblee popolari e lotta politica nelle citta dell'impero
romano, Firenze 1995.

Ma 2000:J. MA, Public Speech and Community in the Euboicus, in Dio Chrysostom,
a cura di S. SwaIN, Oxford 2000, pp. 108-24.

Ma 2018: J. Ma, Whatever Happened to Athens? Thoughts on the Great
Convergence and Beyond, in The Hellenistic Reception of Classical Athenian
Democracy and Political Tought, ed. by M. Canevaro and B. Gray, Oxford 2018.

MACMULLEN 1974: R. MACMULLEN, Roman Social Relations 50 B.C. to A.D. 284,
New Haven-London 1974.

MACMULLEN 1988: R. MACMULLEN, The Corruption and the Decline of Rome,
New Haven-London 1988.

MANN 2012: CH. MANN, Gleichheiten und Ungleichheiten in der hellenistischen
Polis: Uberlegungen zum Stand der Studien, in “Demokratie” im Hellenismus.
Von der Herrschaft des Volkes zur Herrschaft der Honoratioren?, hrsg. von Id.
und P. Scholz, Mainz am Rhein 2012, pp. 11-7.

MAZZARINO 1947: S. MAZZARINO, Fra Oriente e Occidente. Ricerche di storia
greca arcaica, Firenze 1947.

MAZzZARINO 1973: S. MAZZARINO L’impero romano, Roma-Bari 1973.

MEEUSEN 1916: M. MEEUSEN, Plutarch’s Sciences of Natural Problems. A Study
with Commentary on Quaestiones naturales, Leuven 1916.

MEIER 1980: CH. MEIER, Die Entstehung des politischen bei den Griechen,
Frankfurt am Main 198o0.

MEIER, CH. 1985: CH. MEIER, Politica e grazia, Bologna 1985.



318

MEIKSINS WooD 1988: E. MEIKSINS WooD, Peasant-Citizen and Slave. The
Foundations of Athenian Democracy, London-New York 1988.

MIGEOTTE 1989: L. MIGEOTTE, Démocratie et entretien du peuple a Rhodes
d’apres Strabon, X1V, 2, 5, «<REG», 102, 1989, pp. 515-28.

MIGEOTTE 1997: L. MIGEOTTE, L’évergétisme des citoyens aux périodes classique
et hellénistique, in Actes du Xe Congrés international d’épigraphie grecque et
latine. Nimes, 4-9 octobre 1992, éd. par M. Christol et O. Masson, Paris 1997,
pp- 183-96.

MOMIGLIANO 1951: A. MOMIGLIANO, rec a Ch. Wirszubski, Libertas as a Political
Idea in Roma during the Late Republic and Early Principate, Cambridge 1950,
«JRS», 41, 1951, pp. 146-53.

MusTi 1967: D. MusTl, Polibio e la democrazia, «ASNP», 36, 1967, pp. 155-207.

MusTI 1995: D. MusTi, Demokratia. Origini di un’idea, Roma-Bari 1995.

MULLER 1995: H. MULLER, Bemerkungen zu Funktion und Bedeutung des Rats in
den hellenistischen Stddten, in Stadtbild und Biirgerbild im Hellenismus, hrsg.
von M. Woérrle und M. P. Zanker, Munich 1995, pp. 41-54.

OBER 1989: ]. OBER, Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology and
the Power of the People, Princeton 1989.

NESSELRATH 2009: H. G. NESSELRATH, The Tale of Two Cities - Lucian on Rome
and Athens, in A Lucian for Our Times, ed. by A. Barthes, Newcastle 2009, pp.
121-35.

NORR 1966: D. NORR, Imperium und Polis in der Hohen Prinzipatszeit, Miinchen
1966.

OPPENEER 2018: TH. OPPENEER, Assembly Politics and the Rhetoric of Honour in
Chariton, Dio of Prusa and John Chrysostom, «Historia», 67, 2018, pp. 223-343.

Quass 1979: F. Quass, Zur Vefassung der griechischen Stidte im Hellenismus,
«Chiron», 9, 1979, pp. 37-52.

Quass 1993: F. Quass, Die Honoratiorenschicht in den Stddten der griechischen
Ostens. Untersuchungen zur politischen und sozialen Entwicklung in
hellenistischer und romischer Zeit, Stuttgart 1993.

RAaAFLAUB 1985: K. RAAFLAUB, Die Entdeckung der Freiheit. Zur historischen
Semantik und Gesellschaftgeschichte eines politischen Grudbegriffs der Griechen,
Munich 1985.

RAAFLAUB 1996: K. RAAFLAUB Equalities and Inequalities in Athenian Democracy,
in Demokratia. A Conversation on Democracies, Ancient and Modern, ed. by J.
Ober and Ch. Hedrick, Princeton 1996, pp. 139-74.

REINHOLD 1970: M. REINHOLD, History of Purple as a Status Symbol in Antiquity,
Brussels 1970.

ROBERT 1972: ]. ROBERT, L. ROBERT, Bulletin épigraphique, <REG», 85, 1972, pp.
364-526.



319

ROGERS 1991: G. M. ROGERS, The Sacred Identity of Ephesos: Foundation Myths of
a Roman City, London-New York.

ROBERT 1945: L. ROBERT, Le sanctuaire de Sinouri prés de Mylasa, Paris 1945.

ROBERT 1960: L. ROBERT Recherches épigraphiques, «<REA», 62, 1960, pp. 276-
361.

SALMERI 1982: G. SALMERI La Politica e il potere. Saggio su Dione di Prusa,
Catania 1982.

SALMERI 2000: G. SALMERI, Dio, Rome and Civic Life in Asia Minor, in Dio
Chrysostom, ed. by S. Swain, Oxford 2000, pp. 53-96.

SALMERI 2011: G. SALMERI Reconstructing the Political Life and Culture of the
Greek Cities of The Roman Empire, in Political Culture in the Greek City after
the Classical Age, ed. by O. van Nijf and R. Alston, Louvain 2011, pp. 197-214.

SAVALLI-LESTRADE  2003: 1. SAVALLI-LESTRADE, Remarques sur les
élites dans les poleis hellénistiques, in Les élites et leurs facettes. Les élites locales
dans le monde hellénistique et romain, éd. par M. Cébeillac-Gervasoni et L.
Lamoine, Rome-Clermont-Ferrand 2003, pp. 51-64.

SCHMITT-PANTEL 1992: J. P. SCHMITT-PANTEL, La cité au banquet. Histoire des
repas publics dans les cités greques, Roma 1992, 354-5.

ScHMITT 1997: TH. SCHMITT, Bildung und Macht. Zur sozialen und politischen
Funktion der zweiten Sophistik in der griechischen Welt der Kaiserzeit, Miinchen
1997.

SCHWERTHEIM 1978: E. SCHWERTHEIM, Ein Postumer Ehrenbeschluss fiir
Apollonis in Kyzikos «ZPE», 29, 1978, pp. 213-28.

SEVE 1979: M. SEVE, Un décret de consolation a Cyzique, «<BCH», 103, 1979, pp.
327-59.

SHERK 1990: R. K. SHERK, The Eponimous Officials of the Greek Cities I, «ZPE»,
83, 1990, pp. 249-88.

SIDEBOTTOM 1992: H. SiDEBOTTOM, The Date of Dio of Prusa’s Rhodian and
Alexandrian Orations, «Historia», 41, 1992, pp. 407-19.

D.B. SMALL 2008: Social Correlations to the Greek Cavea in the Roman Period, in
Roman Architecture in the Greek World, ed. by S. MACREADY, F. H. THOMPSON,
London, 85-93.

SMmiTH 1998: R.RR. SmrtH, Cultural Choice and Political Identity in
Honorific Portrait Statues in the Greek East in the Second Century A.D., «JRS»,
88,1998, pp. 56-93.

STADTER 2014: PH. A. STADTER, Plutarch and his Roman Readers, Oxford 2014.

STARR 1952: Ch. G. STARR, The Perfect Democracy of the Roman Empire, «kAHR»,
58,1952, pp. 1-16.

DE STE. CrOIX 1981: G. E. M. DE STE. CROIX, The Class Struggle in the Ancient
Greek World, London 1981.



320

STERTZ 1994: S. A. STERTZ, Aelius Aristides’ Political Ideas, in ANRW, II 34.2,
Berlin-New York 1994, pp. 1248-70.

SVEMBRO 1982: ] SVEMBRO, A Mégara Hyblaea: le corps géométre, «Annales
ESC», 37. 5-6, 953-964.

SWAIN, S. 1996: S. SWAIN, Hellenism and Empire. Language, Classicism and Power
in the Greek World, AD 50-250, Oxford 1996.

THERIAULT 1996: G. THERIAULT, Le culte d’Homonoia dans les cités grecques,
Lyon-Québec 1996.

THORNTON 1999: J. THORNTON, Una citta e due regine. Eleutheria e lotta politica
a Cizico fra gli Attalidi e i Giulio Claudi, «<MedAnt», 2, 1999, pp. 497-538.

THORNTON 2001:]. THORNTON, Gliaristoi, lakriton plethos e la provincializzazione
della Licia nel monumento di Patara, «MedAnt» 4, 2001, pp. 427-46.

THORNTON 2019: ]J. THORNTON, Istituzioni democratiche e tensioni sociali: dalla
polis ellenistica alla citta imperiale’, in Roman Imperial Cities in the East and in
Central-Southern Italy, ed. by N. Andrade et al., Roma 2019, pp. 55-90.

TsoukaLA 2009: V. TsOUKALA, Honorary Shares of Sacrificial Meat in Attic Vase
Paintings. Visual Signs of Distinctions and Civic Identity, «Hesperia», 78, 2009,
pp- 1-40.

VALGIGLIO 1976: Plutarco. Praecepta gerendae reipublicae, a cura di E. VALGIGLIO,
Milano 1976.

VaN NpF1997: O. M. VAN Ny¥, The Civic World of the Professional Associations
in the Roman East, Amsterdam 1997.

VERNANT, 1965: J.-P. VERNANT, Espace et organisation politique en Gréce
ancienne, «Annales», 20, 1965, pp. 576-95.

VEYNE 2005: P. VEYNE, L’identité grecque contre et avec Rome, in 1d., L'empire
gréco-romain, Paris 2005.

V1AsTOS 1953: G. VLASTOS, Isonomia, «AJPh», 74, 1953, pp. 337-66.

VLASTOS 1973: G. VLAsTOS, [IXONOMIA TIOAITIKH, in Id., Platonic Studies,
Princeton 1973, pp. 178-83.

VOELKE 2012: P. VOELKE, Les failles de la xoouiétng dans la Samienne de
Meénandre, 86 (2012), pp. 123-141.

WALSER, A. 2012: ‘AIKAXTHPIA. Rechtsprechung und Demokratie in den
hellenistischen Poleis’, in “Demokratie” im Hellenismus. Von der Herrschaft des
Volkes zur Herrschaft der Honoratioren? (Die hellenistische Polis als Lebensform
2), hrsg. von Chr. Mann und P. Scholz, Mainz 2012, pp. 74-108.

WORRLE 2000: M. WORRLE, Pergamon um 133 v. Chr., «Chiron», 30, 2000, pp.
543-76.

WORRLE 2005: M. WORRLE, La politique des évergétes et la non-participation
des citoyens. Le cas de Maronée sous empereur Claude, in Citoyenneté et



321

participation a la basse époque hellenistique, éd. par P. Frolich et Ch. Miiller,
Genéve 2005, pp. 145-61.

ZANKER 1995: P. ZANKER, Briiche im Biirgerbild? Zu biirgerlichen
Selbstdarstellungen in den hellenistischen Stddten, in Stadtbild und Biirgerbild
im Hellenismus, hrsg. von M. Worrle und P. Zanker, Miinich 1995, pp. 254-8.

ZUIDERHOEK 2008: A. ZUIDERHOEK, On the Political Sociology of the Imperial
Greek City, «GRBS», 48, 2008, pp. 417-45.

ZUIDERHOEK 2009: A. ZUIDERHOEK, The Politics of Munificence in the Roman
Empire. Citizens, Elites and Benefactors in Asia Minor, Cambridge 2009.



