
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2024, 16/1

pp. 280-321

Open access
© Adolfo La Rocca 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
adolfo.larocca@uniroma1.it  
doi: 10.2422/2464-9201.202401_11

L’ideale di eguaglianza nella città greca  
di età imperiale
Adolfo La Rocca

Abstract This paper aims to document the persistence of an ideal of equality in the 
Greek city of the early imperial age. Through the analysis of hitherto neglected evidence, 
it suggests that, despite growing social polarisation, this ideal continued to play a rel-
evant role, preventing the hardening of differences into a formal hierarchy.

Keywords Greek Cities; Equality; Roman Empire

Adolfo La Rocca is Associate Professor at the Department of Antiquities, Sapienza 
University of Rome. His research interests focus on the political anthropology of the an-
cient world. His works include Il filosofo e la città. Commento storico ai Florida di Apule-
io, Roma 2005, and Il senato romano in età ostrogota (with F. Oppedisano), Roma 2016.

Peer review
Submitted	 25.09.2023
Accepted 	  15.11.2023
Published 	 29.07.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769



Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2024, 16/1

pp. 280-321

Accesso aperto
© Adolfo La Rocca 2024 (CC BY-NC-SA 4.0)
adolfo.larocca@uniroma1.it  
doi: 10.2422/2464-9201.202401_11

L’ideale di eguaglianza nella città greca  
di età imperiale
Adolfo La Rocca

Abstract Il presente lavoro si propone di documentare la persistenza di un ideale di 
uguaglianza nella città greca di età altoimperiale. Attraverso l’analisi di testimonianze 
sinora trascurate, esso cerca di suggerire che questo ideale, nonostante la crescente pola-
rizzazione sociale, continuò a giocare un ruolo rilevante, impedendo la cristallizzazione 
delle differenze in una gerarchia formale.

Parole chiave Città greche; Eguaglianza; Impero romano

Adolfo La Rocca è professore associato alla Sapienza Università di Roma, Dipartimen-
to di Scienze dell’Antichità. I suoi interessi di ricerca si concentrano sull’antropologia 
politica del mondo antico. Tra le sue opere ricordiamo Il filosofo e la città. Commento 
storico ai Florida di Apuleio, Roma 2005 e Il senato romano in età ostrogota (con F. Op-
pedisano), Roma 2016.

Revisione tra pari
Submitted	 25.09.2023
Accepted 	  15.11.2023
Published 	 29.07.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769



Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

L’ideale di eguaglianza 
nella città greca di età imperiale
Adolfo La Rocca

Tra i caratteri salienti della città greca in età arcaica e classica si può 
annoverare lo sviluppo di uno specifico ideale di eguaglianza. Quest’ideale 
non implicava un’eguaglianza assoluta, valida in ogni campo; si limitava a 
prescrivere che i membri della comunità, i cittadini, dovessero essere con-
siderati in qualche modo eguali. Ciò significa che le distinzioni esistenti 
tra i cittadini, qualunque fosse la loro natura, dovevano essere subordi-
nate al riconoscimento prioritario di un comune piano di eguaglianza1. 
Nel corso dell’età classica, questo ideale trovò piena applicazione nelle 
democrazie, ossia negli ordinamenti in cui tutti i cittadini godevano di 
una completa eguaglianza sul piano politico2. Ma non fu in alcun modo li-
mitato a esse. Anche in alcune oligarchie, nelle quali i diritti politici erano 
riservati al settore più agiato della cittadinanza, si poteva ritenere oppor-
tuno che almeno entro quel settore il potere fosse distribuito egualmen-
te3. Pur essendo in linea di principio confinato in ambito politico, questo 
ideale influiva sull’insieme dei rapporti sociali, limitando lo sviluppo delle 
diseguaglianze e scoraggiando l’ostentazione della ricchezza.

Se ciò è generalmente ammesso per la città greca di età classica, per 
quella di età ellenistico-romana il discorso è più complesso. Durante la 
prima età ellenistica, la persistenza di un ideale di eguaglianza appare in 
qualche modo implicita nella larga diffusione delle istituzioni democrati-
che4. Questo ideale, inoltre, è attestato nella documentazione epigrafica, 

1  Mazzarino 1947, pp. 214-6; Vernant 1962; Meier 1980, pp. 51-90.
2  Ehrenberg 1959, pp. 530-7; Vlastos 1953, pp. 337-66: Levêque, Vidal-Naquet 

1964, pp. 25-32; Vernant 1965, pp. 576-95; Ober 1989; Musti 1995; Raaflaub 1996, 
pp. 139-74.

3  Vlastos 1973, pp. 178-83.
4  Sulla larga diffusione delle istituzioni democratiche in età ellenistica, Quass 1979, pp. 

37-52; Gauthier 1984, pp. 82-107; Grieb 2008, pp. 355-78; Carlsson 2010; Ma 2018, 
pp. 279-87. In vari momenti si è registrata la tendenza a sminuire le testimonianze rela-



283  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

in relazione ai diritti dei cittadini e alla condotta dei notabili5. A partire 
dalla bassa età ellenistica, tuttavia, il quadro inizia a cambiare. Innanzitut-
to, tra i notabili emerge un nucleo ristretto di grandi evergeti, i quali con-
feriscono alle città benefici enormi e spesso decisivi, ricevendo onori che 
sembrano elevarli al di sopra della cittadinanza6. In secondo luogo, con la 
progressiva affermazione del dominio romano, si fissano requisiti censita-
ri per le magistrature, mentre i consigli, tradizionalmente aperti all’intera 
cittadinanza, si trasformano in organismi oligarchici i cui membri sono 
reclutati a vita tra i settori più agiati7. Si tratta di un cambiamento rilevan-
te: i nuovi consigli acquistano un ruolo crescente nei processi deliberativi 
mentre il popolo, pur conservando il diritto di decidere in ultima istan-
za, perde il controllo sull’agenda politica8. A partire da questo momento, 
dunque, la città greca non concede più eguali diritti politici ai cittadini e 
non può più definirsi, in senso stretto, democratica.

Che cosa sarebbe successo, in questo quadro, all’ideale di eguaglianza? 
Secondo un’importante corrente di studi, nel corso dell’età imperiale le 
città greche avrebbero sviluppato la tendenza ad articolarsi in una gerar-
chia di ordini. Questa tendenza si sarebbe manifestata soprattutto al ver-
tice della società, nell’aggregazione dei grandi evergeti in gruppi sociali 
dominanti e nella trasformazione dei consigli oligarchici in ordini9. Ma 
non solo: lo stesso fenomeno si sarebbe esteso a più ampi strati sociali 

tive a questa democrazia, sia sottolineando la diffusione di un’accezione lata del termine, 
riferibile a forme oligarchiche (Larsen 1945, pp. 88-91) sia attribuendo alle istituzioni 
democratiche di questo periodo un carattere puramente formale: Jones 1940, pp.168-70; 
Chaniotis 2010, pp. 1-58; Mann 2012, pp. 11-7. Ma queste obiezioni possono essere su-
perate, se si considera che l’accezione lata del termine, seppur presente, non era esclusiva 
(Musti 1967, pp. 155-207; Musti 1995, pp. 304-310) e che almeno in alcuni contesti sono 
attestate politiche squisitamente popolari (Thornton 2019: 55-83). 

5  Hamon 2012, pp. 56-73 (con puntuali riferimenti alla nozione di ἰσότης nell’epigrafia 
coeva).

6  Robert 1960, pp. 325- 326; Veyne 1976, pp. 228-271; Gauthier 1985, pp. 72-74; 
Quass 1993, pp. 19-79; Migeotte 1997, pp. 183- 196; Savalli-Lestrade 2003, pp. 51-64. 

7  De Ste. Croix 1981, pp. 518-537; Ferrary 1987-1989, pp. 210-213; Müller 1995, 
pp. 52-53; Hamon 2005, pp. 121-144; Heller 2013, pp. 206-212.

8  La Rocca 2005, pp. 116-118.
9  Sul consolidamento del potere e dell’identità sociale dei grandi evergeti in età imperiale, 

Wôrrle 2005, pp. 145-161; Zuiderhoek 2009, pp. 113-22; sulla trasformazione dei 
consigli in ordini, Quass 1993, pp. 388-90; Zuiderhoek 2009, pp. 61-3 e 113-53.



284  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

attraverso tutta una serie di istituti gerarchizzanti, come le parti diseguali 
ricevute nelle distribuzioni di cibo e di denaro, l’ordine di precedenza nel-
le processioni e i posti riservati durante gli spettacoli10. Catturati in questa 
rete di prerogative e distinzioni, i cittadini non avrebbero più affermato la 
propria dignità collettivamente, in quanto membri di comunità di ‘eguali’, 
ma piuttosto organizzandosi in gruppi di status in competizione tra loro 
per ottenere una posizione migliore all’interno della gerarchia cittadina11. 
Al termine di questo processo, nella città greca di età imperiale si sarebbe 
prodotta una vera e propria mutazione: il superamento del tradizionale 
paradigma egualitario in un nuovo paradigma gerarchico, capace di coin-
volgere non solo le aristocrazie ma anche le masse popolari12.

Questa corrente di studi ha avuto il merito di attirare la nostra atten-
zione su una tendenza alla gerarchizzazione che appare innegabile. Il suo 
esito estremo, tuttavia, l’idea di un mutamento di paradigma, solleva qual-
che difficoltà. Innanzitutto i grandi evergeti, nonostante la loro crescente 
definizione sociale, non si costituirono mai in veri e propri ordini13. In 
secondo luogo i consigli oligarchici, pur trasformandosi in ordini, rima-
sero relativamente ampi, molto più ampi del nucleo ristretto dei grandi 
evergeti. Lungi dall’incarnare un rigoroso principio gerarchico, dunque, 
questi consigli assimilavano sotto il medesimo status figure sociali molti 
diverse, dal più umile dei consiglieri – che poteva talora essere un agricol-
tore agiato – al grande proprietario14. Per quanto riguarda il resto della 
cittadinanza, infine, l’idea di un’articolazione in gruppi di status si basa su 
una documentazione limitata e di incerta interpretazione. Laddove si regi-
stravano distinzioni di trattamento – nelle distribuzioni, nelle processioni, 
e durante gli spettacoli – si trattava per lo più di distinzioni fluide, le quali, 
a parte casi isolati, non si risolvevano nell’attribuzione di uno status uffi-

10  Van Nijf 1997, pp. 195-200 e 224-34; Zuiderhoek 2009, pp. 96-101. Sulla forma 
gerarchica assunta da alcune distribuzioni evergetiche, Ferrary 2008, pp. 299-301; 
sull’ordine di precedenza delle processioni, Rogers 1991, pp. 83-85; sui posti riservati nei 
luoghi di spettacolo, Kolendo 1983, pp. 301-315; Small 1987: 85-93.

11  Van Nijf, pp. 73-136; Zuiderhoek 2009, pp. 65-6.
12  Zuiderhoek 2008, pp. 425-30.
13  Heller 2009, pp. 361-368.
14  Sulle dimensioni di questi ordini, Jones 1940, p. 172; sulla loro differenziazione 

interna, Pleket 1998, pp. 208-210; sulla varia terminologia usata per designare 
l’aristocrazia consiliare, MacMullen 1988, pp. 205-208.



285  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

ciale15. Sebbene sia chiaramente visibile una tendenza alla gerarchizzazio-
ne, dunque, è molto meno chiaro che questa tendenza si sia cristallizzata 
nell’affermazione di un paradigma gerarchico.

L’immagine di una città greca dominata da un paradigma gerarchico 
già in età altoimperiale, del resto, confligge con l’idea secondo cui l’affer-
mazione di un tale paradigma sarebbe piuttosto da connettere all’avvento 
della tarda antichità. Quest’idea ha ricevuto una formulazione magistrale, 
quasi mezzo secolo fa, in un celebre saggio di Peter Brown16. In questo 
saggio l’autore scorge nella società di età antonina una tendenza alla ge-
rarchizzazione che si sarebbe poi pienamente espressa nella tarda anti-
chità. Ma la sua analisi non si ferma qui. Esaminando la testimonianza 
di autori come Elio Aristide e Artemidoro di Daldi, egli nota anche una 
diffusa tendenza a reprimere le ambizioni e ne deduce che in quella cul-
tura, a differenza di quanto sarebbe poi avvenuto nella tarda antichità, le 
pulsioni autoaffermative presenti nella élite sarebbero state ancora frenate 
dalla coscienza di appartenere a una comunità di ‘eguali’17. Su questa base, 
egli individua il carattere saliente della vita politica di età antonina nel 
precario equilibrio tra una tendenza alla gerarchizzazione e la pressione 
esercitata da un «modello di parità»18. Si tratta di una tesi suggestiva, in 
grado di rendere conto della complessità dei problemi sollevati dalla ricer-
ca più recente. Nelle pagine che seguono, pertanto, cercheremo di addurre 
qualche argomento a suo sostegno, ricercando le tracce di un ideale di 
eguaglianza nella città greca di età altoimperiale.

Eguaglianza e democrazia

Che cosa resta del concetto di democrazia nell’età del principato? A que-
sto problema si è dedicata sinora scarsa attenzione e i pochi studiosi che 
si sono espressi in merito sono discordi. Secondo Simon Swain, il termine 
δημοκρατία avrebbe conservato un’accezione positiva e assunto, grazie 
alla sua elasticità, una precisa funzione ideologica. Definendosi, sia pure 

15  Heller 2009, p. 360; su alcune, limitate eccezioni a questo quadro, La Rocca 2013, 
pp. 207-211.

16  Brown 1978, pp. 27-52 (cap. 2: ‘An age of ambition’).
17  Brown 1978, p. 38: «a culture where highly competitive men were, nonetheless, made 

constantly aware of what they shared with their peers and with their local communities».
18  Ibid., pp. 34-5.



286  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

in senso lato, come ‘democratiche’, le città oligarchiche di età imperiale 
si sarebbero ammantate del prestigio inerente a questo termine, renden-
dosi accette ad ampi strati sociali19. Secondo Cédric Brélaz, al contrario, il 
termine δημοκρατία sarebbe ormai stato avvertito come potenzialmente 
sovversivo e di conseguenza la maggioranza delle città, pur conservando 
alcuni istituti democratici, avrebbe cessato di definirsi con questo termi-
ne20. Si tratta, com’è facile vedere, di giudizi diametralmente opposti, sia 
in relazione al valore assunto dal concetto di democrazia, sia in relazione 
alla sua importanza nel discorso pubblico delle città. È pertanto necessario 
affrontare nuovamente il problema attraverso l’esame delle testimonianze 
rilevanti.

Non vi possono essere dubbi che in età altoimperiale il concetto di de-
mocrazia continui a godere, in linea generale, di un certo rispetto21. Il 
modo migliore per rendersene conto è considerare l’uso della terminolo-
gia democratica per descrivere le istituzioni del principato. Esaminiamo, 
a titolo di esempio, un noto passo dell’Encomio a Roma di Elio Aristide:

Tutto è posto in mezzo, alla portata di tutti. Nessuno che sia degno di una magi-
stratura o di una carica è straniero ma vige una comune democrazia del mondo 
sotto un solo, ottimo magistrato e rettore, e tutti convengono come in una comu-
ne agora per ottenere ciò che è adeguato ai loro meriti... Nessuna invidia si ap-
punta sul potere. Voi stessi, infatti, avete sin dall’inizio bandito l’invidia, ponendo 
ogni cosa in mezzo e concedendo a coloro che ne hanno la capacità di non essere 
governati più di quanto governino, a turno22.

19  Swain 1996, pp. 173; 281-282: «Talk of lawful democracy or of the will of 
people mediated through law was, however, of great importance to Plutarch and his 
contemporaries, for the ideology of consensual government in a legal regime was the most 
acceptable mode of manifesting their rule»; cfr. Schmitt 1997, pp. 39-41.

20  Brélaz, 2021, p. 72: «Demokratia started to be seen as a potentially subversive word 
in the Roman imperial period and, for that reason, Greek cities, as well as Greek political 
thinkers, culled this term from their vocabulary. Its use was restricted to very specific 
contexts — references to the past and fictional rhetorical exercises — which contributed to 
making democracy something unreal at that time».

21  Lo dimostrano gli apprezzamenti generici che le vengono tributati anche laddove 
essa viene criticata per la sua irrealizzabilità: D. Chr. 3. 47, su cui vd. Desideri 1978, pp. 
299-300; Salmeri 1982, pp. 116-7.

22  Aristid. 26. 60 e 65: πρόκειται δ’ ἐν μέσῳ πᾶσι πάντα, ξένος οὐδεὶς ὅστις ἀρχῆς ἢ 
πίστεως ἄξιος, ἀλλἀ καθέστηκε κοινὴ τῆς γῆς δημοκρατία ὑφ’ἑνὶ τῷ ἀρίστῳ ἄρχοντι καὶ 



287  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Qui lo stile di governo dei Romani, la loro disponibilità a condividere 
il potere con gli esponenti migliori delle popolazioni soggette, sono defi-
niti come una «comune democrazia del mondo»23. Si tratta di una testi-
monianza significativa: un sistema autocratico, fondato sulla progressiva 
integrazione di un’aristocrazia imperiale, viene descritto attraverso im-
magini squisitamente democratiche: la collocazione centrale del potere 
(εἰς τὸ μέσον) e la posizione simmetrica, rispetto a esso, di tutti i parteci-
panti, i quali governano e sono governati a turno (μὴ ἄρχεσθαι μᾶλλον ἢ 
ἄρχειν ἐν τῷ μέρει)24. Un esempio analogo compare nei Pensieri di Mar-
co Aurelio, dove questi, nell’esprimere in termini greci il proprio ideale 
politico – in sostanza una monarchia temperata in senso aristocratico – 
può parlare di una «costituzione egualitaria, retta secondo eguaglianza ed 
eguale diritto di parola» (πολιτείας ἰσονόμου κατ’ ἰσότητα και ἰσηγορίαν 
διοικουμένης)25. Quest’uso della terminologia democratica in relazione al 
principato non implica che il concetto di democrazia si fosse esteso sino 
a comprendere in generale i regimi monarchici, ma solo che alcuni aspet-
ti del principato potevano essere amplificati, o comunque valorizzati, in 
termini squisitamente democratici26. Ciò a sua volta dimostra che nell’u-
niverso mentale dei Greci valori come democrazia, alternanza, isonomia, 
eguaglianza ed eguale diritto di parola avevano ancora un significato lar-

κοσμητῇ, καὶ πάντες ὥσπερ εἰς κοινὴν ἀγορὰν συνίασι τευξόμενοι τῆς ἀξίας ἕκαστοι... 
Φθόνος οὐδεὶς ἐπιβαίνει τῆς ἀρχῆς. Αὐτοὶ γὰρ ὑπήρξατε τοῦ μὴ φθονεῖν ἅπαντα εἰς τὸ μέσον 
καταθέντες καὶ παρασχόντες τοῖς δυναμένοις μὴ ἄρχεσθαι μᾶλλον ἢ ἄρχειν ἐν τῷ μέρει.

23  L’immagine della democrazia è adottata anche la paragrafo 38, per sottolineare 
l’efficacia della giurisdizione imperiale: ἐπέκεινα πάσης δημοκρατίας; su questi passi, 
Starr 1952, pp. 13-4; Bleicken 1966, pp. 247-63; Carsana 1990, pp. 65-81; Swain 1996, 
pp. 281-2.

24  Per l’espressione εἰς τὸ μέσον, vd. Vernant 1965, pp. 167-169; per il principio di 
alternanza al potere, vd. ad es. Arist. Pol. 1317 b 2-3: ἐλευθερίας δὲ ἓν μὲν τὸ ἐν μέρει 
ἄρχεσθαι καὶ ἄρχειν: Musti 1995, pp. 289-90; Cambiano 2016, pp. 65-83. Per quanto 
riguarda i ceti inferiori, la nozione di «eguaglianza» è evocata soprattutto in riferimento 
alla sfera giudiziaria: πολλὴ καὶ εὐσχήμων ἰσότης μικροῦ πρὸς μέγαν καὶ ἀδόξου πρὸς 
ἔνδοξον, καὶ πένητος δὴ πρὸς πλούσιον (39): Nörr 1966, p. 92; Bleicken 1966, p. 239.

25  Antonin. 1.14: Mazzarino 1973, p. 321.
26  Tra questi aspetti vi era il rispetto per la legalità e per la tradizione politica 

repubblicana: Starr 1952: 1-16. Significativamente, nello stesso periodo si afferma l’uso 
della terminologia democratica per indicare le istituzioni della repubblica romana: Millar 
1964, pp. 74-7; de Ste. Croix 1982, pp. 322-3.



288  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

gamente positivo. Sarebbe interessante verificare, dunque, se il perduran-
te prestigio di questo sistema di valori avesse un fondamento nella vita 
politica della citta greca.

A questo fine, dobbiamo subito precisare che nelle fonti di età imperiale 
il termine δημοκρατία ricorre molto raramente in riferimento all’attualità 
politica delle città greche. Per quanto riguarda in particolare i documenti 
pubblici – epigrafia e oratoria – esso è attestato esclusivamente in rela-
zione alle cosiddette città ‘libere’, ossia formalmente sottratte al regime 
provinciale27. Ciò si deve in parte al fatto che il termine δημοκρατία ave-
va assunto sin dall’età ellenistica il significato secondario di «libertà dal 
dominio esterno» e per questa via poté continuare a essere usato in età 
romana per esprimere lo status di libertà dal regime provinciale28. La testi-
monianza più significativa di questo uso si trova in un passo dell’orazione 
Ai Rodii sulla concordia di Elio Aristide, databile alla metà del secondo 
secolo, dove l’autore invita i Rodii a desistere dal conflitto intestino che 
infiamma la città29:

ma voi vi vantate di essere liberi e lodate a tal punto la democrazia che non ac-
cettereste neanche di essere immortali, se uno non vi lasciasse rimanere in questa 
costituzione. E tuttavia, non è irrazionale onorarla tanto e non rendersi conto di 
oltraggiarla? Inasprirsi se qualcuno istituisse un potere dispotico, e alimentare 
scientemente una cosa che, sulla base di tutto quello che ho detto, si dimostra 
ancora più grave di quella? E non essere in grado di capire neanche questo, che 
se le cose vanno avanti così, non c’è modo di evitare il rischio di essere privati di 
questa apparente libertà30?

27  Sullo status di libertà sotto l’impero romano, Nörr 1966, pp. 63-4; Ferrary 1991, 
pp. 557-77; Jacques, Scheid 1992, pp. 290-294; Guerber 2009, pp. 33-77.

28  Syll.3 2. 810, l. 19, e I. Stratonikeia 14: Brélaz 2021, p. 73 Su questa accezione 
ellenistica del termine δημοκρατία, che non sostituisce, bensì si aggiunge a quella sorta in 
età classica, Musti 1967, pp. 155-207.

29  Sul contesto di questo discorso, Swain 1996, pp. 293-5; Franco 2008, pp. 238-49; La 
Rocca 2009, pp. 404-6; sulla sua datazione, Behr 1968, pp. 73-4, n. 48a.

30  Aristid. 24.22: ὑμεῖς τοίνυν σεμνύνεσθε ὡς ὄντες ἐλεύθεροι καὶ τὴν δημοκρατίαν 
οὕτως ἐπαινεῖτε ὥστε μηδ’ ἂν ἀθάνατοι δέξαισθε γενέσθαι, εἰ μή τις ὑμᾶς ἐπὶ ταύτης 
ἐάσει μένειν τῆς πολιτείας. Καίτοι πῶς οὐκ ἄλογον αὐτὴν μὲν οὕτω τιμᾶν, ταύτῃ δὲ 
ἐπηρεάζοντας μὴ θέλειν συνιέναι, καὶ μοναρχίαν μὲν εἴ τις κατασκευάζοιτο, πικρῶς ἂν 
ἔχειν, ὃ δὲ τούτου τοσούτοις ὅσοις εἶπον δεδείκται χαλεπώτερον, τοῦτο αὔξειν ἑκόντας, 



289  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Qui il riferimento alla «democrazia» (δημοκρατία) come a una forma di 
«costituzione» (πολιτεία) opposta a ogni «potere dispotico» (μοναρχία) 
sembra alludere alla costituzione interna di Rodi31. Si deve tuttavia osser-
vare che questa democrazia appare altresì legata alla conservazione della 
libertà, e questo nesso è così stretto che alla fine, nel considerare la pos-
sibilità di un mutamento costituzionale come conseguenza del conflitto 
intestino, Elio Aristide può omettere il termine δημοκρατία e limitarsi 
a parlare di perdita della libertà (ἀποστερηθῆναι τῆς… ἐλευθερίας). Per 
capire il significato di questa democrazia/libertà precaria, strettamente 
connessa al mantenimento della concordia, si deve considerare che Roma 
soleva punire le città libere che si fossero rese colpevoli di sedizione con 
l’assoggettamento al regime provinciale32. Il riferimento alla perdita della 
democrazia/libertà come a una possibile conseguenza del conflitto inte-
stino, dunque, dimostra che qui ἐλευθερία indica concretamente la liber-
tà dal regime provinciale e δημοκρατία la faccia interna di quella libertà: 
l’autonomia delle istituzioni rodie dal potere ‘dispotico’ dei governatori 
romani.

Il nesso tra democrazia e libertà, tuttavia, non si limitava all’accezione 
di δημοκρατία nel senso di «libertà dal potere esterno». Le città ‘libere’, 
in quanto sottratte ai vincoli normativi dal regime provinciale, avevano 
anche maggiori possibilità di mantenere istituzioni caratterizzate in senso 
democratico33. Rodi, in particolare, aveva potuto conservare un consiglio 
rinnovabile secondo cadenze semestrali e l’uso di pagare diarie a consi-
glieri e giurati34. Ci si deve chiedere, dunque, se qui la persistente attualità 

καὶ μηδ’ ἐκεῖνο δύνασθαι λογίσασθαι, ὡς οὐκ ἔστιν ὅπως, εἰ ταῦθ’ οὕτω πρόεισιν, οὐ 
κινδυνεύσετε ἀποστερηθῆναι τῆς δοκοῦσης ταύτης ἐλευθερίας.

31  Cfr. Touloumakos 1967, pp. 139-40; diversam. Stertz 1994, pp. 1252-4; Swain 
1996, p. 282.

32  Sulla precarietà dello status di libertà in età imperiale, vd. Jacques, Scheid 1992, 
pp. 290-291; Thornton 1999, pp. 504-38; Thornton 2001, pp. 427-446; sulle alterne 
vicende della libertà di Rodi, ripetutamente tolta e restituita tra Claudio e Domiziano, 
Momigliano 1951, pp. 150-1.

33  L’incidenza degli ordinamenti provinciali sul diritto pubblico locale, ampiamente 
attestata in Bitinia (Fernoux 2004, pp. 139-46), è più difficilmente valutabile per la 
provincia d’Asia (Coudry, Kirbihler 2010, pp. 133-69).

34  Per le istituzioni di Rodi in età imperiale è fondamentale D. Chr. 31.102, dove si 
parla di erogazioni pubbliche destinate a giurati e consiglieri (τοῖς δικάζουσι, τῇ βουλῇ), 
con indubbio riferimento al pagamento di diarie: De Ste Croix 1975, p. 51. A ciò si 



290  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

del termine δημοκρατία fosse legata anche alla permanenza di tali istitu-
zioni. Esaminiamo, a questo proposito, due passi del Discorso ai Rodii di 
Dione di Prusa, dove il termine si riferisce indubbiamente a un ambito 
istituzionale interno35:

Ritengo che si debbano condurre tutti gli affari della vita in modo giusto e onesto, 
a maggior ragione nel caso di coloro che svolgono una qualche attività pubblica. 
Non solo perché le azioni pubbliche sono più manifeste degli errori che ognuno 
compie in privato, ma anche per il fatto che gli errori dei privati non rivelano 
automaticamente la viltà della città, mentre da ciò che è fatto pubblicamente in 
modo indebito consegue necessariamente che anche i singoli appaiano malvagi. In 
democrazia, infatti, quale è la maggioranza, tale appare anche la morale pubblica. 
È ciò che piace alla maggioranza infatti – nient’altro che questo – a prevalere36.

È bene che i proprietari detengano in sicurezza ogni genere di proprietà, in parti-
colare in democrazia e presso di voi che andate orgogliosi per il fatto di ammini-
strare secondo legalità e giustizia i vostri affari e specialmente – credo – gli onori 
e i benefici37.

aggiunge l’attestazione, in epigrafi di età imperiale, di una rotazione semestrale del consi-
glio (Badoud 2016, p. 24; spec. nn. 37, ll. 3-5; 38, ll. 15-17; 39, ll. 8-11). Sono aspetti che 
richiamano la costituzione rodia della tarda età ellenistica, caratterizzata da giurie popolari 
e consigli aperti a ricchi e poveri (O’Neil 1981, pp. 468-73; Ferrary 1987, pp. 247-52; 
Migeotte 1989, pp. 525-8; Gabrielsen 1997, pp. 26-8; Grieb 2008, pp. 334-53; Walser 
2012, pp. 88-9;). Sebbene non si possa escludere che tali aspetti nel corso dell’età imperiale 
siano stati rifunzionalizzati in senso oligarchico (Hamon 2005, p. 143; Heller 2013, p. 
212), l’impressione generale è che la costituzione rodia ammettesse forme di partecipazio-
ne più ampie di quelle consentite nelle altre città.

35  Sul discorso Ai Rodii, databile tra il regno di Vespasiano e quello di Traiano, Momi-
gliano 1951, pp. 149-51; Desideri 1978, pp. 110-6; Salmeri 1982, pp. 96-97; Sidebot-
tom 1992, pp. 409-14; Bailey 2015, pp. 45-62; Garofoli 2016, pp. 1-29.

36  D. Chr. 31, 5, 6: ὅτι μοι προσήκειν δοκεῖ πάντα μὲν πράττειν δικαίως καί καλῶς 
τἀ κατἀ τὀν βίον, ἄλλως τε τοὺς δημοσίᾳ ποιοῦντας ὁτιοῦν, οὐ μόνον ἐπειδὴ τὰ κοινὰ 
ὑπάρχει φανερώτερα ὧν ἂν ἕκαστος πράττῃ μὴ δέον, ἀλλὰ καὶ δι’ἐκεῖνο ὅτι τὰ τῶν ἰδιωτῶν 
ἁμαρτήματα οὐκ εὐθὺς ἀποφαίνει τὴν πόλιν φαύλην, ἐκ δὲ τῶν δημοσίᾳ πραττομένων οὐχ 
ὃν προσήκει τρόπον ἀναγκη δοκεῖν καὶ τοὺς καθ’ἕνα μοχθηρούς. ὁποῖοι γὰρ ἂν ὦσιν οἱ 
πλείους ἐν δημοκρατίᾳ, τοιοῦτο φαίνεται καὶ τὸ κοινὸν ἦθος· τὰ γὰρ τούτοις ἀρέσκοντα 
ἰσχύει δήπουθεν, οὐκ ἕτερα.

37  D. Chr. 31.58: Ἀλλὰ πάντα μὲν προσήκει βεβαίως ἔχειν τοὺς κτησαμένους, καὶ ταῦτα 



291  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Nel primo di questi passi il termine δημοκρατία è posto in nesso con il 
principio di maggioranza; nel secondo con la legalità e la sicurezza della 
proprietà38. Trattandosi degli unici due casi in cui Dione usa il termine 
in riferimento all’attualità si è indotti, a prima vista, a istituire un qual-
che rapporto tra questo uso e lo specifico contesto politico di Rodi. A un 
esame più attento, tuttavia, questa prima impressione risulta attenuata. Il 
primo passo, in particolare, focalizzato sull’idea che gli errori commessi 
come membri della collettività siano più gravi di quelli commessi come 
individui privati, ha il sapore di una massima che Dione considera ge-
neralmente valida. L’idea che la validità di questa massima dipenda dal 
principio di maggioranza e quindi dal contesto democratico, lungi dall’es-
sere posta in evidenza, è trattata come un corollario scontato. Nel secon-
do passo, d’altra parte, il contesto democratico è indubbiamente posto in 
evidenza, ma in un quadro in cui la specificità di Rodi sembra porsi a un 
ulteriore livello: vi è la generale validità del principio di legalità, poi il con-
testo democratico, infine quello rodio, il quale sembra incarnare un grado 
più alto di ‘democraticità’ (che potrebbe, in ultima analisi, coincidere con 
lo status di libertà). In entrambi i casi, dunque, non è chiaro se il termine 
δημοκρατία si riferisca alle specifiche istituzioni di Rodi o abbia un signifi-
cato più generale. Questo dubbio è tanto più serio in quanto risulta chiaro 
che i due principi democratici considerati da Dione potevano trovarsi, in 
qualche misura, anche al di fuori delle città ‘democratiche’ come Rodi. 
Ciò vale in primo luogo per il principio di legalità, il quale evidentemente 
rappresentava un valore condiviso da tutti i Greci. Ma non solo. Anche il 
principio di maggioranza aveva lasciato la sua impronta in un’istituzione 
largamente diffusa come l’ekklesia, la quale attribuiva diritti di voto, di pa-
rola e di iniziativa a tutti i cittadini39. È lecito chiedersi, pertanto, se nell’u-
sare il termine δημοκρατία qui Dione non si riferisca, almeno in parte, a 
un concetto di democrazia più ampio di quello richiesto dalle specifiche 

ἐν δημοκρατίᾳ καὶ παρ’ ὑμῖν, οἳ μέγιστον φρονεῖτε ἐπὶ τῷ νομίμως καὶ δικαίως διοικεῖν τὰ 
παρ’ ἑαυτοῖς, μάλιστα δέ, οἶμαι, τὰς τιμὰς καὶ τὰς χάριτας.

38  Sul principio di maggioranza, Musti 1995, pp. 26-9; sul principio di legalità: Vla-
stos 1953, pp. 357-8; de Romilly 1971, pp. 146-54.

39  Sulla persistente rilevanza dell’assemblea popolare greca in età altoimperiale, Lewin, 
1995, pp. 24-36; Fernoux 2005, pp. 19-71; La Rocca 2005, pp. 93-118; Salmeri 2011; 
Fernoux 2011; La Rocca 2019. Nel Discorso Euboico (7. 24-63), Dione di Prusa ci ha 
lasciato una testimonianza capitale sulla temperie ‘democratica’ che caratterizzava le as-
semblee del suo tempo, Ma 2000; Oppeneer 2018, pp. 232-7.



292  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

istituzioni di Rodi, tanto ampio da potersi estendere alle ordinarie città 
greche dell’impero.

L’esistenza di una nozione di democrazia applicabile alle ordinarie città 
greche non è facile da documentare. Come abbiamo accennato, al di fuori 
di Rodi il termine δημοκρατία non è mai attestato in riferimento all’attua-
lità nell’oratoria politica. Troviamo tuttavia un sinonimo nell’esordio del 
discorso Agli Apameni sulla concordia di Dione di Prusa40:

Data la rivalità delle città, non mi stupirei se – come può accadere in un regime 
popolare – vi fossero alcuni di qui ai quali non piaccio. Seppure so bene che ne-
anche lì [a Prusa] posso piacere a tutti i cittadini, ma alcuni si sentono oppressi 
proprio perché appaio troppo affettuoso e sollecito verso la città. Del resto l’uomo 
onesto e moderato deve concedere anche questa facoltà ai suoi concittadini. Che 
in una città nessuno muova obiezioni o rimproveri a un individuo – anche se 
sembra agire sempre bene – non è cosa degna di regimi popolari né equa, ma anzi 
è qualcosa che suole accadere ai tiranni più che agli evergeti41.

Qui Dione usa per ben due volte il termine δῆμος, sinonimo di 
δημοκρατία, per indicare la costituzione interna di Apamea e Prusa, la 
prima in possesso dello status di colonia romana, la seconda città peregri-
na soggetta al regime provinciale42. Più precisamente, egli afferma che in 
un «regime popolare» (ἐν δήμῳ) un uomo «onesto e moderato» (ἐπιεικῆ 
καὶ μέτριον), deve concedere ai suoi concittadini il diritto di «criticare» 

40  Sul soggetto di questo discorso, von Arnim 1898, pp. 361-3; Jones 1978, p. 93; Desi-
deri 1978, pp. 411-2; Salmeri 1982, p. 73; Heller 2006, pp. 105-114.

41  D. Chr. 41.2-3: Τὸ δὲ εἶναί τινας, ὡς ἂν ἐν δήμῳ, τῶν ἐνθάδε ἐμοὶ μὴ ἡδομένους 
οὐκ ἂν θαυμάσαιμι διὰ τὴν τῶν πόλεων φιλοτιμίαν. Καίτοι ἐπίσταμαι σαφῶς οὐδὲ τοὺς 
ἐκεῑ πολίτας ἅπαντας ἀρέσαι δυνάμενος, ἀλλ’ ἐνίους δι’ αὐτὸ τούτο ἀχθομένους ὅτι λίαν 
δοκῶ φιλόπολις καὶ πρόθυμος. Δεῖ δὲ τὸν ἐπιεικῆ καὶ μέτριον ἄνδρα καὶ ταύτην παρέχειν 
τὴν ἐξουσίαν τοῖς ἑαυτοῦ πολίταις. Τὸ γὰρ μηδένα ἐν πόλει μήτε ἀντιλέγειν ἑνὶ μήτε 
μέμφεσθαι κἂν ἅπαντα φαίνηται ποιῶν καλῶς, οὐ δήμων ἐστὶν οὐδ’ἐπιεικές, ἀλλὰ μᾶλλον 
φιλεῖ τὸ τοιοῦτον συμβαίνειν τοῖς τυράννοις ἢ τοῖς εὐεργέταις.

42  Per l’interpretazione del termine δῆμος come sinonimo di δημοκρατία, vd. Quass 
1978, p. 50. La traduzione con il termine «democrazia», tuttavia, prevalente nelle tradu-
zioni moderne (Lamar Crosby 1986, pp. 151-3; Cuvigny 1994, pp. 73-4) non tiene con-
to delle sfumature e andrebbe preferibilmente sostituita con un’espressione più anodina 
come ‘regime popolare’. Sullo status coloniale e le istituzioni politiche di Apamea, Jac-
ques, Scheid 1992, p. 311; Guerber 2017, pp. 175-200; Fernoux 2019, pp. 107-39.



293  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

(ἀντιλέγειν) e di «muovere rimproveri» (μέμφεσθαι), poiché in caso con-
trario sarebbe più simile a un tiranno che a un evergete. Si tratta di una te-
stimonianza suggestiva: un grande notabile riconosce i limiti posti al pro-
prio potere dalla libertà di critica dei suoi concittadini e interpreta questa 
limitazione alla luce dell’opposizione tra tirannide e democrazia43. Qui, 
dunque, i tradizionali concetti costituzionali rivelano una loro attualità: 
l’immagine del tiranno si concreta, sia pure solo per ipotesi, nel potere di 
un grande notabile44; l’idea di democrazia rappresenta un principio vinco-
lante, in grado di porre un freno a quel potere. Il fatto che per quest’ulti-
mo concetto si usi il termine δῆμος conferma che vi era una certa ritrosia 
a usare δημοκρατία in contesti ufficiali, ma suggerisce anche che questa 
ritrosia poteva coesistere con la persistente vitalità di ideali ‘democratici’.

L’attualità del termine δημοκρατία e dei suoi derivati in relazione alle or-
dinarie città greche è attestata in una documentazione di diverso genere: i 
trattati politici di Plutarco. Qui si registra una certa riluttanza a parlare della 
politica coeva in termini costituzionali, ma significativamente quando ciò 
avviene – due volte in tutto – il modello prescelto è quello democratico45.  
Possiamo iniziare da un passo dell’Εἰ πρεσβυτέρῳ πολιτευτέον, dedicato 
al rapporto tra anziani e politica46:

La tirannide, infatti, come qualcuno disse a Dionisio, non è un bel sudario; e nel 
suo caso, certo, il fatto che la gestione solitaria del potere, con la sua ingiustizia, 
non abbia avuto un termine rese ancora più completa la disgrazia… ma l’attivi-
tà politica democratica e legittima di un uomo avvezzo a mostrarsi utile come 

43  Quass 1978, p. 50, n. 83: «Demokratie im Gegensatz zur Tyrannis». Per il rapporto 
tra stile democratico e libertà di critica vd. spec. Musti 1995, p. 98. Si tratta di un concetto 
che richiama da vicino l’antico ideale democratico della παρρησία, su cui vd. Scarpat 
1964, pp. 29-37; Spina 1986.

44  L’accusa di ‘tirannide’ doveva essere un cliché diffuso nell’invettiva contro l’alta aristo-
crazia: Dione fu definito ‘tiranno’ a Prusa (D. Chr. 47.18 e 23: Salmeri 2000, p. 67; il grande 
sofista ed evergete Erode Attico ad Atene (Philostr. VS 559: Bowersock 1969, p. 94).

45  Cfr. Desideri 2011, p. 96: «‘democracy’… is in theory advocated as the normal politi-
cal system of a Greek polis». Diversam. Brélaz 2021, p. 72: «Plutarch… did not even men-
tion demokratia with regard to the Greek cities of his time, as if the nature of the political 
regime, and especially democracy, was no longer an issue or a concern for them».

46  Su quest’opera, Fornara 1966, pp. 119-27; Desideri 1986, pp. 379-81; sulla sua da-
tazione: Jones 1966, p. 73.



294  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

governato non meno che come governante conferisce alla morte davvero un bel 
sudario: la fama derivante dalla vita47.

Qui la locuzione «attività politica democratica e legittima» (πολιτεία 
δημοκρατικὴ καὶ νόμιμος) designa indubbiamente l’attività politica co-
mune nelle città del tempo di Plutarco, quella cui dovrebbero auspica-
bilmente dedicarsi gli anziani ai quali egli indirizza il proprio trattato48. 
Quest’attività è posta in stretto nesso con un regime di alternanza nella ge-
stione del potere: una condizione in cui, differentemente da quanto avvie-
ne in una tirannide, non è consentito stare sempre al governo, ma si deve 
governare ed essere governati a rotazione49. Si tratta di un fondamentale 
principio inerente al concetto antico di libertà, il quale aveva trovato piena 
realizzazione nella democrazia50. Il problema è che in età imperiale questo 
principio non poteva più realizzarsi in modo propriamente democratico, 
poiché ormai l’alternanza al potere – anche come mera possibilità – vale-
va solo per una cerchia limitata, non certo per l’insieme della cittadinan-
za. Qui, dunque, noi abbiamo un chiaro esempio dell’uso dell’aggettivo 
δημοκρατικός in senso lato, non per qualificare sistemi democratici che 
garantiscono eguali diritti a tutti i cittadini, ma sistemi oligarchici che ap-
plicano criteri di eguaglianza all’interno dell’élite51.

Per comprendere il ruolo giocato da questa nozione ampia di democra-
zia dobbiamo rivolgerci a un altro trattato plutarcheo, i Precetti politici52:

47  Plut. An sen. 783d-e: οὐ γὰρ ἡ τυραννίς, ὥς τις εἶπε Διονυσίῳ, καλὸν ἐντάφιον· ἀλλ’ 
ἐκείνῳ γε τὴν μοναρχίαν μετὰ τῆς ἀδικίας τὸ γε μὴ παύσασθαι συμφορὰν τελεωτέραν 
ἐποίησε ... πολιτεία δὲ δημοκρατικὴ καὶ νόμιμος ἀνδρὸς εἰθισμένου παρέχειν αὑτὸν οὐκ 
ἦττον ἀρχόμενον ὠφελίμως ἢ ἄρχοντα καλὸν ἐντάφιον ὡς ἀληθῶς τὴν ἀπὸ τοῦ βίου 
δόξαν τῷ θανάτῳ προστίθησι.

48  A questa idea non osta il fatto che il destinatario ufficiale del trattato, Eufane, appar-
tenga all’élite politica di Atene (Follet 1972, pp. 35-50), città di forti tradizioni democra-
tiche. È evidente, infatti, che il discorso di Plutarco si rivolge oltre il destinatario ufficiale, 
alle ordinarie città in cui vive e opera la maggioranza dei suoi lettori. 

49  Aalders 1981, p. 29.
50  Vd. supra n. 23.
51  Su questa accezione lata di democrazia, De Ste Croix 1982, pp. 321-3, e spec. Musti 

1995, pp. 304-10 dove essa è definita attraverso uno schema binario (democrazia vs. tiran-
nide), contrapposto allo schema ternario della democrazia di matrice classica (democrazia 
vs. oligarchia e tirannide).

52  Su quest’opera, Jones 1971, pp. 110-21; Carrière 1977, pp. 110-21; Carrière 1984, 



295  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Generalmente si afferma e si ritiene che scopo dell’educazione politica sia ren-
dere gli uomini adatti a essere governati. In ogni città, infatti, il numero di chi è 
governato è superiore a quello di chi governa e ognuno, militando in democrazia, 
governa brevemente ma è governato per tutto il resto del tempo. Ne discende che 
è cosa molta buona e utile imparare a obbedire ai governanti, anche quando risul-
tino essere inferiori per potere e per fama. È assurdo, infatti, che il protagonista di 
una tragedia – fosse anche un Teodoro o un Polo – segue un terzo attore salariato 
e discorre umilmente con lui qualora questi rivesta il diadema e lo scettro, mentre 
nel mondo reale e nella vita politica l’uomo ricco e famoso snobba e disprezza un 
magistrato privo di fama e di ricchezza, offendendo e abbattendo con il proprio 
rango quello della città, invece di accrescerlo e di prestare alla magistratura la 
propria fama e il proprio potere… A un uomo che ha grande potere nella città, 
infatti, reca maggior gloria scortare e accompagnare un magistrato, che non farsi 
scortare o accompagnare da lui. Più precisamente: la prima cosa genera dispiace-
re e invidia, la seconda invece la vera fama, quella che proviene dalla benevolenza. 
Così il potente, facendosi vedere talvolta alla porta del magistrato, salutandolo 
per primo, tenendolo al centro mentre passeggiano insieme, senza privarsi di nul-
la, rende onore alla città53.

Anche qui, come nel passo precedente, la nozione di democrazia si deve 
riferire alle città per le quali Plutarco ha concepito i suoi precetti, ossia le 

pp. 3-69; Desideri 1986, pp. 371-81; Swain 1996, pp. 162-83; Halfmann 2002, pp. 83-
95; sulla sua datazione (96-114), Jones 1966, p. 72.

53  Plut. Praec. ger. reip. 816f-817b: λέγουσι δ’ οἱ πλεῖστοι καὶ νομίζουσιν πολιτικῆς 
παιδείας ἔργον εἶναι τὀ καλῶς ἀρχομένους παρασχεῖν· καὶ γὰρ πλέον ἐστὶ τοῦ ἄρχοντος 
ἐν ἑκάστῃ τῇ πόλει τὸ ἀρχόμενον· καὶ χρόνον ἕκαστος ἄρχει βραχύν, ἄρχεται τὸν πάντα 
χρόνον ἐν δημοκρατίᾳ πολιτευόμενος· ὥστε κάλλιστον εἶναι μάθημα καὶ χρησιμώτατον 
τὸ πειθαρχεῖν τοῖς ἡγουμένοις, κἀν ὑποδεέστεροι δυνάμει καὶ δόξῃ τυγχάνωσιν ὄντες. 
ἄτοπον γάρ ἐστι τὸν μὲν ἐν τραγῳδίᾳ πρωταγωνιστὴν, Θεόδωρον ἢ Πόλον ὄντα μισθωτῷ 
τὰ πρῶτα λέγοντι ἔπεσθαι καὶ προσδιαλέγεσθαι ταπεινῶς, ἂν ἐκεῖνος ἔχῃ τὸ διάδημα καὶ 
τὸ σκῆπτρον· ἐν δὲ πράξεσιν ἀληθιναῖς καὶ πολιτείᾳ τὸν πλούσιον καὶ ἔνδοξον ὀλιγωρεῖν 
καὶ καταφρονεῖν ἄρχοντος ἰδιώτου καὶ πένητος ἐνυβρίζοντα καὶ καθαιροῦντα τῷ περὶ 
αὑτὸν ἀξιώματι τὸ τῆς πόλεως, ἀλλὰ μὴ μᾶλλον αὔξοντα καὶ προστιθέντα τὴν ἀφ’αὑτοῦ 
δόξαν καὶ δύναμιν τῇ ἀρχῇ ... ἀνδρὶ γὰρ ἐν πόλει δυναμένῳ μέγα μείζονα φέρει κόσμον 
ἄρχων δορυφορούμενος ὑπ’αὐτοῦ καὶ προπεμπόμενος ἢ δορυφορῶν καὶ προπέμπων· 
μᾶλλον δὲ τοῦτο μὲν ἀηδίαν καὶ φθόνον, ἐκεῖνο δὲ τὴν ἀληθινὴν φέρει, τὴν ἀπ’ εὐνοίας 
δόξαν· ὀφθεὶς ἐπὶ θύραν ποτὲ καὶ πρότερος ἀσπασάμενος καὶ λαβὼν ἐν περιπάτῳ μέσον, 
οὐδὲν ἀφαιρούμενος ἑαυτοῦ, τῇ πόλει κόσμον περιτίθησι.



296  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

ordinarie città greche del suo tempo54. Anche qui essa definisce un ordi-
namento in cui nessuno governa per sempre ma ‘ognuno’, a turno, deve 
anche essere governato55. Il particolare interesse di questo passo, tuttavia, 
sta nel fatto che qui il principio di rotazione delle cariche non trova la sua 
negazione in una teorica tirannide, ma piuttosto nella ritrosia dei ‘potenti’ 
(μέγα δυνάμενοι) del tempo di Plutarco a lasciarsi governare da magi-
strati di livello sociale inferiore56. Ciò presuppone che l’élite politica che 
‘democraticamente’ riveste le cariche, pur essendo confinata a una parte 
minoritaria della cittadinanza, sia comunque abbastanza ampia per com-
prendere al proprio interno ampi dislivelli di potere. Di qui l’importanza 
attribuita al principio di obbedienza, il quale impone ai potenti di tributa-
re il dovuto rispetto anche ai magistrati di livello sociale inferiore57. Come 
una rappresentazione scenica, la quale attribuisce talora il ruolo di suddito 
a un grande attore e quello di re a un’umile comparsa, la vita politica di 
una città democratica può rovesciare gli ordini di precedenza inerenti alla 
gerarchia sociale; e allora i potenti devono riverire gli umili, attendendoli 
alla porta di casa, salutandoli per primi, e scortandoli per la via. L’esigen-
za di formulare tale precetto è altamente significativa. Da una parte, essa 
denuncia la supremazia di pochi grandi notabili all’interno della élite e la 
loro tendenza a concepire il proprio potere in una dimensione esterna alla 
sfera istituzionale; dall’altra, dimostra che l’ideale di democrazia rappre-
sentava un fattore di resilienza, il quale tendeva a contenere tali personag-
gi nelle simmetrie della vita politica.

In conclusione, i documenti che abbiamo esaminato suggeriscono che 
il termine δημοκρατία non giocasse più un ruolo importante nel discorso 
pubblico della città greca di età imperiale. Più precisamente, il fatto che 

54  Desideri 2011, p. 96.
55  Qui il principio di rotazione delle cariche è formulato in termini generali (ἕκαστος), 

la qualcosa potrebbe rivelare una certa ritrosia ‘ideologica’ a menzionare le limitazioni 
inerenti a un regime censitario, cfr. Swain 1996, p. 173: ‘Naturally Plutarch does not spell 
out the essential inequality in such a system’

56  L’indocilità di questi aristocratici alle simmetrie della vita civica emerge anche 
in Praec. ger. reip. 815 a (πλεονεξία καὶ φιλονεικία τῶν πρώτων), dove si sottolinea la 
loro indisponibilità a piegarsi alle decisioni degli organismi civici – consigli, assemblee, 
tribunali e magistrature – e a rapportarsi ai concittadini socialmente inferiori (ἐλάττονες) 
sulla base di un criterio di eguaglianza (ἰσότης): Valgiglio 1976, pp. 112-3; Desideri 
1986, pp. 172-8; Thériault 1996, p. 59.

57  Swain 1996, p. 173; Desideri 2011, p. 97.



297  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

nell’oratoria politica e nelle iscrizioni questo termine sia usato solo in re-
lazione alle città libere suggerisce che altrove vi fosse una certa ritrosia a 
farne un uso ufficiale. Ciò sarà stato in parte dovuto al fatto che il termine 
δημοκρατία, inteso in senso stretto, evocava una forma di potere popolare 
che non si poteva o non si voleva più restaurare. Più rilevante, tuttavia, 
appare il nesso semantico di questo termine con lo status di libertà, che 
nelle città soggette a regime provinciale avrà reso il suo uso scabroso: in 
tali contesti, infatti, parlare di democrazia doveva evocare una presunzio-
ne di ‘libertà’ non autorizzata, e poteva creare difficoltà nei rapporti con il 
potere imperiale.

Malgrado ciò, le testimonianze di Dione e Plutarco dimostrano che 
nell’universo mentale dei loro contemporanei il concetto di democrazia 
continuava a rappresentare un valore di riferimento. Certo, si trattava di 
democrazia in un’accezione lata, la quale poteva applicarsi a regimi oli-
garchici come quelli che caratterizzavano le ordinarie città greche di età 
imperiale. Il dato cruciale, tuttavia, è che questo uso della nozione di de-
mocrazia non aveva soltanto un ruolo ideologico, ma poneva tutta una se-
rie di vincoli al pieno e formale sviluppo delle diseguaglianze. Ne abbiamo 
visti due: innanzitutto, almeno all’interno di una élite relativamente ampia 
doveva vigere una rigorosa eguaglianza di diritti politici; in secondo luogo 
nessuno, neanche il più potente degli evergeti, poteva considerarsi al di 
sopra della libertà di critica dei propri concittadini. A questi vincoli si pos-
sono plausibilmente aggiungere i due principi formulati da Dione in re-
lazione a Rodi, secondo cui ogni decisione doveva avere il consenso della 
maggioranza ed essere conforme alle leggi. Questi aspetti non possono in 
alcun modo essere trascurati. Essi rivelano che il concetto di democrazia 
prevalente in età altoimperiale, seppur lato, non giungeva a comprendere 
qualsiasi forma di oligarchia. Un regime posto sotto il dominio arbitra-
rio di pochi grandi notabili, il quale privasse di qualsiasi diritto i notabili 
minori e il resto della cittadinanza non poteva considerarsi democratico. 
‘Democrazia’, piuttosto, definiva città governate da una élite relativamen-
te ampia sotto il controllo dell’intera cittadinanza, in cui il protagonismo 
dei grandi notabili veniva accettato, ma al tempo stesso contenuto nelle 
simmetrie dello spazio politico.

Eguaglianza e stile politico

Nella città greca di età altoimperiale i principi ‘democratici’ non rap-
presentano solo un fattore istituzionale ma devono anche essere incarnati 



298  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

in uno specifico stile. La nozione di un tale stile è esplicitamente attestata 
in un decreto epigrafico di Cizico databile al secondo quarto del primo 
secolo d.C.58. Qui, in una sezione gravemente mutila dedicata a illustrare 
i meriti politici di un congiunto dell’onorata, compare l’espressione βίον 
... δημοκρατικώτατον59. È un’attestazione unica per quest’epoca, la quale 
può spiegarsi con il fatto che Cizico era città di forti tradizioni democrati-
che60. Si è sostenuto che tale espressione, in un documento così tardo, do-
vrebbe intendersi in un senso puramente morale e scevro di connotazioni 
politiche, come riferita a maniere semplici e affabili61. Ma questa interpre-
tazione appare riduttiva. Formulato nell’ambito dei meriti civici del per-
sonaggio, il sintagma βίος δημοκρατικώτατος non può essere considerato 
del tutto scevro di connotazioni politiche. Si dovrà piuttosto ritenere che 
qui le maniere semplici e affabili dell’onorato siano intese nella loro di-
mensione pubblica, e quindi come elementi di uno specifico stile politico.

Tale stile non assume un ruolo centrale nell’epigrafia onoraria: questa 
documentazione, dopo tutto, non è concepita per sottolineare lo spirito 
‘democratico’ degli onorati, bensì per esaltare la loro capacità di distin-
guersi al servizio della comunità. E tuttavia anche in questa documen-
tazione se ne può trovare traccia nell’elogio di virtù come il «decoro» 
(κοσμιότης) e la «moderazione» (ἐπιεικεία), le quali possono essere in-
terpretate, almeno in parte, nel senso di una disponibilità degli onorati ad 
accettare i limiti imposti da una morale latamente egualitaria62. Accanto a 

58  Schwertheim 1978, pp. 213-38; Séve 1979, pp. 327-59.
59  Sève 1979, ll. 20-21: ἀποδ]εδειγμενου, βίον τε [---] δημοκρατικώτατον. Il riferimento 

del superlativo δημοκρατικώτατον al sostantivo βίον, in considerazione della loro separa-
zione di oltre mezzo rigo, non è certo (cfr. Schwertheim 1978, p. 218); e tuttavia è sugge-
rito dal fatto che, come dimostra il participio ἀποδεδειγμένου, il nome del personaggio si 
trovava al caso genitivo e dunque l’aggettivo non poteva essere attribuito a esso.

60  L’unico termine di confronto è I. Tralles 31, l. 7, purtroppo di datazione incerta, dove 
compare, in relazione alle cariche rivestite da un notabile, la coppia avverbiale ἐνδόξως 
καὶ δημοκρατικῶς (per una possibile datazione all’età imperiale; Boulay 2012, p. 77, n. 
85); sulla tradizione democratica di Cizico e la complessa vicenda del suo status di libertà, 
revocato definitivamente nel 25 d.C., Thornton 1999, pp. 504-16.

61  Sève 1979, p. 336: «le sens politique qu’il évoque d’abord est difficile à cette époque; 
mais des exemples de Plutarque montrent que son emploi n’est plus limité à ce domaine, 
et qu’il peut signifier “aux manières simples, affable”». 

62  Ad es. κοσμιότης: TAM II 765, l. 26; I.Aphrodisias 2007, 12.22, l. 19; 12.319, l. 9 e 13; 
12.534, l. 11; 13.105, l. 11; ἐπιείκεια: I. Ephesos, 626, l. 8; I.Aphrodisias 2007, 12.21, l. 24; 



299  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

tali virtù, del resto, ve ne è una esplicitamente legata alla nozione di egua-
glianza, alla quale non si è finora prestata la dovuta attenzione. Esami-
niamo, ad esempio, l’elogio contenuto in un decreto onorario di Kaunos:

Insomma, mostrando che la bontà del suo animo e del suo carattere superava 
in splendore gli atti di generosità legati alla fortuna, rese la sua vita moderata e 
paritaria, rispettando i più anziani come padri, comportandosi amabilmente e 
onestamente con ogni età, giusto nell’azione politica, onesto negli incarichi affi-
datigli, ammirevole per modestia, pio e affettuoso con i familiari, inimitabile con 
gli amici, moderato e umano con gli schiavi63.

Quest’elogio sottolinea, tra le altre virtù dell’onorato, una «vita… mo-
derata e paritaria» (ἐπεικῆ καὶ ἰσότειμον... βίον), la quale trova espressio-
ne nella cortesia verso ogni età e nel rispetto dei più anziani64. In que-
sto quadro acquista particolare rilievo l’aggettivo ἰσότιμος, che significa 
letteralmente «pari nell’onore» e qui si pone in singolare contrasto con 
l’alto livello sociale contestualmente attribuito all’onorato65. Non si trat-
ta di una attestazione isolata: altre iscrizioni dello stesso genere elogiano 
gli onorati per avere vissuto o rivestito cariche «in spirito di eguaglian-
za» (ἰσοτείμως)66. Il senso di questa formula trova limpida chiarificazione 

12.22, l. 23; 12.317, l. 7; 12.417, l. 15. Sull’evoluzione semantica di questi termini, Voelke 
2012, pp. 130-141; Calvo Martínez 1999. L’importanza attribuita a queste virtù si riflet-
te nella statuaria coeva, nei modelli che ripropongono la tradizionale figura del cittadino 
ideale, abbigliato in modo semplice e sobrio: Smith 1998, pp. 65-66; per l’età ellenistica, 
Zanker 1995, pp. 254-8.

63  I. Kaunos 30, 15-18: τὸ δὲ ὅλον λαμπροτέραν τῶν ἀπὸ τῆς τύχης φιλοτιμιῶν 
ἐπιδεικνύμενος τὴν τῆς ψυχῆς καὶ τῶν ἠθῶν φιλαγαθίαν ἐπεικῆ καὶ ἰσότειμον τὸν ἑαυτοῦ 
παρεῖχε βίον αἰδούμενος δὲ τοὺς πρεσβυτέρους ὡς πατέρας, φιλοστόργως καὶ φιλοκαλῶς 
προσφερόμενος πάσῃ ἡλικίᾳ, δίκαιος ἐμ πολιτείᾳ, ἁγνὸς καὶ περὶ τὰς δημοσίας πίστεις, 
ζηλωτὸς τῆς σωφροσύνης, εὐσεβὴς καὶ φιλόστοργος πρὸς τοὺς οἰκείους, ἀμείμητος πρὸς 
τοὺς φίλους, ἐπεικὴς καὶ φιλάνθρωπος πρὸς τοὺς οἰκέτας.

64  Su questo testo epigrafico Hermann 1971, pp.36-39; Robert 1972, n. 430; I. Kaunos, 
pp. 162-4. Un motivo simile ricorre in un’altra iscrizione di età imperiale, IOSPE I2 40, 
ll. 28-30 (Olbia), dove l’onorato è analogamente descritto come rispettoso verso le varie 
classi di età.

65  Per il significato di ἰσότιμος in questa iscrizione, cfr. Herrmann 1971 (seguito da I. 
Kaunos, p. 162): «ohne überheblichkeit». 

66  Cfr. I. Ancyra 72, ll. 33-4: ζῶντά τε δικα[ί]ως καὶ ἰσοτείμως; 128, ll. 3-5: φυ[λα]



300  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

in un passo della Guerra Giudaica di Flavio Giuseppe, dove un notabile 
di Gerusalemme viene elogiato in termini squisitamente greci: «a fronte 
dell’imponente splendore della nobiltà, della dignità e della reputazione 
di cui godeva, egli ricercava l’ἰσότιμον anche verso i più miserabili»67. Da 
questo testo si evince che nel linguaggio politico di età imperiale l’aggettivo 
ἰσότιμος indicava la disponibilità ad attenuare i dislivelli sociali attraverso 
l’adozione di uno stile paritario. La sua ricorrenza nelle iscrizioni onora-
rie, pertanto, sottolinea che il notabile ideale – al contempo φιλότιμος e 
ἰσότιμος – deve essere capace sia di innalzarsi a onori straordinari, sia di 
riconoscere un comune piano di eguaglianza con i propri concittadini.

Gli indizi offerti dall’epigrafia trovano conferma nella documentazione 
letteraria. Senza pretendere di condurre un’indagine sistematica, la quale 
esulerebbe dai limiti di questo lavoro, ci limiteremo a esaminare qualche 
testimonianza particolarmente significativa. Possiamo iniziare dalla figu-
ra del politico ideale proposta nei Precetti politici di Plutarco.

Egli non è in alcun modo molesto, né arreca disturbo con il numero degli schiavi 
al bagno, o con l’occupazione dei posti a teatro, né si distingue con orpelli desti-
nati a suscitare invidia per il lusso e la stravaganza. Al contrario: è pari ed egua-
le nelle vesti, nella vita, nell’educazione dei figli e negli ornamenti della moglie, 
come uno che voglia convivere e confondersi con il popolo68.

Qui Plutarco censura tutta una serie di comportamenti legati all’osten-
tazione del potere e della ricchezza69. Non si tratta solo delle molestie o 
dell’ingombro arrecati, al teatro o alle terme, dal seguito di familiari e 

ρχήσαντα μεγαλοπρ[επ]ῶς καὶ ίσοτείμως, dove tuttavia gli editori attribuiscono a 
ἰσοτείμως un significato non attestato altrove: «honourably»; I.Pergamon Asklepieion 55: 
[νεωκορή]σαντα κοσμίως καὶ ἐπιεικῶς [καὶ ἄρξαντα] πρὸς πάντας ἰσοτείμως; I. Prusias 21, 
ll. 9-11: κόσμιον... ἰσότειμον (cfr. Adak, Stauner 2006, pp. 138-139). 

67  Jos. BJ, IV 319: παρὰ τὸν ὄγκον τῆς εὐγενείας καὶ τῆς ἀξίας καὶ ἧς εἶχε τιμῆς ἠγαπηκὼς 
τὸ ἰσότιμον καὶ πρὸς τοὺς ταπεινοτάτους. Cfr. spec. Hdn. 2, 4, 9 dove Pertinace è definito, 
in ragione della sua civilitas, ἰσότιμος e Luc. Herm. 24, dove il termine indica l’eguaglianza 
del cittadino (πολίτην... ἰσότιμον ἅπασιν).

68  Plut., 823a-b: οὐδαμῆ δὲ λυπηρὸς οὐδ’ ἐνοχλῶν οἰκετῶν πλήθει περὶ λουτρὸν 
ἢ καταλήψεσι τόπων ἐν θεάτροις οὐδὲ τοῖς εἰς τρυφὴν καὶ πολυτέλειαν ἐπιφθόνοις 
παράσημος; ἀλλ’ ἴσος καὶ ὁμαλὸς ἐσθῆτι καὶ διαίτῃ καὶ τροφαῑς παίδων καὶ θεραπείᾳ 
γυναικός, οἷον ὁμοδημεῑν καὶ συνανθρωπεῑν τοῑς πολλοῑς βουλόμενος.

69  Cfr. Carrière 1984, pp. 207-208.



301  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

di schiavi, ma di atteggiamenti stigmatizzati nel loro aspetto simbolico. 
Plutarco, infatti, non si limita a censurare tali atteggiamenti, ma consiglia 
all’uomo politico di rendersi sotto ogni profilo ‘eguale e conforme’ (ἴσος 
καὶ ὁμαλός) ai suoi concittadini, e più precisamente di «convivere e con-
fondersi con il popolo» (ὁμοδημεῑν καὶ συνανθρωπεῑν τοῑς πολλοῑς). L’ab-
bigliamento personale, gli ornamenti della moglie, l’educazione dei figli e 
insomma ogni aspetto della sua vita pubblica e privata devono obbedire 
a un rigoroso criterio di eguaglianza, teso ad annullare la distanza sociale 
e a rafforzare il senso di comunanza civica. Tutto ciò offre un’immagine 
concreta del βίος ἰσότιμος attestato dalle fonti epigrafiche, e dimostra che 
esso era molto più comune di quanto quelle fonti farebbero pensare. La 
precettistica di Plutarco, infatti, in quanto indirizzata in generale ai politi-
ci delle città coeve, deve riflettere una temperie largamente diffusa.

Naturalmente, il solo fatto che fosse necessario dare consigli del ge-
nere, dimostra che vi erano notabili che si comportavano diversamente. 
A questo proposito, la testimonianza di Plutarco può essere utilmente 
confrontata con un noto passo del Nigrino di Luciano70. Si tratta di un 
elogio filosofico degli Ateniesi, interamente focalizzato sul loro disprezzo 
del lusso:

L’inizio del discorso era un elogio della Grecia e degli Ateniesi per il fatto che, 
allevati in filosofia e povertà, non amano vedere nessuno, né concittadino, né 
straniero, introdurre a forza il lusso tra di loro, ma se qualcuno giunge da loro con 
tale intenzione, lo correggono e lo rieducano, riconducendolo a una vita imma-
colata. Egli ricordava appunto un individuo danaroso il quale, recatosi ad Atene, 
molto distinto e volgare, con folle di schiavi, vesti preziose e oro, pensava di fare 
invidia alla totalità degli Ateniesi e di essere ammirato per la sua felicità. Ma a 
quelli l’omuncolo appariva infelice e si misero quindi a educarlo, senza impedirgli 
in modo aspro e diretto di vivere come voleva in una città libera; ma quando nei 
ginnasi e nei bagni risultava molesto, creando ingombro con i servi e costringen-
do in spazi angusti coloro che si avvicinavano, uno mormorava piano, fingendo 
di farlo di nascosto, come se non si rivolgesse a lui: «Ha paura di morire mentre 
si lava? Eppure vi è grande pace nel bagno, per cui non c’è alcun bisogno di un 
esercito». Ed egli intanto, ascoltando tali cose, veniva educato. Quanto alle vesti 
variopinte o purpuree, gliele tolsero di dosso schernendo spiritosamente lo splen-
dore dei colori con frasi come «È già primavera! Da dove viene questo pavone? 

70  Sul Nigrino, Anderson 1978, pp. 367-74; Jones 1986, pp. 84-7; su Atene nell’opera 
di Luciano, Bowie 1970, p. 29; Nesselrath 2009, pp. 121-35.



302  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Forse sono di sua madre!». Allo stesso modo schernivano il resto: la quantità degli 
anelli, la ricercatezza della pettinatura e l’intemperanza dei modi. Per questa via 
egli fu a poco a poco ricondotto a ragione e ripartì molto migliore grazie all’edu-
cazione che gli era stata pubblicamente impartita71.

Ad Atene l’ostentazione del lusso da parte di un ricco forestiero, invece 
di generare deferenza, si scontra con un diffuso atteggiamento censorio. 
Attraverso tutta una serie di rimostranze in luogo pubblico, gli Ateniesi 
manifestano la propria contrarietà, sino a farlo desistere da tale condot-
ta. La coloritura filosofica del racconto non deve ingannare: Luciano dà 
un’interpretazione filosofica di una pratica squisitamente civica. Non a 
caso, vi ritroviamo temi già presenti nel testo di Plutarco: l’inopportunità 
di fregiarsi di vesti preziose e di ingombrare le terme con un lungo corteo 
di servitori72. In Luciano, tuttavia, possiamo cogliere questi temi da un’al-
tra angolazione: non si tratta più di un freno che l’élite pone a sé stessa, 
ma di un limite imposto dalla collettività. La permanenza di un modello 
egualitario qui si presenta come il prodotto di una discreta ma costante 

71  Luc. Nigr.,13: ἡ μὲν ἀρχὴ τῶν λόγων ἔπαινος ἦν τῆς Ἐλλάδος καὶ τῶν Ἀθήνησιν 
ἀνθρώπων, ὅτι φιλοσοφίᾳ καἰ πενίᾳ σύντροφοί εἰσιν καὶ οὔτε τῶν ἀστῶν οὔτε τῶν ξένων 
οὐδένα τέρπονται ὁρῶντες, ὃς ἂν τρυφὴν εἰσάγειν εἰς αὐτοὺς βιάζηται, ἀλλὰ εἰ καὶ 
ἀφίκηται παρ’ αὐτοὺς οὕτω διακείμενος, ἠρέμα τε μεθαρμόττουσι καὶ παραπαιδαγωγοῦσι 
καὶ πρὸς τὸ καθαρὸν τῆς διαίτης μεθιστᾶσιν. Ἐμέμνητο γοῦν τινος τῶν πολυχρύσων, ὃς 
ἐλθὼν Ἀθήαζε μάλ’ ἐπίσημος καὶ φορτικὸς ἀκολούθων ὄχλῳ καὶ ποικίλῃ ἐσθήτι καὶ χρυσῷ 
αὐτὸς μὲν ᾤετο ζηλωτὸς εἶναι πᾶσι τοῖς Ἀθηναίοις καὶ ὡς ἂν ευδαίμων ἀποβλέπεσθαι· 
τοῖς δ’ ἄρα δυστυχεῖν ἐδόκει τὸ ἀνθρώπιον, καὶ παιδεύειν ἐπεχείρουν αὐτὸν οὐ πικρῶς 
οὐδ’ἄντικρυς ἀπαγορεύοντες ἐν ἐλευθέρᾳ τῇ πόλει καθ’ὅντινα τρόπον βούλεται μὴ βιοῦν. 
Ἀλλ ἐπεὶ κἀν τοῖς γυμνασίοις καὶ τοῖς λουτροῖς ὀχληρὸς ἦν θλίβων τοῖς οἰκέταις καὶ 
στενοχωρῶν τοὺς ἀπαντῶντας, ἡσυχῇ τις ἂν ὑπεφθέγξατο προσποιούμενος λανθάνειν, 
ὥσπερ οὐ πρὸς αὐτὸν ἐκεῖνον ἀποτέινων, Δέδοικε μὴ παραπόληται μεταξὺ λουόμενος· καὶ 
μὴν εἰρήνη γε μακρὰ κατέχει τὸ βαλανεῖον; οὐδὲν οὖν δεῖ στρατοπέδου. ὁ δὲ ἀκούων ἃ 
ἦν μεταξὺ ἐπαιδεύετο. Τὴν δὲ ἐσθῆτα τὴν ποικίλην καὶ τὰς πορφυρίδας ἐκεῖνας ἀπέδυσαν 
αὐτὸν ἀστείως πάνυ τὸ ἀνθηρὸν ἐπισκώπτοντες τῶν χρωμάτων, Ἔαρ ἤδη, λέγοντες, καί, 
Πόθεν ὁ ταὼς οὗτος; καί, Τάχα τῆς μητρὸς ἐστἰν αὐτοῦ· καὶ τὰ τοιαῦτα. Καὶ τὰ ἄλλα δὲ 
οὕτως ἀπέσκωπτον, ἢ τῶν δακτυλίων τὸ πλῆθος, ἢ τῆς κόμης τὸ περίεργον, ἢ τῆς διαίτης 
τὸ ἀκόλαστον· ὥστε κατὰ μικρὸν ἐσωφρονίσθη καὶ παρὰ πολὺ βελτίων ἀπῆλθε δημοσίᾳ 
πεπαιδευμένος.

72  Cfr. Carrière 1984, pp. 207-8.



303  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

pressione sociale, la quale educa «pubblicamente» i ricchi, dissuadendoli 
dal lusso e convertendoli a uno stile di vita più sobrio73.

La particolare temperie prodotta da queste forme di pressione collettiva 
trova una limpida illustrazione in un elogio contenuto nel Discorso ai Ro-
dii di Dione di Prusa74:

Ma anche questo in voi è oggetto di lode ed è da tutti considerato di non poco 
conto: l’andatura, il taglio dei capelli, il fatto che nessuno incede alteramente per 
la città. Grazie alla vostra consuetudine anche gli stranieri sono costretti a cam-
minare in modo composto, e allo stesso modo, credo, è possibile notare che anche 
i campagnoli, quando si recano nella palestra o nel ginnasio, si muovono meno 
sgraziatamente. Oltre a ciò anche il modo di vestire e – forse a qualcuno apparirà 
ridicolo – la limitazione della porpora75.

A Rodi, è considerato inopportuno atteggiarsi in modo rozzo o appari-
scente. Neanche i cittadini rurali, all’interno degli spazi civici, si muovono 
in modo del tutto sgraziato76. Sono assenti, inoltre, tutti quei comporta-
menti suscettibili di sottolineare in pubblico le differenze sociali o le asim-
metrie di potere, come incedere in modo altero ed esagerare nell’uso della 
porpora77. La condotta del buon cittadino si ispira a un ideale di misura 

73  Questo concetto di educazione pubblica è espresso dalla locuzione δημοσίᾳ 
πεπαιδευμένος, e più diffusamente da tutta una serie di verbi – μεθαρμόττω, 
παραπαιδαγωγέω, παιδεύω (tre volte) e σωφρονίζω – che descrivono l’azione esercitata 
dal popolo sul ricco forestiero. 

74  Vd. supra, n. 40.
75  D. Chr. 31, 162-163: τοιγάρτοι καὶ τὰ τοιαῦτα ὑμῶν ἐπαίνων τυγχάνει (καὶ 

γιγνώσκεται παρὰ πᾶσιν οὐκ ὡς μικρά) τὸ βάδισμα, ἡ κουρά, τὸ μηδένα σοβεῑν διὰ τῆς 
πόλεως, ἀναγκάζεσθαι δὲ διὰ τὴν ὑμετέραν συνήθειαν καὶ τοὺς ἐπιδημοῦντας ξένους 
καθεστώτως πορεύεσθαι· καθάπερ, οἶμαι, καὶ τοὺς ἀγροίκους ἰδεῖν ἔστιν, ὅταν εἱς 
παλαίστραν ἢ γυμνάσιον ἔλθωσιν, ἧττον ἀρρύθμως κινουμένους· ἔτι πρὸς τούτοις τῆς 
ἐσθῆτος ὁ τρόπος, τὸ ἴσως ἄν τινι γελοῖον φανέν, τῆς πορφύρας τὸ μέτρον.

76  Su questa percezione dei rurali, vd. spec. MacMullen 1974, pp. 28-32; Giardina 
1989, pp.76-7.

77  Garofoli 2016, p. 157. Per il tema dell’incedere altero (σοβεῖν), cfr. Dem. Meid.158; 
per l’uso della porpora come segno di distinzione in età imperiale: Reinhold 1970, pp. 48-
61. Che il ritegno a indossare la porpora appaia a Dione «ridicolo» (γελοῖον) non significa 
che fosse in assoluto desueto, ma piuttosto che lo fosse nella misura in cui si manifestava a 
Rodi. Una qualche proibizione relativa almeno ad alcune qualità di porpora è implicita nel 



304  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

e compostezza: andatura compassata, pettinatura decente, abbigliamento 
sobrio; un ideale di fronte al quale la rozzezza del contadino e l’alterigia 
del ricco sono egualmente stigmatizzati in quanto eccessivi e devianti78. 
Qui ci è dato cogliere una temperie tipica della città isonomica, in cui l’au-
tocontrollo, il senso della misura e la disponibilità al compromesso aveva-
no trovato espressione in uno stile ispirato a un ideale di grazia79.

In conclusione, le testimonianze che abbiamo esaminato delineano un 
quadro indiziario che non può essere facilmente sottovalutato. Se ne ri-
cava la netta impressione che nella città greca di età altoimperiale l’esi-
bizione delle differenze sociali fosse considerata, in linea generale, inop-
portuna. Quest’idea, certo, appare in stridente contrasto con la retorica 
delle iscrizioni onorarie, tutta tesa a esaltare la superiorità dell’onorato 
sui suoi concittadini. E tuttavia questa stessa idea, se correttamente intesa, 
può rivelarsi non solo compatibile con quella retorica, ma anche indispen-
sabile a una sua migliore comprensione. La diffusa aspirazione agli onori 
pubblici e la solennità con cui questi erano pubblicizzati, infatti, risaltano 
in modo più netto se le contempliamo sullo sfondo di una società poco 
incline a tollerare l’esibizione delle differenze sociali. Potremmo allora 
ipotizzare che il valore di quegli onori stesse proprio nel fatto che solo essi 
consentivano di sancire pubblicamente, in forme rigorosamente definite, 
una superiorità che doveva altrimenti celarsi dietro il velo di un compas-
sato riserbo.

Eguaglianza e spartizione sacrificale

Una testimonianza capitale su questa temperie isonomica ci è offerta da 
Plutarco in un capitolo delle Questioni conviviali, databili ai primi anni 
del secondo secolo80. Qui l’autore riferisce una discussione sorta tra i suoi 

fatto che in alcuni luoghi il suo uso era un privilegio attribuito ufficialmente, vd. spec. D. 
Chr. 34, 29: στεφάνους, προεδρίας καὶ πορφύρας, e inoltre almeno TAM II, 905 ll. 19, 79; 
20, 22; 21, 63; IGR III, 199, l. 4; ulteriori riferimenti in Quass 1983, pp. 192-93; MacMul-
len 1988, p. 238 n. 8; per il rapporto con la dignità sacerdotale, vd. Blum 1998, pp. 101-2.

78  Veyne 2005, p. 225, n. 276: «par une sorte d’égalitarisme civique, sinon social, la 
retenue, la réserve esthète interdisaient la pompe prétentieuse, la prépotence».

79  Meier 1985, pp. 36-7.
80  Su quest’opera, Fuhrmann 1972, pp. vii-xxxiv; Stadter 2014, pp. 98-106; sulla sua 

datazione: Jones 1966, pp. 72-3.



305  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

amici in merito alla forma assunta dai banchetti pubblici durante il suo 
arcontato a Cheronea81:

Quando ricoprivo l’arcontato eponimo in patria, la maggior parte dei banchetti 
erano daites, nel senso che durante i sacrifici a ognuno era assegnata per sorteggio 
una porzione. Questa prassi ad alcuni piaceva straordinariamente; altri invece 
la criticavano come asociale e ingenerosa e ritenevano che, una volta deposta la 
corona, si dovessero risistemare le tavole nel modo consueto82.

A Cheronea la maggioranza dei banchetti pubblici era organizzata in 
modo rigorosamente egualitario, nel senso che ogni cittadino riceveva, 
in seguito a sorteggio, una parte eguale dell’animale sacrificato83. Non 
si tratta di un fatto inaudito. L’uso della spartizione eguale era antico e 
sembra avere avuto un ruolo importante nel rafforzare il sentimento di 
eguaglianza nella città greca classica ed ellenistica84. La particolare impor-
tanza di questo testo sta nel dimostrare che tale uso rappresentava una 
prassi ordinaria ancora in età imperiale85. Nel caso specifico, tuttavia, esso 

81  Su Plutarco arconte, cfr. Quaest. Conv. 6. 8. Sull’arcontato eponimo a Cheronea, 
Sherk 1990, p. 282.

82  Quaest. Conv. 2.10 642 f: Ὅτε τὴν ἐπώνυμον ἀρχὴν ἦρχον οἴκοι, τὰ πλεῖστα τῶν 
δείπνων δαῖτες ἦσαν, ἐν ταῖς θυσίαις ἑκάστῳ μερίδος ἀποκληρουμένης· ὅ τισι μὲν ἤρεσκε 
θαυμαστῶς, οἱ δ’ ὡς ἀκοινώνητον καὶ ἀνλεύθερον ψέγοντες ᾤοντο δεῖν ἅμα τῷ καταθέσθαι 
τὸν στέφανον ἐπὶ τὴν συνήθη δίαιταν αὖθις μεθαρμόσασθαι τὰς τραπέζας.

83  Questi banchetti sono indicati come (δημόσια) δεῖπνα (642f; 643a; 644b). La pras-
si della spartizione è segnalata da tutto un vocabolario più o meno tecnico: κρεωδαισία 
(643a) νεμήσεις (644b) e δαίτες (642f): Schmitt-Pantel 1992, pp. 266-8; alla prassi del 
sorteggio si fa riferimento, oltre che con il verbo ἀποκληρόω nel passo citato, anche con la 
personificazione Λάχεσις in 644a, e con il termine κλῆρος in 644d; il fatto che le porzioni 
sorteggiate fossero di eguale peso è indicato nelle espressioni ἰσομοιρία (644b) e ἴση μερίς 
(643 e).

84  Su spartizione eguale e isonomia, Detienne 1979, p. 24; Berthiaume 1982, pp. 44-
53; Schmitt-Pantel 1992, pp. 49-51; Ekroth 2008, pp. 270-2; Tsoukala 2009, p. 12. 
In età ellenistica quest’uso è attestato nella documentazione epigrafica, laddove si fa rife-
rimento a porzioni di peso standardizzato nella spartizione sacrificale: Robert 1945, pp. 
48-50; Schmitt-Pantel 1992, pp. 354-5.

85  Quaest. Conv. 2. 10. 643: καἰ νῦν ἔτι τὰς θυσίας καὶ τὰ δημόσια δεῖπνα πρὸς μερίδα 
γίγνεσθαι; un’affermazione che, con ogni probabilità, non va intesa come limitata a Che-
ronea. 



306  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

non aveva riscosso unanime consenso e la cittadinanza si era divisa in un 
acceso dibattito tra favorevoli e contrari86.

Nel testo di Plutarco il dibattito è interamente polarizzato tra gli op-
posti discorsi di Agia e di Lampria. Agia è contrario alla forma corrente 
dei banchetti pubblici e si adopra a metterne in luce i principali difetti: 
innanzitutto, la spartizione compromette la comunanza, poiché riceve-
re le proprie porzioni a peso, come dal macellaio, e consumarle da soli, 
come bestie alla mangiatoia, toglie il piacere di stare insieme87; in secondo 
luogo, l’eguaglianza inerente a tale spartizione è un’eguaglianza deteriore, 
aritmetica, in quanto attribuisce porzioni eguali a convitati dall’appetito 
diseguale (μέτρῳ ... τῷ ἴσῳ πρὸς τοὺς ἀνίσους)88. Su questa base, egli invi-
ta ad abbandonare la spartizione eguale per adottare anche nei banchetti 
pubblici la prassi corrente nei banchetti privati, la quale, consentendo a 
ciascuno di servirsi secondo i propri bisogni a una mensa comune, abbina 
vera comunanza e giusta eguaglianza.

 Al discorso di Agia si oppone quello di Lampria, totalmente favorevole 
al rito tradizionale89. Lampria sostiene che la spartizione eguale dei ban-
chetti pubblici perpetua l’uso di un passato non ancora corrotto dal lus-
so, in cui le vivande erano così semplici da potersi dividere facilmente90. 
Quindi egli si volge a dimostrare – contro quanto sostenuto da Agia – che 
tra spartizione e comunanza non vi è alcuna contraddizione:

86  Ivi, 642 f. 
87  Ivi, 643 b: ἡ δ’ εἰς μερίδας αὕτη κρεωδαισία τὴν κοινωνία ἀναιροῦσα, πολλὰ 

δεῖπνα ποιεῖ καὶ πολλοὺς δειπνοῦντας, οὐδένα δὲ σύνδειπνον οὐδενός, ὅταν ὥσπερ ἀπὸ 
κρεοπωλικῆς ταπέζας σταθμῷ λαβὼν ἕκαστος μοῖραν ἑαυτῷ πρόθηται … τοῦθ’ ὃ νῦν 
γίγνεται, κρέας προθέμενον καὶ ἄρτον ὥσπερ ἐκ φάτνης ἰδίας ἕκαστον εὐωχεῖσθαι.

88  Ivi, 643 b-c: ἡ τοῦ κρέως καὶ τοῦ ἄρτου μερὶς ἀδικοτάτῳ μέτρῳ καλλωπίζεται τῷ ἴσῳ 
πρὸς τοὺς ἀνίσους ... ἀριθμητικῶς, οὐ γεωμετρικῶς ὁρίζων τὸ δίκαιον. Questo argomen-
to evoca la tradizionale opposizione tra eguaglianza aritmetica (assoluta), ed eguaglianza 
geometrica (proporzionale), propria del pensiero politico greco (cfr. Quaest. conv. 8, 2. 719 
a-c; Frat. am. 484b: Harvey 1965, pp. 120-3; Aalders 1981, pp. 43-4). Ma qui l’opposi-
zione ha un senso squisitamente conviviale, in quanto non distingue gli individui in base 
al potere e alla ricchezza, ma in base alla sete e all’appetito: Quaest. conv, 2.10. 643 c: οὔτε 
διψῶντας ὡσαύτως οὔτε πεινῶντας: Svembro 1982, p. 961 n. 12.

89  Sul ruolo di Lampria nei Συμποσιακὰ, Brenk 2009, p. 57.
90  Quaest. Conv. 2, 10 644a-c.



307  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

«Ma dove è il proprio», si dirà, «perisce la comunanza». Sì, ma solo laddove esso 
non è eguale. Non è infatti il possesso del proprio, ma il furto dei beni altrui e la 
pretesa di avere una parte maggiore dei beni comuni ad avere dato inizio all’in-
giustizia e alla discordia. Le leggi, le quali pongono termine alla discordia fissando 
un limite e una misura all’appropriazione, devono il loro nome a un’autorità e a 
una forza che distribuisce in modo eguale i beni comuni91.

Qui Lampria intende dimostrare che l’appropriazione implicita nella 
spartizione (ἴδιον) non è incompatibile con la comunanza (κοινόν) e che 
l’unico mezzo per conciliarle è proprio l’eguaglianza (ἴσον). A tal fine egli 
allarga la prospettiva dalla comunanza conviviale alla comunità politica, 
formulando un ragionamento che può essere riassunto nei seguenti ter-
mini: la spartizione adottata nei banchetti pubblici, in quanto spartizione 
eguale di beni comuni, non è annoverabile tra le forme di appropriazione 
che determinano ingiustizia e discordia, come il furto e l’appropriazione 
diseguale dei beni comuni, tant’è vero che le stesse leggi, le quali sono de-
putate a reprimere quelle forme, derivano il proprio nome da una «forza 
che distribuisce in modo eguale i beni comuni»92. Nell’ambito di questo 
ragionamento due punti assumono un rilievo cruciale: da una parte l’assi-
milazione dell’appropriazione diseguale dei beni comuni al furto; dall’al-
tra l’idea di un legame essenziale, etimologico, tra la legge (νόμος) e la 
spartizione eguale dei beni comuni (ἴσα νέμειν τὸ κοινόν)93. Alla base del 
primo punto vi è l’idea che il fondamentale criterio di legittimità per la 
fruizione della proprietà pubblica sia l’eguaglianza, nel senso che tale fru-
izione può darsi solo in modo eguale. Alla base del secondo punto vi è l’i-

91  Ibid. 644 c: ᾿ ὅπου τὸ ἴδιον ἔστιν, ἀπόλλυται τὸ κοινόν· ὅπου μὲν οὖν μὴ ἴσον ἔστιν· 
οὐ γὰρ οἰκείου κτῆσις, ἀλλ᾿ ἀφαίρεσις ἀλλοτρίου καὶ πλεονεξία περὶ τὸ κοινὸν ἀδικίας 
ἦρξε καὶ διαφορᾱς, ἣν ὅρῳ καὶ μέτρῳ τοῡ ἰδίου καταπαύοντες οἱ νόμοι τῆς ἴσα νεμούσης 
τὸ κοινὸν ἀρχῆς καὶ δυνάμεως ἐπώνυμοι γεγόνασιν.

92  Qui l’opposizione della spartizione eguale dei banchetti pubblici alla πλεονεξία περὶ 
τὸ κοινόν e il suo parallelismo con una forza (la legge) ἴσα νέμουσα τὸ κοινόν implica che 
anche essa sia intesa come spartizione di κοινόν, ossia di ‘beni comuni’. Ciò dimostra che 
qui si tratta di banchetti pubblici in senso stretto, ossia finanziati a spese pubbliche (sebbe-
ne i confini tra pubblico e privato possano essere talora sfumati: Schmitt-Pantel 1992, 
pp. 291-303 e pp. 359-80). 

93  Questo nesso etimologico, accettato e.g. in Chantraine 1933, p. 10; Benveniste 
1969, p. 85, è stato posto in discussione da altri studiosi (per una rassegna delle principali 
ipotesi, Quass 1971, p. 14, n. 83).



308  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

dea che l’ordinamento giuridico, anche laddove legittima la diseguaglian-
za nella sfera privata, sia in ultima analisi fondato sull’eguale distribuzione 
di diritti e poteri nella sfera pubblica. Si tratta, come è facile vedere, di una 
prospettiva squisitamente isonomica94. In tale prospettiva, la spartizione 
eguale adottata nei banchetti pubblici, lungi dall’apparire estranea e in-
comprensibile, trova la propria giustificazione nei principi fondamentali 
della comunità civica95.

Questa corrispondenza tra spartizione eguale e ideale isonomico si pre-
cisa ulteriormente nel seguito del testo, dove Lampria elogia la prassi del 
sorteggio.

Smettiamola di disprezzare le Moire e, come dice Euripide, «il sorteggio, figlio 
del caso»! Il sorteggio non dà priorità né alla ricchezza, né alla fama, ma agendo 
a caso, volta a volta diversamente, inorgoglisce ed esalta l’uomo povero e umile 
tramite il gusto dell’autonomia, e corregge delicatamente l’uomo ricco e potente, 
abituandolo a tollerare l’eguaglianza96.

Il ruolo cruciale qui attribuito al sorteggio ha il proprio fondamento 
in un limite tecnico inerente alla spartizione eguale: il fatto che la carne 
della vittima, pur potendosi tagliare in porzioni dello stesso peso, è quali-
tativamente diseguale. È quindi necessario, per eliminare ogni residuo di 

94  Per la derivazione di ἰσονομία da ἴσα νέμειν e la sua interpretazione come sparti-
zione metaforica di diritti e poteri: Hirzel 1907, p. 243 n. 1; Ehrenberg 1940, pp. 293-
301. L’interpretazione alternativa, la quale fa derivare il termine da ἴσος νόμος (Vlastos 
1953, pp. 347-356), è forse più plausibile dal punto di vista strettamente etimologico, ma 
non cambia il quadro di fondo: come dimostra Plutarco, l’idea di spartizione continuava 
a essere avvertita anche per il termine νόμος e doveva dunque, a maggior ragione, essere 
avvertita per ἰσονομία (cfr. Cerri 1969, pp. 97-104).

95  Detienne 1979, p. 24: «la portion consommée par chacun des convives consacre, 
dans l’ordre alimentaire et sacrificiel, la part de droits politiques qui revient à chaque in-
dividu, par son appartenance au cercle des citoyens, disposant, en principe, des mêmes 
droits à la parole et à l’exercice du pouvoir». 

96  Ibid. 644 d: παυσώμεθα τὰς Μοίρας ἀτιμάζομτες καὶ ‘τὸν τῆς τύχης παῑδα κλῆρον’ ὡς 
Ἐυριπίδης φησίν, ὃς οὔτε πλούτῳ νέμων οὔτε δόξῃ τὸ πρωτεῖον, ἀλλ’ ὅπως ἔτυχεν ἄλλως 
ἄλλοτε συμφερόμενος τὸν μὲν πένητα καὶ ταπεινὸν ἐπιγαυροῑ καὶ συνεξαίρει, γευόμενόν 
τινος αὐτονομίας, τὸν δὲ πλούσιον καὶ μέγαν ἐθίζων ἰσότητι μὴ δυσκολαίνειν ἀλύπως 
σωφρονίζει.



309  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

ineguaglianza, rendere casuale l’assegnazione delle porzioni97. In questo 
quadro, il doppio riferimento all’autonomia concessa al povero e all’egua-
glianza imposta al ricco si spiega con il fatto che il sorteggio, introducendo 
un criterio impersonale, impedisce al ricco di far valere la sua autorità 
nell’assegnazione delle porzioni e pone il povero nella condizione di po-
tere accettare, eventualmente, una porzione migliore di quella del ricco. 
Non può sfuggire, tuttavia, che il binomio autonomia/eguaglianza evoca 
anche una concezione più generale, la quale conduce oltre la sfera pro-
priamente conviviale: l’idea che il cittadino, per essere eguale, deve essere 
anche indipendente, economicamente e moralmente, da ogni altro citta-
dino98. Il testo, inoltre, lascia pensare che questa corrispondenza tra prassi 
conviviale e ideale di eguaglianza rivesta un preciso carattere funzionale. 
Se la possibilità concessa al povero di provare «il gusto dell’autonomia», 
infatti, potrebbe al limite interpretarsi come straordinaria, confinata al 
tempo della festa, l’esigenza di abituare il ricco «a tollerare l’eguaglian-
za» implica che le relazioni egualitarie apprese durante il rito non debba-
no esaurire il loro ruolo in questo ambito, ma siano destinate a lasciare 
un’impronta nella realtà profana. Si può ritenere, dunque, che qui il rito 
pubblico sia interpretato alla luce di un’esigenza squisitamente isonomica: 
rafforzare l’orgoglio del povero e la modestia del ricco durante la festa, per 
favorire la loro ‘eguaglianza’ nell’ambito ordinario della vita civica.

Per un singolare paradosso, questa limpida testimonianza sulle impli-
cazioni isonomiche della spartizione eguale, pur essendo esplicitamente 
riferita da Plutarco al suo tempo, è stata sinora valorizzata solo in rela-
zione alla polis classica, mentre è stata quasi totalmente ignorata in rela-
zione alla città greca di età imperiale99. Unica eccezione a questo quadro, 
Pauline Schmitt-Pantel ha nondimeno ritenuto che al tempo di Plutarco la 
spartizione eguale rappresenterebbe solo una stranezza, un residuo fossile 

97  Berthiaume 1982, p. 51.
98  Sul rapporto tra indipendenza e isonomia, Vernant 1974, p. 94; Meiksins-Wood 

1988, pp. 126-37. Questa idea di indipendenza nelle nostre fonti è generalmente espressa 
con il termine di ἐλευθερία, piuttosto che con quello, qui utilizzato, di ἀυτονομία, ma cfr. 
almeno Arist. Pol. 5. 1315 a e Paus. 19. 2, dove l’aggettivo αὐτόνομος qualifica la libertà 
dal potere monarchico (o tirannico). Il rapporto tra sorteggio delle porzioni ed eguaglian-
za ha un corrispettivo politico nella prassi democratica classica di sorteggio delle magistra-
ture: Durand 1979: 154 (su questa prassi, Ehrenberg 1927, pp. 1451-90; Jones 1957, pp. 
47-8; Demont 2001).

99  Detienne, [Vernant] 1979, pp. 23-4; Svembro 1982, p. 954.



310  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

non più compreso e privo di qualsiasi rapporto con la realtà politica co-
eva: «l’étonnement des concitoyens de Plutarque devant le repas-partage 
(dais), fossile qui se perpétue lors des sacrifices publics à Chéronée, mon-
tre qu’ils ne comprennent plus la portée d’un tel banquet. Ses valeurs sont 
celles de la cité des ancêtres et non les leurs. La figuration dans un rite, le 
repas sacrificiel, de rapports sociaux égalitaires, n’a plus de sens dans la cité 
du second siècle»100. Questa irrilevanza della spartizione eguale, secondo 
Schmitt-Pantel, si legherebbe al fatto che nella città di età imperiale la coe-
sione civica non si sarebbe più riflessa nella modalità propria dei banchetti 
pubblici, ma in quella, totalmente diversa, propria dei banchetti privati101. 
Coerentemente con tale assunto, il dialogo messo in scena da Plutarco ri-
guarderebbe in primo luogo la corretta organizzazione dei banchetti priva-
ti, e gli interlocutori, al di là del loro dissenso di facciata, concorderebbero 
nel ritenere tali banchetti come l’unico modello possibile di comunanza102.

Questa interpretazione, tuttavia, non convince. È vero che il modello 
costituito dai banchetti privati rimane in primo piano come punto di ri-
ferimento della discussione. Non è vero, invece, che gli interlocutori con-
cordino nel ritenere tali banchetti come l’unico modello possibile di co-
munanza. Al contrario: la divergenza tra Agia e Lampria verte proprio su 
questo punto. Se il primo sembra ignorare l’idea di comunanza implicita 
nei banchetti pubblici, il secondo dimostra per essa profonda compren-
sione; se il primo considera la spartizione eguale un retaggio ingombrante, 
di cui sarebbe meglio sbarazzarsi, il secondo la considera una tradizione 
positiva, che andrebbe preferibilmente conservata. In questo quadro, noi 
non abbiamo alcuna ragione di privilegiare la prospettiva di Agia rispetto 
a quella di Lampria. Il discorso di Lampria, infatti, appare lucido, coe-
rente e appassionato, e non può essere agevolmente ridotto a un’astratta 

100  Schmitt-Pantel 1992, p. 480. 
101  Ibid. 480: «La cohésion civique s’appuie désormais sur d’autres pratiques dont le 

banquet privé lieu de la philanthropie. Pour le dire autrement, dans ce propos de table de 
Plutarque, le repas sacrificiel a cessé d’être à la fois modèle et miroir de la vie civique, c’est 
le symposion, banquet privé, qui tient ce rôle différemment». 

102  Ibid. 480: «En filigrane Hagias et Lamprias ont comme modèle de référence une 
même pratique, qui leur est quotidienne, où partage et communauté peuvent s’exprimer, 
celle du symposion, entendu comme le banquet privé (visible dès le titre du propos), Tous 
deux s’accordent pour situer dans le passé le repas où l’on partage et ni l’un ni l’autre ne 
tente de donner un sens et une place à la dais dans leur cité, celle du Ier – IIe siècle après 
J.-C.».



311  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

reminiscenza erudita: un uomo estraneo all’ideologia isonomica avrebbe 
forse potuto riesumare il nesso etimologico tra νόμος e ἰσα νέμειν, ma non 
avrebbe mai potuto evocare in termini così vivi l’assuefazione del ricco al-
l’«eguaglianza» e l’orgoglio del povero per l’«autonomia». Su questa base, 
l’idea di una generale incomprensione della spartizione eguale al tempo di 
Plutarco deve essere senz’altro respinta. Al massimo possiamo ammettere 
un dissidio tra chi non comprendeva o piuttosto avversava i valori cui 
rimandava la spartizione eguale, e chi invece non solo li comprendeva ma 
li considerava salutari per la vita civica103.

È giunto il momento, dunque, di restituire questa testimonianza alla 
cultura politica della città greca di età altoimperiale. Ricapitoliamone i 
punti salienti: 1) ancora in questa epoca il rito pubblico continuava a pre-
vedere forme di spartizione eguale; 2) queste forme potevano ancora esse-
re giustificate nell’alveo di una più ampia concezione isonomica concer-
nente il corretto uso dei ‘beni comuni’; 3) esse instillavano nei partecipan-
ti, ricchi e poveri, valori squisitamente isonomici come «eguaglianza» e 
«autonomia». Com’è facile vedere, questi dati comportano un certo scarto 
rispetto a un’immagine corrente delle pratiche redistributive di età impe-
riale: se a queste pratiche si attribuisce talora una funzione gerarchizzante, 
qui troviamo al contrario distribuzioni che rafforzano tra i cittadini un 
sentimento di eguaglianza. Questo scarto può spiegarsi, almeno in parte, 
se consideriamo che la testimonianza di Plutarco si riferisce a distribu-
zioni pubbliche, mentre le altre testimonianze a nostra disposizione, of-
ferte soprattutto dall’epigrafia onoraria, si riferiscono prevalentemente a 
distribuzioni evergetiche. L’opposizione tra gerarchia ed eguaglianza po-
trebbe quindi essere connessa, sia pure imperfettamente, a quella tra pri-
vato e pubblico, e rimandare al fatto che se l’evergete, disponendo dei suoi 
beni, può talora decidere di privilegiare alcuni settori della cittadinanza, 
il magistrato che usa fondi pubblici deve tendenzialmente coinvolgere in 
modo eguale tutti i cittadini. Non si tratta, dunque, di scegliere tra la te-
stimonianza di Plutarco e quella delle fonti epigrafiche, privilegiando una 
prospettiva a discapito dell’altra. Dobbiamo piuttosto immaginare uno 
scenario complesso, in cui i criteri gerarchizzanti di alcune distribuzio-

103  Qui sarebbe interessante sapere a chi tra i due interlocutori vadano le simpatie di 
Plutarco. In un altro capitolo delle Questioni conviviali, concernente la disposizione dei 
convitati durante i banchetti privati, Plutarco media tra la posizione del padre, ancorata a 
una visione gerarchica, e quella più ‘democratica’ dei fratelli Timone e Lampria (Quaest. 
Conv. I 2, spec. 616e-f): Brenk 1977, pp. 77-9. 



312  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

ni evergetiche potevano convivere con i criteri egualitari di distribuzioni 
eminentemente pubbliche.

***

L’insieme delle testimonianze esaminate ci consente di trarre alcune 
conclusioni sulla cultura politica della città greca di età altoimperiale. In-
nanzitutto, l’antico ideale di democrazia, sebbene in parte contraddetto 
dalla concreta evoluzione istituzionale, non aveva perso la propria funzio-
ne di valore di riferimento; in secondo luogo, nelle relazioni sociali domi-
nava ancora uno stile latamente egualitario e l’esibizione delle differenze 
era considerata, in linea generale, inopportuna; infine, il rito pubblico 
attribuiva ancora un ruolo cruciale al principio della spartizione egua-
le e tale principio poteva essere interpretato alla luce di una concezione 
squisitamente isonomica. Tutto ciò suggerisce che nella cultura politica 
greca l’ideale di eguaglianza continuava a rappresentare un elemento vi-
tale. Siamo insomma ricondotti allo scenario tracciato da Peter Brown, 
nel quale le tendenze gerarchizzanti di una società fortemente competitiva 
appaiono ancora contenute entro le maglie di un «modello di parità». Se 
tale scenario fosse confermato, dovremmo concludere che non fu la prima 
età imperiale, bensì l’avvento della tarda antichità a determinare il collasso 
del paradigma egualitario, e che solo allora poté affermarsi un nuovo pa-
radigma ispirato a criteri squisitamente gerarchici.

Bibliografia

Adak, Stauner 2006: M.Adak, K. Stauner, Zur Stellung von Armeeangehörigen 
in ihren Heimatstädten. Der Fall M. Aurelius Antoninus aus Prusias ad Hypium, 
«Gephyra» 3 (2006), pp. 133-168.

Aalders 1982: G. J. D.Aalders, Plutarch’s Political Thought, Amsterdam-
Oxford-New York 1982.

Anderson 1978: G. ,Una s, Lucian’s Nigrinos: the Problem of Form, «GRBS», 19, 
1978, pp. 367-74.

Bailey 2015: C. Bailey, Honours’ in Rhodes: Dio Chrysostom’s Thirty-First 
Oration, «ICS», 40, 2015, pp. 45-62.

Behr 1968: Ch. A. Behr, Aelius Aristides and the Sacred Tales, Amsterdam 1968.
Berthiaume 1982: G. Berthiaume, Les rôles du mageiros. Étude sur la boucherie, 

la cuisine, et le sacrifice dans la Grèce ancienne, Leiden 1982.



313  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Blum 1998: H. Blum, Purpur als Statussymbol in der griechischen Welt, Bonn 
1998.

Boulay 2012: Th. Boulay, Le Tableau d’honneurs d’Antioche du Méandre, in 
Patrie d’origine et patries électives. Les citoyennetés multiples dans le monde grec 
d’époque romaine. Actes du colloque international de Tours, 6-7 octobre 2009, 
éd. par A. Heller et A.-V. Pont, Bordeaux 2012, pp. 61-77.

Bowersock 1969: G. W. Bowersock, Sophists in the Roman Empire, Oxford 
1969.

Bowie 1970: E. L. Bowie, Greeks and Their Past in the Second Sophistic, «P&P», 
46, 1970, pp. 3-41.

Brélaz 2021: C. Brélaz, Democracy, Citizenship(s), and ‘Patrotism’. Civic 
Practices and Discourses in the Greek Cities under Roman Rule, in Civic Identity 
and Civic Participation in Late Antiquity and the Early middle Ages, éd. par C. 
Brélaz et E. Rose, Turnhout 2021, pp. 65-90.

Brenk 1977: F. E, Brenk, In Mist Apparelled Religious Themes in Plutarch’s 
Moralia and Lives, Leiden 1977.

Brenk 2009: F. E Brenk “In Learned Conversation”. Plutarch’s Symposiac 
Literature and the Elusive Authorial Voice, in Symposion and Philanthropia in 
Plutarch, a cura di J. Ribeiro-Ferreira et al., Coimbra 2009, pp. 51-62.

Brown 1978: Brown, The Making of Late Antiquity, Cambridge Mass.-London 
1978.

Calvo Martínez 1999: J. L. Calvo Martínez, La epieikeia desde Platòn a 
Plutarco, in A. P. Gimenz et alii (eds.) Plutarco, Platon y Aristoteles. Actas del 
V Congreso Internacional de la I.P.S. (Madrid-Cuenca 4-7 de Mayo de 1999) 
Madrid, pp. 45-61.

Cambiano 2016: G. Cambiano, Come nave in tempesta. Il governo della città in 
Platone e Aristotele, Roma-Bari 2016.

Carlsson 2010: S. Carlsson, Hellenistic Democracies. Freedom, Independence 
and Political Procedure in Some East Greek City-States, Stuttgart 2010.

Carrière 1977: J.-C. Carrière, À propos de la Politique de Plutarque, «DHA», 
3, 1977, pp. 237-51.

Carrière 1984: Plutarque, Oeuvres morales, éd. par J.-C. Carrière, XI, Paris 1984.
Cerri 1969: G. Cerri, ‘Ἲσος δασμός come equivalente di ἰσονομία nella silloge 

teognidea’, «QUCC», 8, 1969, pp. 97-104.
Chaniotis 2010: A. Chaniotis, Illusions of Democracy in the Hellenistic 

World, pp. 1-58, http://athensdialogues.chs.harvard.edu/cgi-bin/WebObjects/
athensdialogues.woa/wa/dist?dis=43.

Coudry, Kirbihler 2010: M. Coudry, F. Kirbihler, La lex Cornelia, une lex 
provinciae de Sylla pour l’Asie, in Administrer les provinces de la République 
romaine, éd. par N. Barrandon et F. Kirbihler, Rennes 2010, pp. 133-69.

http://athensdialogues.chs.harvard.edu/cgi-bin/WebObjects/athensdialogues.woa/wa/dist?dis=43
http://athensdialogues.chs.harvard.edu/cgi-bin/WebObjects/athensdialogues.woa/wa/dist?dis=43


314  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Cuvigny 1994: Dion de Pruse, Discours bithyniens (Discours 38-51), a cura di M. 
Cuvigny, Paris 1994.

Demont 2020: P. Demont, Le tirage au sort des magistrats à Athènes. Un 
problème historique et historiographique, in Sorteggio pubblico e cleromanzia 
dall’antichità all’età moderna. Atti della tavola rotonda (Milano 26-27 gennaio 
2000), a cura di F. Cordano e C. Grottanelli, Milano 2001, pp. 63-81. 

de Romilly 1971: J. de Romilly, La loi dans la pensée grecque des origines à 
Aristote, Paris 1971.

de Ste Croix 1981: G. E. M. de Ste Croix, The Class Struggle in the Ancient 
Greek World from the Archaic Age to the Arab Conquest, London 1981.

Desideri 1978: P. Desideri, Dione di Prusa. Un intellettuale greco nell’impero 
romano, Firenze 1978, pp. 299-300.

Desideri, P. 1986: P. Desideri, La vita politica cittadina nell’impero: lettura 
dei Praecepta gerendae rei publicae e dell’An seni res publica gerenda sit, 
«Athenaeum», 74, 1986, pp. 371-81.

Desideri 2011: P. Desideri, Greek Poleis and the Roman Empire: Nature and 
Features of Political Virtues in an Autocratic System, in Virtues of the People. 
Aspects of Plutarchan Ethics, ed. by G. Roskam, L. van der Stockt Leuven 
2011, pp. 83-98.

Detienne 1979: M. Detienne, Pratiques culinaires et esprit de sacrifice, in La 
cuisine du sacrifice en pays grec, éd. par Id., J.-P. Vernant, Paris 1979.

Detienne, M. 1993: M. Detienne, I limiti della spartizione in Grecia, in Sacrificio 
e società nel mondo antico, a cura di C. Grottanelli e N. F. Parise, Roma-Bari 
1993.

Durand 1979: J.-L. Durand, Bétes grecques. Propositions pour une topologie des 
corps à manger’, in La cuisine du sacrifice en pays grec, éd. par M. Detienne, et 
J.-P. Vernant, Paris 1979, pp. 133-65.

Ekroth, G. 2008: G. Ekroth, Meat, Men and God: On the Division of Animal 
victis at Greek Sacrifices, in ΜΙΚΡΟΣ ΙΕΡΟΜΝΗΜΩΝ: Μελέτες εις μνήμην 
Michael H. Jameson, ed. by A. Matthaiou and I. Polinskaa, Atene 2008, pp. 
259-90.

Ehrenberg 1927: V. Ehrenberg, s.v. Losung, in RE, XIII, 1927, coll. 1451-1504.
Ehrenberg 1940: V. Ehrenberg, s.v. Isonomia, in RE, suppl. VII, coll. 293-301.
Fernoux 2007: H. L. Fernoux, L’institution populaire dans les cités grecques 

d’Asie mineure sous le Haut-Empire. Remarques sur la composition sociologique 
et l’activité politique des assemblées populaires (Ier-IIIsiècle ap. J.-C.), in 
Survivances et métamorphoses, éd. par H. Duchêne, Dijon 2007, pp. 19-73.

Fernoux 2011: H. L. Fernoux, Le demos et la cité. Communautés et assemblées 
populaires en Asie mineure à l’époque imperiale, Rennes 2011.

Fernoux 2019: H. L. Fernoux, Le colonies romaines dans le Nord-ouest de 



315  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

l’Asie mineure (Alexandreia Troas, Lampsaque, Parion et Apamee Myrléa): les 
conditions de leur fondation et leur évolution sociologique à l’époque imperiale, 
in Roman Imperial Cities in the East and in Central-Southern Italy, ed. by N. 
Andrade et al., Roma 2019, pp. 107-39.

Ferrary 1987-1989: J.-L. Ferrary, Les Romains de la république et les 
démocraties grecques, «Opus», 6-8, 1987-1989, pp. 210-3.

Ferrary 1987: J.-L. Ferrary, Cicéron (De re publica 3, 35, 48) et les institutions 
rhodiennes, in Filologia e forme letterarie. Studi offerti a Francesco della Corte, 
II, Urbino 1987, pp. 247-52.

Ferrary 1991: J.-L. Ferrary, Le statut des cités libres dans l’Empire romain à la 
lumière des Inscriptions de Claros, «CRAI», 135, 1991, pp. 557-77.

Follet 1972: S. Follet, Flavius Euphanès d’Athènes, ami de Plutarque, in 
Mélanges de linguistique et de philologie grecques offerts à Pierre Chantraine, 
Paris 1972.

Fornara 1966: C. W Fornara, Sources of Plutarch’s «An seni sit gerenda res 
publica», «Philologus», 110, 1966, pp. 119-27.

Franco 2008: C. Franco, Aelius Aristides and Rhodes: Concord and Consolation, 
in W. V. Harris, B. Holmes, Aelius Arisyides between Greece, Rome and the 
Gods, Leiden 2008, 217-49.

Gabrielsen 1997: V. Gabrielsen, The Naval Aristocracy of Hellenistic Rhodes, 
Aarhus 1997.

Garofoli 2016: P. Garofoli, Dione Crisostomo, discorso Ai Rodii (or. 31). 
Introduzione, traduzione e commento, diss. Cassino 2016.

Gauthier, P. 1984: P. Gauthier, La cités hellénistiques: épigraphie et histoire 
des institutions et des régimes politiques, in Actes du VIIIe congrès international 
d’épigraphie grecque et latine’, Atene 1984, pp. 82-107.

Gauthier 1985: P. Gauthier, Les Cités greques et leur bienfaiteurs Paris 1985.
Giardina 1989: A. Giardina, Uomini e spazi aperti, in Storia di Roma, IV, 

caratteri e morfologie, Torino 1989, 76-77.
Grieb 2008: V. Grieb, Hellenistische Demokratie. Politische Organisation und 

Struktur in freien griechischen Poleis nach Alexander dem Grossen, Stuttgart 
2008.

Guerber 2009: E. Guerber, Les cités grecques dans l’Empire romain. Les privilèges 
et les titres des cités de l’Orient hellénophone d’Octave Auguste à Dioclétien, 
Rennes 2009.

Guerber 2017: E. Guerber, La colonie d’Apamée-Myrlea: ‘un îlot de romanité 
en pays grec’? in L’Héritage grec des colonies romaines d’Orient. Interactions 
culturelles dans les provinces hellénophones de l’empire romain, éd. par C. 
Brélaz, Paris 2017, 175-200.

Hamon 2005: P. Hamon, Le Conseil et la participation des citoyens: les mutations 



316  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

de la basse époque héllenistique, in Citoyenneté et participation à la basse époque 
héllenistique, hrsg. von P. Frölich et Ch. Müller, Genéve 2005, pp. 121-44.

Hamon 2012: P. Hamon, Gliechheit, Ungleichheit und Euergetismus: die isotes 
in den kleinasiatischen Poleis der hellenistischen Zeit, in “Demokratie” im 
Hellenismus. Von der Herrschaft des Volkes zur Herrschaft der Honoratioren?, 
hrsg. von Ch. Mann und P. Scholz, Mainz am Rhein 2012, pp. 56-73.

Halfmann 2002: H. Halfmann, Die selbstverwaltung der kaiserzeitlichen Polis 
in Plutarchs Schrift Praecepta gerendae reipublicae, «Chiron», 32, 2002, pp. 83-
95.

Harvey 1965: F.D. Harvey, Two Kinds of Equality, «C&M», 26, 1965, 101-146.
Heller 2006: A. Heller, “Les bêtises des Grecs”. Conflitis et rivalités entre cités 

d’Asie et de Bithynie à l’époque romaine (129 a.C.-235 p. C.), Bordeaux 2006.
Heller 2009: A. Heller, La cité grecque d’époque impériale: vers une société 

d’ordres?, «Annales ESC», 64, 2009, pp. 341-73.
Heller 2013: A. Heller, Les institutions civiques grecques sous l’empire: 

romanisation ou aristocratisation? in Les Grecs héritiers des Romains, éd. par P. 
Schubert, Vandouvre-Genève, pp. 206-12.

Herrmann 1971: P. Herrmann, Zwei Inschriften aus Kaunos und Baba Dag, 
«OpAth», 10, 1971, pp. 36-9.

Hirzel 1907: R. Hirzel, Themis, Dike und Verwandtes, Leipzig 1907.
Jacques, Scheid 1991: F. Jaques, J.Scheid, Roma e il suo impero. Istituzioni, 

economia, religione, Roma-Bari 1992.
Jones 1940: A. H. M. Jones, The Greek City from Alexander to Constantine, 

Oxford 1940.
Jones 1957: A. H. M. Jones, Athenian Democracy, Oxford 1957.
Jones 1966: C. P. Jones, ‘Towards a Chronology of Plutarch Works’, «JRS», 56, 

1966. pp. 61-74.
Jones 1971: C. P. Jones, Plutarch and Rome, Oxford 1971.
Jones 1986: C. P. Jones, Culture and Society in Lucian, Cambridge Mass.-London 

1986.
Jones 1978: C. P. Jones, The Roman World of Dio Chysostom, Cambridge 1986.
Kolendo 1981: J. Kolendo, La répartition des places aux spectacles et la 

stratification sociale dans l’Empire romain, «Ktema», 6, 1981, pp. 301-15.
Lamar Crosby 1986: Dio Chrysostom, IV, a cura di H. Lamar Crosby Cambridge 

Mass.-London 1986.
La Rocca 2005: A. La Rocca, Diritto di iniziativa e potere popolare nelle 

assemblee cittadine greche, in Politica e partecipazione nelle città dell’impero 
romano, a cura di F. Amarelli, Roma 2005, pp. 93-118.

La Rocca 2009: A. La Rocca, Elio Aristide e le assemblee popolari «MedAnt», 
12, 393-408.



317  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

La Rocca, A. 2013: A. La Rocca, Apuleio e gli ἐκκλησιασταὶ, in Parole in 
movimento: linguaggio politico e lessico storiografico nel mondo ellenistico: 
linguaggio politico e lessico storiografico nel mondo ellenistico. Atti del convegno 
internazionale, Roma 21-23 febbraio 2011, a cura di M. Mari e J. Thornoton, 
Pisa-Roma 2013, pp. 207-19.

La Rocca 2019: A. La Rocca, Quando sono scomparse le assemblee popolari delle 
città greche?’«ScAnt», 25, 2019, pp. 25-38.

Larsen 1945: J.A.O. Larsen, Representation and Democracy in Hellenistic 
Federalism, «CPh» 40, 1945, pp. 65-97.

Lavalli-Lestrade 2003: I. Lavalli-Lestrade, Remarques sur les élites dans les 
poleis hellénistiques in Les élites et leurs facettes: les élites locales dans le monde 
hellénistique et romain, éd. par M. Cébeillac-Gervasoni et L. Lamoin, Roma 
2003, pp. 51-64.

Lévéque, Vidal-Naquet 1964: P. Lévéque, P. Vidal-Naquet, 
Clisthène l’Athénien: Essai sur la représentation de l’espace et du temps dans la 
pensée politique grecque de la fin du VIe siècle à la mort de Platon, Paris 1964.

Lewin 1995: A. Lewin, Assemblee popolari e lotta politica nelle città dell’impero 
romano, Firenze 1995.

Ma 2000: J. Ma, Public Speech and Community in the Euboicus, in Dio Chrysostom, 
a cura di S. Swain, Oxford 2000, pp. 108-24.

Ma 2018: J. Ma, Whatever Happened to Athens? Thoughts on the Great 
Convergence and Beyond, in The Hellenistic Reception of Classical Athenian 
Democracy and Political Tought, ed. by M. Canevaro and B. Gray, Oxford 2018.

MacMullen 1974: R. MacMullen, Roman Social Relations 50 B.C. to A.D. 284, 
New Haven-London 1974.

MacMullen 1988: R. MacMullen, The Corruption and the Decline of Rome, 
New Haven-London 1988.

Mann 2012: Ch. Mann, Gleichheiten und Ungleichheiten in der hellenistischen 
Polis: Überlegungen zum Stand der Studien, in “Demokratie” im Hellenismus. 
Von der Herrschaft des Volkes zur Herrschaft der Honoratioren?, hrsg. von Id. 
und P. Scholz, Mainz am Rhein 2012, pp. 11-7.

Mazzarino 1947: S. Mazzarino, Fra Oriente e Occidente. Ricerche di storia 
greca arcaica, Firenze 1947.

Mazzarino 1973: S. Mazzarino L’impero romano, Roma-Bari 1973.
Meeusen 1916: M. Meeusen, Plutarch’s Sciences of Natural Problems. A Study 

with Commentary on Quaestiones naturales, Leuven 1916.
Meier 1980: Ch. Meier, Die Entstehung des politischen bei den Griechen, 

Frankfurt am Main 1980.
Meier, Ch. 1985: Ch. Meier, Politica e grazia, Bologna 1985.



318  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Meiksins Wood 1988: E. Meiksins Wood, Peasant-Citizen and Slave. The 
Foundations of Athenian Democracy, London-New York 1988.

Migeotte 1989: L. Migeotte, Démocratie et entretien du peuple à Rhodes 
d’après Strabon, XIV, 2, 5, «REG», 102, 1989, pp. 515-28.

Migeotte 1997: L. Migeotte, L’évergétisme des citoyens aux périodes classique 
et hellénistique, in Actes du Xe Congrès international d’épigraphie grecque et 
latine. Nîmes, 4-9 octobre 1992, éd. par M. Christol et O. Masson, Paris 1997, 
pp. 183-96.

Momigliano 1951: A. Momigliano, rec a Ch. Wirszubski, Libertas as a Political 
Idea in Roma during the Late Republic and Early Principate, Cambridge 1950, 
«JRS», 41, 1951, pp. 146-53.

Musti 1967: D. Musti, Polibio e la democrazia, «ASNP», 36, 1967, pp. 155-207.
Musti 1995: D. Musti, Demokratía. Origini di un’idea, Roma-Bari 1995.
Müller 1995: H. Müller, Bemerkungen zu Funktion und Bedeutung des Rats in 

den hellenistischen Städten, in Stadtbild und Bürgerbild im Hellenismus, hrsg. 
von M. Wörrle und M. P. Zanker, Munich 1995, pp. 41-54.

Ober 1989: J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology and 
the Power of the People, Princeton 1989.

Nesselrath 2009: H. G. Nesselrath, The Tale of Two Cities - Lucian on Rome 
and Athens, in A Lucian for Our Times, ed. by A. Barthes, Newcastle 2009, pp. 
121-35.

Nörr 1966: D. Nörr, Imperium und Polis in der Hohen Prinzipatszeit, München 
1966.

Oppeneer 2018: Th. Oppeneer, Assembly Politics and the Rhetoric of Honour in 
Chariton, Dio of Prusa and John Chrysostom, «Historia», 67, 2018, pp. 223-343.

Quass 1979: F. Quass, Zur Vefassung der griechischen Städte im Hellenismus, 
«Chiron», 9, 1979, pp. 37-52.

Quass 1993: F. Quass, Die Honoratiorenschicht in den Städten der griechischen 
Ostens. Untersuchungen zur politischen und sozialen Entwicklung in 
hellenistischer und römischer Zeit, Stuttgart 1993.

Raaflaub 1985: K. Raaflaub, Die Entdeckung der Freiheit. Zur historischen 
Semantik und Gesellschaftgeschichte eines politischen Grudbegriffs der Griechen, 
Munich 1985.

Raaflaub 1996: K. Raaflaub Equalities and Inequalities in Athenian Democracy, 
in Demokratia. A Conversation on Democracies, Ancient and Modern, ed. by J. 
Ober and Ch. Hedrick, Princeton 1996, pp. 139-74.

Reinhold 1970: M. Reinhold, History of Purple as a Status Symbol in Antiquity, 
Brussels 1970.

Robert 1972: J. Robert, L. Robert, Bulletin épigraphique, «REG», 85, 1972, pp. 
364-526.



319  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Rogers 1991: G. M. Rogers, The Sacred Identity of Ephesos: Foundation Myths of 
a Roman City, London-New York.

Robert 1945: L. Robert, Le sanctuaire de Sinouri près de Mylasa, Paris 1945.
Robert 1960: L. Robert Recherches épigraphiques, «REA», 62, 1960, pp. 276-

361.
Salmeri 1982: G. Salmeri La Politica e il potere. Saggio su Dione di Prusa, 

Catania 1982.
Salmeri 2000: G. Salmeri, Dio, Rome and Civic Life in Asia Minor, in Dio 

Chrysostom, ed. by S. Swain, Oxford 2000, pp. 53-96.
Salmeri 2011: G. Salmeri Reconstructing the Political Life and Culture of the 

Greek Cities of The Roman Empire, in Political Culture in the Greek City after 
the Classical Age, ed. by O. van Nijf and R. Alston, Louvain 2011, pp. 197-214.

Savalli-Lestrade 2003: I. Savalli-Lestrade, Remarques sur les 
élites dans les poleis hellénistiques, in Les élites et leurs facettes. Les élites locales 
dans  le  monde hellénistique et romain, éd. par M. Cébeillac-Gervasoni et  L. 
Lamoine, Rome-Clermont-Ferrand 2003, pp. 51-64.

Schmitt-Pantel 1992: J. P. Schmitt-Pantel, La cité au banquet. Histoire des 
repas publics dans les cités greques, Roma 1992, 354-5.

Schmitt 1997: Th. Schmitt, Bildung und Macht. Zur sozialen und politischen 
Funktion der zweiten Sophistik in der griechischen Welt der Kaiserzeit, München 
1997.

Schwertheim 1978: E. Schwertheim, Ein Postumer Ehrenbeschluss für 
Apollonis in Kyzikos «ZPE», 29, 1978, pp. 213-28.

Sève 1979: M. Sève, Un décret de consolation à Cyzique, «BCH», 103, 1979, pp. 
327-59.

Sherk 1990: R. K. Sherk, The Eponimous Officials of the Greek Cities I, «ZPE», 
83, 1990, pp. 249-88.

Sidebottom 1992: H. Sidebottom, The Date of Dio of Prusa’s Rhodian and 
Alexandrian Orations, «Historia», 41, 1992, pp. 407-19.

D.B. Small 2008: Social Correlations to the Greek Cavea in the Roman Period, in 
Roman Architecture in the Greek World, ed. by S. Macready, F. H. Thompson, 
London, 85-93.

Smith 1998: R.R.R. Smith, Cultural Choice and Political Identity in 
Honorific Portrait Statues in the Greek East in the Second Century A.D., «JRS», 
88, 1998, pp. 56-93.

Stadter 2014: Ph. A. Stadter, Plutarch and his Roman Readers, Oxford 2014.
Starr 1952: Ch. G. Starr, The Perfect Democracy of the Roman Empire, «AHR», 

58, 1952, pp. 1-16.
de Ste. Croix 1981: G. E. M. de Ste. Croix, The Class Struggle in the Ancient 

Greek World, London 1981.



320  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

Stertz 1994: S. A. Stertz, Aelius Aristides’ Political Ideas, in ANRW, II 34.2, 
Berlin-New York 1994, pp. 1248-70.

Svembro 1982: J Svembro, À Mégara Hyblaea: le corps géomètre, «Annales 
ESC», 37. 5-6, 953-964.

Swain, S. 1996: S. Swain, Hellenism and Empire. Language, Classicism and Power 
in the Greek World, AD 50-250, Oxford 1996.

Thériault 1996: G. Thériault, Le culte d’Homonoia dans les cités grecques, 
Lyon-Québec 1996.

Thornton 1999: J. Thornton, Una città e due regine. Eleutheria e lotta politica 
a Cizico fra gli Attalidi e i Giulio Claudi, «MedAnt», 2, 1999, pp. 497-538.

Thornton 2001: J. Thornton, Gli aristoi, l’akriton plethos e la provincializzazione 
della Licia nel monumento di Patara, «MedAnt» 4, 2001, pp. 427-46. 

Thornton 2019: J. Thornton, Istituzioni democratiche e tensioni sociali: dalla 
pólis ellenistica alla città imperiale’, in Roman Imperial Cities in the East and in 
Central-Southern Italy, ed. by N. Andrade et al., Roma 2019, pp. 55-90.

Tsoukala 2009: V. Tsoukala, Honorary Shares of Sacrificial Meat in Attic Vase 
Paintings. Visual Signs of Distinctions and Civic Identity, «Hesperia», 78, 2009, 
pp. 1-40.

Valgiglio 1976: Plutarco. Praecepta gerendae reipublicae, a cura di E. Valgiglio, 
Milano 1976.

Van Nijf1997: O. M. Van Nijf, The Civic World of the Professional Associations 
in the Roman East, Amsterdam 1997.

Vernant, 1965: J.-P. Vernant, Espace et organisation politique en Grèce 
ancienne, «Annales», 20, 1965, pp. 576-95.

Veyne 2005: P. Veyne, L’identité grecque contre et avec Rome, in Id., L’empire 
gréco-romain, Paris 2005.

Vlastos 1953: G. Vlastos, Isonomia, «AJPh», 74, 1953, pp. 337-66.
Vlastos 1973: G. Vlastos, ΙΣΟΝΟΜΙΑ ΠΟΛΙΤΙΚΗ, in Id., Platonic Studies, 

Princeton 1973, pp. 178-83.
Voelke 2012: P. Voelke, Les failles de la κοσμιότης dans la Samienne de 

Ménandre, 86 (2012), pp. 123-141.
Walser, A. 2012: ‘ΔΙΚΑΣΤΗΡΙΑ. Rechtsprechung und Demokratie in den 

hellenistischen Poleis’, in “Demokratie” im Hellenismus. Von der Herrschaft des 
Volkes zur Herrschaft der Honoratioren? (Die hellenistische Polis als Lebensform 
2), hrsg. von Chr. Mann und P. Scholz, Mainz 2012, pp. 74-108.

Wôrrle 2000: M. Wôrrle, Pergamon um 133 v. Chr., «Chiron», 30, 2000, pp. 
543-76.

Wôrrle 2005: M. Wôrrle, La politique des évergètes et la non-participation 
des citoyens. Le cas de Maronée sous l’empereur Claude, in Citoyenneté et 



321  Adolfo La Rocca

Annali della Scuola Normale Superiore, Classe di Lettere e Filosofia, serie 5, 2024, 16/1

participation à la basse époque hellenistique, éd. par P. Frölich et Ch. Müller, 
Genéve 2005, pp. 145-61.

Zanker 1995: P. Zanker, Brüche im Bürgerbild? Zu bürgerlichen 
Selbstdarstellungen in den hellenistischen Städten, in Stadtbild und Bürgerbild 
im Hellenismus, hrsg. von M. Wörrle und P. Zanker, Münich 1995, pp. 254-8.

Zuiderhoek 2008: A. Zuiderhoek, On the Political Sociology of the Imperial 
Greek City, «GRBS», 48, 2008, pp. 417-45.

Zuiderhoek 2009: A. Zuiderhoek, The Politics of Munificence in the Roman 
Empire. Citizens, Elites and Benefactors in Asia Minor, Cambridge 2009.


