
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa
Classe di Lettere e Filosofia

serie 5 / 2023, 15/2
pp. 355-411

Presentazione, percezione e interpretazione dei 
rapporti tra Italia e Gallia nelle fonti letterarie 
tra V e VI sec. d.C.: qualche esempio dalle lettere 
dei papi Leone Magno e Gregorio Magno e dai 
Libri historiarum di Gregorio di Tours
Luciana Furbetta

Abstract	 The paper analyses the presentation and interpretation 
of the political relations between Italy and Gaul during the 5th and 6th 
centuries AD emerging from the literary sources. Starting from the results 
of a screening of the Libri historiarum by Gregory of Tours (with attention 
to lib. hist. 2, 1; 3, 20; 9 and 10), the registrum of Gregory the Great (esp. 
epist. 5, 58 and 11, 50) and the letters of Leo the Great (esp. n. 10; 11; 41) in 
comparison with the hagiographical sources (such as the Vita sancti Hilar-
ii and the Vita sancti Germani), the analysis outlines the ways in which the 
topic of political contact is included, with attention to the dynamics of con-
flict and the relations between the episcopal seats of Gaul and the papacy. 

Keywords: Gregory of Tours; Leo the Great; Gregory the Great; Polit-
ical relationships; Epistolaries

Parole chiave: Gregorio di Tours; Leone Magno; Gregorio Magno; 
Contatti politici; Epistolari

Accesso aperto/Open access
© 2023 Luciana Furbetta (CC BY-NC-SA 4.0)

doi: 10.2422/2464-9201.202302_04

Revisione tra pari/Peer review
Submitted	 01.09.2023
Accepted 	  02.02.2024
Published 	 24.04.2024

issn 0392-095x 
e-issn  3035-3769





Presentazione, percezione e interpretazione dei 
rapporti tra Italia e Gallia nelle fonti letterarie 
tra V e VI sec. d.C.: qualche esempio dalle lettere 
dei papi Leone Magno e Gregorio Magno e dai 
Libri historiarum di Gregorio di Tours
Luciana Furbetta

Il tema di questo contributo è indubbiamente ampio e si lega alla do-
manda su quale immagine e quale cognizione dei rapporti tra Italia e Gallia 
tra V e VI sec. d.C. emergano dalle fonti letterarie; con quale consapevo-
lezza o orientamento ideologico – se è possibile individuarne uno – questi 
rapporti vengano presentati. Al di là dei possibili clichés e delle differenti 
strategie retoriche autoriali, ci si può infatti chiedere quali dati effettivi 
si presentino alla lettura dei testi, quali aspetti dell’attualità si riflettano 
nell’elaborazione letteraria e, tramite il filtro di essa, vengano consegnati 
alla fruizione di un pubblico. In merito, si impongono due precisazioni: 
una relativa a che cosa intendere per rapporti e l’altra relativa alle fonti 
analizzate. Per quanto riguarda il tema: ‘rapporto’, il dato immediato e che 
funziona da fil rouge è quello del rapporto politico, che si concretizza con 
evidenza nei testi perlopiù sotto forma di resoconto di contatti o di scambi 
diplomatici. Una relazione che presuppone e riassume anche i concetti di 
movimento, incontro culturale, circolazione fisica di persone e messaggi 
scritti, resoconti verbali con tutte le implicazioni che ne derivano a livel-
lo di presentazione e costruzione dei testi stessi. Per questi ultimi invece, 
tenendo in considerazione le maggiori tipologie di fonti letterarie, la sele-
zione qui proposta privilegia per la Gallia la storiografia e, nello specifico, 
i Libri historiarum di Gregorio di Tours, per l’Italia la produzione della 
cancelleria papale relativa al pontificato di Leone Magno e qualche dato 
ricavato dal registrum di Gregorio Magno. Si proporranno quindi – senza 
una rigida successione cronologica – i risultati di una schedatura dei testi, 
nel tentativo di approdare all’individuazione di dati utili per delineare un 
quadro d’insieme e delle modalità con le quali, nei due ambiti sociocultu-
rali, viene inserito e rientra il tema del rapporto, del contatto politico tra 
Italia e Gallia.



358  Luciana Furbetta

1.  Gallia e Italia nei Libri historiarum di Gregorio di Tours

I Libri historiarum (= LH) di Gregorio di Tours sono un’opera costellata 
di riferimenti continui e, talvolta anche molto confusi, a spostamenti di 
individui, di re, di eserciti, di un movimento convulso e un proliferare di 
messaggi e ambascerie. Una circolazione a tutto campo, all’interno della 
quale l’autore stesso a volte sembra perdere il filo narrativo. Si tratta tutta-
via di un movimento e di rapporti che interessano quasi esclusivamente la 
storia interna, locale, con una focalizzazione sulle vicende e sugli intrighi 
delle corti e dei re franchi1. La fonte è quindi del tutto particolare e proble-
matica, perché ha prospettiva e chiave di lettura, per così dire viziate a prio-
ri, dove storia, politica degli uomini e politica di Dio (quindi storia della 
Chiesa) entrano pesantemente in simbiosi con una notevole componente 
ascrivibile alla categoria del meraviglioso2. Sul piano strettamente narra-
tivo, Roma e l’Italia occupano uno spazio quantitativamente minore ris-
petto anche ai riferimenti ai contatti dei re franchi con l’Oriente. Tuttavia, 
passando al setaccio i dieci libri, si individuano pochi passi dove l’autore si 
riferisce in maniera esplicita al rapporto Gallia-Italia. Si possono così rico-
noscere ed enucleare tipologie di rapporti differenti, riassumibili in: movi-
mento fisico di soggetti implicati in contatti di carattere politico, ma legati 
al mondo ecclesiastico e perlopiù vescovi, ambascerie e spedizioni militari. 
A queste forme di movimento e rapporto (che possono assumere differenti 
gradi di evidenza descrittiva) nell’economia della narrazione si affiancano 
alcuni passi dove l’autore menziona il contesto politico italiano e le sue 
ripercussioni nell’assetto del mondo franco, si riferisce ai rapporti di forza 
tra le due realtà, descrive gli spazi dell’Italia visti dalla Gallia. Nei singoli 
casi entrano spesso in combinazione più elementi con una focalizzazione 
autoriale che da presentazione si fa in qualche misura lettura orientata, in 
una forma del tutto particolare di interpretazione degli eventi riportati.

I passi sono distribuiti in tutti e dieci i libri e possono essere ordinati 
come segue per tipologie di rapporti descritti, o cui l’autore si riferisce più 
o meno estesamente3:

1  Per un quadro d’insieme su contenuto, impostazione e caratteristiche stilistiche 
dell’opera si rimanda a Heinzelmann 2001, cap. III; Murray 2016.

2  In merito si veda la sintesi in: Furbetta 2016 (con bibliografia).
3  Il risultato della schedatura dei singoli libri viene qui riportato indicando la tipologia 

del rapporto descritto e il passo, del quale si dà solo un rapido cenno per inquadrarne il 



359  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

a) Rapporto tra vescovi e papato e relazioni tra sedi episcopali di Gallia 
e Roma

2, 1: viaggio e permanenza a Roma del vescovo Brizio e suo ritorno a 
Tours
5, 20: i vescovi Salonio e Sagittario si recano a Roma dal papa, che invia 
ordini a re Gontrano. Ritorno in Gallia dei due
10, 1: ritorno da Roma a Tours di un diacono che riferisce a Gregorio 
sulla condizione della città

b) Interpretazione del ruolo politico e militare dell’Italia in questioni di 
politica locale o relative all’assetto di potere interno al mondo franco

4, 9: l’Italia sottomessa ai Franchi passa sotto il dominio imperiale
6, 6: arrivo dei Longobardi dall’Italia4

7, 36: Gundebaldo fa riferimento all’intervento di Narsete, ricordando 
come è arrivato al potere5

9, 20: l’Italia è chiamata in causa nel rapporto tra Gontrano e Childeber-

contenuto. I dati sono elaborati, commentati e messi in correlazione tra loro nei paragrafi 
successivi (ai punti a e b viene conferito maggiore sviluppo rispettivamente nei par. 1.1 
e 1.2). Per questo lavoro prendo in considerazione solo i loci dove il rapporto tra Italia e 
Gallia ha uno sviluppo narrativo (anche solo minimale) ed escludo i passi dove l’autore 
accenna all’Italia o dove si hanno solo rapide menzioni di città.

4  Il dato storico è inserito all’interno di un episodio di carattere agiografico relativo a 
Ospizio, il quale profetizza l’arrivo dei crudeli invasori ed esorta tutti alla fuga. La previ-
sione si avvera e Ospizio rischia di essere ucciso da due soldati longobardi, che poi riesce 
a portare sulla retta via. In questo caso si accentua la percezione negativa dell’evento e si 
ha una visione, per così dire viziata dal punto di vista cristiano, con un’interpretazione del 
rapporto di forza tra le due realtà in ottica gallocentrica e la miracolosa azione del santo.

5  Si tratta di una menzione tra le righe del generale bizantino e della sua presenza in Italia, 
dalla quale si può cogliere quanto (tra le maglie della narrazione) sia consistente la presenza 
della cognizione da parte dell’autore dell’influenza del contesto italiano nella politica franca 
ben prima della fine del VI secolo. Il riferimento è velato e asettico e da un punto di vista nar-
rativo inserito all’interno di un discorso incentrato su un flashback; la presenza del contesto 
italiano non è argomento in primo piano, ma rientra in una serie di eventi richiamati da 
Gundebaldo, che ricorda come il padre Clotario lo aveva in odio. I rapporti strategici con 
l’Italia e l’impero e altri dati indicati nel capitolo rientrano tra i loci dove si può scorgere la 
consapevolezza dell’interazione tra Italia e Gallia e viceversa e l’importanza per la stabilità 
dei rapporti interni ai regna franchi dei contatti con il contesto politico italiano.



360  Luciana Furbetta

to e in particolare per la situazione politica incerta data la presenza dei 
Longobardi

c) Legazioni, invio di intermediari, circolazione di persone
2, 16: Namazio, una volta costruita la chiesa all’interno delle mura di 
Clermont, invia a Bologna sacerdoti per ottenere le reliquie dei santi 
Agricola e Vitale
3, 31: riferimento alla legazione inviata da Childeberto, Clotario e Teo-
deberto a Teodato per chiedere spiegazioni sull’uccisione di Amalasun-
ta. Si ottiene l’invio di una somma di denaro
9, 29: legazioni longobarde al fine di evitare la guerra con i Franchi

d) Spedizioni militari e contatti di natura bellica
3, 32: Teodeberto e Bucceleno in Italia contro Belisario e Narsete
4, 42: arrivo dall’Italia dei Longobardi e dei Sassoni
4, 44-45: Longobardi dall’Italia sconfitti da Mummolo
6, 42: Childeberto parte per l’Italia e ottiene aiuto economico dall’impe-
ratore Maurizio per fronteggiare i Longobardi
8, 18: Childeberto invia soldati a Roma per risolvere una questione aper-
ta con l’imperatore Maurizio (vd. LH, 6, 42)
9, 25: spedizione e scontro contro i Longobardi. I Franchi subiscono 
una dura sconfitta
10, 3: resoconto (secondo la testimonianza di Gripone) dei preparativi 
della spedizione in Italia contro i Longobardi da parte di Childeberto6

e) Viaggi o pellegrinaggi:
2, 5: Aravazio da Tongres a Roma per ottenere risposta da San Pietro e 
per scongiurare l’invasione degli Unni nelle Gallie. Ritorno da Roma a 
Tongres
2, 11: Eparchio Avito da Piacenza a Brioude si reca in pellegrinaggio alla 
basilica di San Giuliano d’Arvernia

f) Riferimento o descrizione di spazi fisici/geografici dell’Italia ‘visti’ 
dalla Gallia e percezione della realtà italiana

2, 7: riferimento alla caduta di Aquileia e alla situazione disastrosa 
dell’Italia sotto la pressione degli Unni

6  Gregorio descrive in maniera precisa gli schieramenti, gli spostamenti degli eserciti e so-
prattutto inserisce (sotto forma di discorso diretto) la richiesta di pace da parte longobarda.



361  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

3, 32: terre malsane dell’Italia che causano perdite a Teodeberto
4, 41: riferimento alla presenza dei Longobardi e al passaggio e stanzia-
mento in Italia
10, 1: la città di Roma afflitta dalla peste inguinaria (cfr. supra punto a)

1.1.  Vescovi e papato: le relazioni tra sedi episcopali di Gallia e Roma os-
servate da Tours

Per quanto riguarda il riferimento al rapporto tra i vescovi di Gallia e il 
papato (o più in generale Roma e l’Italia), benchè si tratti di una realtà che 
interessa Gregorio in prima persona, il dato numerico e il peso dei pas-
si rintracciabili nella narrazione è piuttosto modesto. Il tipo di relazione 
riportata è incentrata prevalentemente sul viaggio dalla Gallia a Roma (e 
viceversa) di vescovi per definire questioni legate alla loro controversa no-
mina episcopale o all’esercizio di essa. Nello specifico, solo due passi han-
no uno sviluppo narrativo che consente di valutare il grado della presenza 
di una percezione e interpretazione del rapporto tra Gallia e Italia.

Il primo passo (LH, 2, 1) coincide con l’inizio del resoconto di eventi 
immediatamente successivi alla morte di san Martino e il personaggio in 
questione è Brizio, successore al seggio di Tours. La narrazione, piuttosto 
estesa, è riassumibile come segue:

Situazione iniziale: Martino e Brizio suo successore.

Antefatto: Brizio deride Martino, che gli predice l’onere della carica e 
molte sofferenze.

Evento principale: Brizio diventa vescovo e grazie all’intervento di Dio 
confuta tutte le accuse mosse dal popolo.

Nucleo centrale dell’episodio: Brizio viene ingiustamente deposto:

Illis vero non credentibus, sed contradicentibus, trahitur, calumniatur, eicitur, ut 
sermo sancti adimpleretur: “Noveris, te in episcopatu multa adversa passurum”. 
Hunc enim eiectum, Iustinianum in episcopatu constituunt7.

7  Il testo dei LH è sempre citato secondo l’edizione Krusch-Levison 1937-51 (si veda 
però anche Oldoni 1981 con annotazioni).



362  Luciana Furbetta

Brizio a Roma

Denique Brictius Romanae urbis papam expetiit, flens et eiulans atque dicens: 
“Merito haec patior, quia peccavi in sanctum Dei et eum delerum et amentem 
saepe vocavi; cuius videns virtutes non credidi”. Post cuius abscessum aiunt Toro-
nici sacerdoti suo: “Vade post eum et exere negotium tuum, quia, si eum prosecutus 
non fueris, a nostro omnium contemptu humiliaberis”. Iustinianus vero egressus a 
Turonus, Vircellis Italiae civitatem adgressus, iudicio Dei percussus, obiit peregri-
nus. Toronici eius obitum audientes et in sua malitia perdurantes, Armentium in 
eius loco constituunt. At Brictius episcopus Romam veniens, cuncta quae pertulerat 
papae refert.

Espiazione delle colpe e soggiorno a Roma e poi in Italia:

Qui ad sedem apostolicam resedens, plerumque missarum solemnia caelebravit ibi, 
quicquid in sanctum Dei deliquerat deflens.

Viaggio di ritorno a Tours:

Septimo igitur regressus anno a Roma, cum auctoritate papae illius Toronus redire 
disponit; et veniens ad vicum cui nomen est Laudiacum, sexto ab urbe miliario, 
mansionem accepit. Armentius vero febre corripitur, media autem nocte spiritum 
exalavit. Quod protinus Brictio episcopo per visum revelatum est; qui ait suis: “Sur-
gite velocius, ut ad tumulandum fratrem nostrum, Turonicum pontificem, occur-
ramus”. Cumque illi venientes portam civitatis ingrederent, ecce! Istum per aliam 
portam mortuum efferebant.

Epilogo: Brizio è nuovamente vescovo di Tours.

L’evento più importante dell’episodio e quello che motiva la necessità 
del viaggio a Roma e della visita al papa è costituito dall’avveramento di 
quanto previsto da san Martino. Le mille difficoltà e le calunnie cui viene 
sottoposto il neovescovo Brizio lo portano a un allontanamento ingiusto 
dalla carica stessa e provocano una sostituzione. Per volere popolare8 vie-
ne infatti nominato il presbitero Giustiniano. Brizio è quindi costretto a 

8  L’autore dà solo uno spaccato dell’episodio e allude a una vera rincorsa al candidato 
più gradito e a una audentia episcopalis, con la quale viene deposto Brizio.



363  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

rivolgersi direttamente al papa per salvaguardare i propri diritti e tutelare 
la diocesi di Tours. Il resoconto dell’episodio è dilatato e incentrato sul-
la resa narrativa degli spostamenti dai ritmi quasi convulsi nella confu-
sione generale: alla partenza di Brizio segue immediatamente, a mo’ di 
inseguimento, il viaggio del neoeletto vescovo Giustiniano. Questi, nelle 
intenzioni del popolo, deve precedere l’incontro di Brizio con il papa e il 
criptico riferimento al necessario adempimento del negotium da parte di 
Giustiniano sottintende forse un’azione più dura nei confronti di Brizio e 
la richiesta di legittimazione di Giustianiano stesso. Egli però muore dopo 
essere arrivato a Vercelli e appena la notizia giunge a Tours viene subito 
nominato, con le medesime modalità, Armenzio. Nel frattempo, stando 
al racconto di Gregorio, Brizio dopo aver parlato con il papa, rimane in 
città per espiare le precedenti colpe e solo dopo sette anni intraprende il 
viaggio di ritorno a Tours. L’autore passa quindi a descrivere una tappa 
intermedia del tragitto. Brizio si ferma a Montlouis, gli appare una visione 
grazie alla quale apprende che è deceduto Armenzio e dunque decide di 
affrettarsi. Il rientro a Tours avviene quindi mentre si stanno svolgendo le 
esequie di Giustiniano. L’episodio si conclude poi con il reintegro di Bri-
zio nella carica, che egli mantiene per tutti i suoi ultimi sette anni di vita.

Se ci si sofferma sul passo si evince come esso sia strutturato quasi es-
clusivamente sulla resa narrativa del movimento, del succedersi di eventi 
e notizie e da pause di carattere più descrittivo che riguardano però o il 
soggiorno a Roma o singole tappe del viaggio. Da un punto di vista stret-
tamente narrativo, a livello di presentazione dell’episodio, Roma e il papa 
non hanno alcun rilievo specifico. La loro presenza incide pochissimo e 
gli esigui dati inseriti sono privi di adesione, in positivo o in negativo. 
La lente del racconto non è rivolta all’auctoritas del pontefice (che non 
è nemmeno nominato) e alla sua decisione in merito al reintegro in ca-
rica o meno, quanto all’attuazione sia di quello che aveva predetto san 
Martino9, sia all’iter spirituale che Brizio stesso compie prima di ottenere 
definitivamente la carica ed esserne degno, in quanto successore legitti-
mo del santo vescovo. Dell’incontro con il papa e del soggiorno romano 
e italiano (ma qui imprecisato)10 a Gregorio interessa infatti mettere in 

9  Questi deriso in vita da Brizio gli aveva profetizzato che sarebbe stato – tra sofferenze – 
suo successore.

10  Il dato è invece presente in LH, 10, 31 Brictius ordinatur episcopus anno Archadii et 
Honori secundo, cum pariter regnarent. Fuit autem civis Turonicus. Cui XXXIII. episcopa-



364  Luciana Furbetta

rilievo i due interventi del protagonista, la penitenza che lo condurrà a 
un grado di somiglianza con la santità di Martino e poi gli offici sacri, cui 
si dedica. Tutto è cioè in funzione dell’avveramento delle parole di san 
Martino, della condanna moderata (ma presente) della reazione di Tours 
e del popolo alla scelta del vescovo e della ricerca del modello di santità: 
ossia di un nuovo Martino nel successore. Il legame con Roma e il potere 
decisionale del papa nel dirimere la contesa rimangono sullo sfondo della 
scena e sono elementi trattati senza particolare rilievo, inseriti tra gli altri 
nella successione del racconto stesso11. Quest’ultimo è calato all’interno 
di una parentesi che presenta tratti in comune con i «medaglioni agiogra-
fici»12, che Gregorio cuce e collega nel resoconto dei gesta. Da un punto 
di vista narrativo infatti, nelle movenze di esordio il racconto è costruito 
sull’immagine di Brizio come un anti-Martino e come un vescovo subi-
to perseguitato. La narrazione sembra assumere un’impostazione iniziale 
agiografica, che declina verso il resoconto di taglio cronachistico, in una 
dinamica di causa-effetto, dove solo l’espiazione consente un ripristino 
della situazione iniziale. Si ricalibra così il ruolo di Brizio come successore 
legittimo all’episcopato. Di fondo, tutto è finalizzato all’affermazione del 
modello di santità di Martino nei suoi epigoni e l’auctoritas del papa in 
questo non ha evidenza specifica, né l’intervento del pontefice assume un 
ruolo effettivo nello svolgimento delle azioni. La potenziale ingerenza del 
potere del papato è tutta implicita e racchiusa nella rincorsa del neoletto 
vescovo Giustiniano nel tentativo di impedire a Brizio l’arrivo a Roma. La 
città e quanto essa rappresenta funzionano così da corollario a una vicen-
da che, di per sé, sembrerebbe ridursi a contese tra pretendenti alla carica 
episcopale in balìa degli umori popolari e di avversari politici sobillatori. 

tus anno crimen adulterii est inpactum a civibus Turonicis, expulsumque eum, Iustinianum 
episcopum ordinaverunt. Brictius vero ad papam Urbis dirigit. Iustinianus autem post eum 
abiens, apud urbem Vercellensim obiit. Turonici iterum malignantes, Armentium statuerunt. 
Brictius vero septem apud papam Urbis annis degens, idoneus inventus a crimine, ad urbem 
suam redire iussus est. Hic aedificavit basilicam parvulam super corpus beati Martini, in qua 
et ipse sepultus est. Cumque portam ingrederetur, Armentius per aliam portam mortuus ef-
ferebatur; quo sepulto, cathedram suam recepit. Hunc ferunt instituisse ecclesias per vicos, id 
est Calatonno, Bricca, Rotomago, Briotreide, Cainone. Fueruntque omnes anni episcopatus 
eius XLVII, obiitque et sepultus est in basilicam, quam super sanctum Martinum aedificavit.

11  Per un quadro d’insieme sull’approccio adottato dall’autore in tutte le sue opere nel 
riferirsi al papato e i silenzi che si rilevano nella narrazione, si veda: Noble 2002.

12  Definizione questa di Boesch Gajano 1977.



365  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Nella testimonianza del movimento fisico e, per così dire, ideologico nel 
ricorso alla sede romana, tra Gallia e Italia e viceversa, non c’è una profon-
dità critica, né l’autore suggerisce un’interpretazione dell’episodio e della 
sua esemplarità in relazione al meccanismo di nomina, riconoscimento 
e tutela dei diritti della carica episcopale. L’occhio e la voce dell’autore 
si fermano sul dato evenemenziale con un’ottica gallocentrica, anzi tu-
ronense, subordinando la presenza e l’azione del papato e di Roma al pro-
gresso interiore del personaggio Brizio.

A questo passo si può accostare il lungo e dettagliato capitolo 20 del 
quinto libro13, nel quale si tratta di una sorta di insurrezione contro i vesco-
vi Salonio e Sagittario, motivata dalla condotta addirittura feroce dei due, 
che vengono quindi rimossi. La decisione viene presa in un sinodo convo-
cato a Lione da re Gontrano sotto la tutela del vescovo Nicezio. Salonio e 
Sagittario vengono così privati della carica, ma decidono di far ricorso al 
re e gli chiedono un’autorizzazione per recarsi a Roma e far appello all’au-
torità papale. Gontrano acconsente, consegna loro alcune lettere e l’autore 
inserisce, senza passaggi intermedi, l’azione di papa Giovanni. Questa vol-
ta, Gregorio si sofferma sull’azione diretta del papa, che scrive al re e gli 
impone di reintegrare i due vescovi annullando di fatto la decisione del 
sinodo. Gontrano esegue le direttive del papa, si limita a un rimprovero 
e su questo punto si inserisce la voce dell’autore che glossa l’azione con 
una nota di deplorazione, perché ai due non viene dato nessun castigo. 
Riassumendo, dallo schema si evince come vi sia una parallela e coerente 
circolazione di contenuti e testi che crea una forma di legame tra aucto-
ritates (re-papa), Gallia-Italia e viceversa. Una circolazione strettamente 
connessa con lo spostamento fisico dei due protagonisti e che costituisce 
anche l’unica forma di azione concreta concessa alle due sfere di potere, ma 
senza particolare enfasi nella presentazione della successione degli eventi:

Situazione iniziale: malcontento e insurrezione contro i vescovi Salonio 
e Sagittario:

Igitur contra Salonium Sagittariumque episcopos tumultus exoritur.

13  Libro che complessivamente riguarda gli anni di regno di Childeberto, che inizia nel 
dicembre del 575.



366  Luciana Furbetta

Antefatto: dopo la nomina i due vescovi degenerano nella condotta e si 
macchiano di differenti crimini:

Hi enim a sancto Nicetio Lugdunensi episcopo educati, diaconatus officio sunt 
sortiti; huiusque tempore Salonius Ebredunensis urbis, Sagittarius autem Vap-
pinsis ecclesiae sacerdotes statuuntur. Sed, adsumpto episcopatu in proprio relati 
arbitrio, coeperunt in pervasionibus, caedibus, homicidiis, adulteriis diversisque 
in sceleribus insano furore crassari, ita ut quodam tempore, celebrante Victore 
Tricassinorum episcopo sollemnitatem natalicii sui, emissa cohorte, cum gladiis 
et sagittis inruerent super eum. Venientesque sciderunt vestimenta eius, ministros 
ceciderunt, vasa vel omne apparatum prandii auferentes, relinquentes episcopum 
in grandi contumelia.

Evento principale: re Gontrano convoca un concilio per giudicare il 
comportamento sconveniente di Salonio e di Sagittario. I vescovi riuniti 
sotto la guida di Nicezio decidono di togliere la carica ai due:

Quod cum rex Guntchramnus comperisset, congregari synodum apud urbem Lug-
dunensim iussit. Coniunctique episcopi cum patriarcha Nicetio beato, discussis 
causis, invenerunt eos de his sceleribus quibus accusabantur valde convictos; prae-
ceperuntque, ut qui talia commiserant episcopatus honore privarentur.

Nucleo centrale dell’episodio: i due si rivolgono al re e chiedono l’auto-
rizzazione a recarsi a Roma per sottoporre la questione al pontefice. Il re 
acconsente rilasciando le lettere necessarie:

At illi, cum adhuc propitium sibi regem esse nossent, ad eum accedunt, inplorantes 
se iniuste remotos, sibique tribui licentiam, ut ad papam urbis Romae accedere 
debeant. Rex vero annuens petitionibus eorum, datis epistolis, eos abire permisit.

Visita a Roma e intervento diretto del pontefice. Papa Giovanni valuta le 
richieste dei due vescovi e impone il reintegro nella carica inviando lettere 
a re Gontrano:

Qui accedentes coram papa Iohanne exponunt se nullius rationis existentibus cau-
sis dimotos. Ille vero ad regem epistolas dirigit, in quibus locis suis eosdem restitui 
iubet.

Il re esegue le disposizioni del papa e i due vescovi rientrano nelle loro 
sedi:



367  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Quod rex sine mora, castigatos prius verbis multis, implevit. Sed nulla, quod peius 
est, fuit emendatio subsecuta.

Il capitolo prosegue con la lunga dimostrazione di come entrambi i 
vescovi reintegrati continuino nella loro condotta scellerata, fino a nuovi 
ammonimenti, finti pentimenti e peccati capitali durante tutta la loro vita. 
L’autore insiste dunque sul successivo intervento del re, mentre il papa e 
Roma scompaiono. La presentazione dell’intervento del pontefice rimane 
così racchiusa nella prima parte della narrazione e si riduce al resoconto 
d’insieme. Nel testo – apparentemente neutro nel delineare le dinamiche 
della vicenda – si insinua un giudizio implicito contro la decisione del 
papa e contro Gontrano, che si rimette ad essa ancor prima di valutare la 
questione (perché autorizza il viaggio) e poi rinuncia a prendere decisioni 
autonome anche in merito alla punizione. Una riammissione alla cari-
ca quasi senza reali conseguenze e che non appare condivisa dall’autore. 
Questi introduce nel testo – in maniera del tutto nascosta – una forma di 
disappunto, orientando (o tentando di orientare) il giudizio del lettore 
sull’episodio. Non ci sono infatti affermazioni di principio, né giudizi 
espliciti o commenti, perché l’interpretazione dell’intera vicenda e degli 
effetti negativi dell’intervento papale sono affidati al prosieguo della nar-
razione e all’insistenza nel dettagliare tutte le azioni sconvenienti dei due 
vescovi reintegrati. Azioni conseguenti al perdono e al reintegro immoti-
vato imposto dal papa sconfessando la decisione sinodale.

Per quanto sia difficile con un testo con queste caratteristiche strutturali 
e stilistiche stabilire costanti e anche confronti interni, se si fanno intera-
gire i due passi non si può non notare la modalità differente di presenta-
zione. Anche qui il motivo della pessima condotta (presunta, come nel 
caso di Brizio, o reale come in questo passo) è la causa dell’estromissione 
della carica, ma non entra in gioco alcun modello di santità, quanto la 
gestione effettiva del potere. L’autore fa emergere dalla narrazione l’allar-
gamento indebito di funzioni e di prerogative dei due vescovi, sottolinea 
sia la successione dei fatti che riguardano sedi e soprattutto figure istitu-
zionali, sia il valore dello scambio di corrispondenza e documenti di auto-
rizzazione o di comunicazione e imposizione. Non ci sono discorsi diretti 
che possano attirare l’attenzione del lettore sui due vescovi. C’è invece – a 
differenza dell’altro passo – una maggiore focalizzazione sulla responsa-
bilità del pontefice, sulla determinazione nel risolvere la questione e una 
sorta di enfasi sulla mancanza di scelta decisionale di Gontrano, che attua 
la richiesta del papa. L’autore presenta qui un vincolo con l’Italia molto 



368  Luciana Furbetta

più stretto e problematico, dove la bilancia del giudizio pende verso la 
ricerca non certo di modelli di santità o di affermazione spirituale di una 
sede rispetto a un’altra, ma piuttosto verso il controllo, l’affermazione e 
l’esercizio di una libera auctoritas che vuole nel re una figura, cui rivolger-
si e confidare per la corretta gestione degli equilibri della chiesa di Gallia 
e dei suoi esponenti. Una figura, che si mostra però braccio del volere 
del papa, preferendo venir meno alla cura dell’integrità morale del clero 
locale a favore del rapporto con la sede di Roma. Sembra così profilarsi 
nella riflessione – e quindi nella presentazione e nell’interpretazione degli 
eventi data dall’autore nel corso dell’opera – una sorta di declino (dall’età 
di san Martino in poi) interno alla storia della chiesa di Gallia sempre più 
in mano ai re, alle ambizioni dei singoli vescovi, al consenso fluttuante dei 
più e alle confuse strategie del momento.

L’apice del mutare della cognizione del rapporto tra vescovi di Gallia e 
Roma è però nel decimo libro, quando l’autore riporta la nomina di papa 
Gregorio Magno. A lui è dedicato il capitolo iniziale e con esso la narra-
zione torna circolarmente a un modello di santità, con un ideale pendant 
rispetto al primo libro e alla figura di san Martino:

Anno igitur quinto decimo Childeberthi regis diaconus noster ab urbe Roma sanc-
torum cum pigneribus veniens, sic retulit, quod anno superiore, mense nono, tanta 
inundatio Tiberis fluvius Romam urbem obtexerit, ut aedes antiquae deruerent, 
horrea etiam eclesiae subversa sint, in quibus nonnulla milia modiorum tritici 
periere. Multitudo etiam serpentium cum magno dracone in modo trabis validae 
per huius fluvii alveum in mare discendit; sed suffocatae bestiae inter salsos maris 
turbidi fluctus et litori eiectae sunt. Subsecuta est de vestigio cladis, quam inguina-
riam vocant. Nam medio mense XI. adveniens, primum omnium iuxta illud, quod 
in Ezechiel profeta legitur: A sanctoario meo incipite, Pelagium papam perculit et 
sine mora extinxit. Quo defuncto, magna stragis populi de hoc morbo facta est. 
Sed quia eclesia Dei absque rectorem esse non poterat, Gregorium diaconem plebs 
omnis elegit.

Hic enim de senatoribus primis, ab adulescentia devotus Deo…

Unde factum est, ut epistulam ad imperatorem Mauricium dirigeret, cuius filium 
ex lavacro sancto susciperat, coniurans et multa praece deposcens, ne umquam 
consensum praeberet populis, ut hunc huius honoris gloria sublimaret. Sed praefec-
tus urbis Romae Germanus eius anticipavit nuntium, et conpraehensum, disruptis 



369  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

epistulis, consensum, quod populus fecerat, imperatori direxit. At ille gratias Deo 
agens pro amicitia diaconi, quod repperisset locum honoris eius, data praeceptione, 
ipsum iussit institui.

Cumque in hoc restaret, ut benediceretur, et lues populum devastaret, verbum ad 
plebem pro agenda paenitentia in hoc modo exorsus est: Oratio Gregorii Papae ad 
plebem…

Asserebat autem diaconus noster, qui aderat, in unius horae spatio, dum voces 
plebs ad Dominum supplicationis emisit, octoaginta homines ad terram conruisse 
et spiritum exalasse. Sed non distitit sacerdos dandus praedicare populo, ne ab ora-
tione cessarent. Ab hoc etiam diaconus noster reliquias sanctorum, ut diximus, 
sumpsit, dum adhuc in diaconato degeret. Cumque latibula fugae praepararet, ca-
pitur, trahitur et ad beati apostoli Petri basilica deducitur, ibique ad pontificalis 
gratiae officium consecratus, papa Urbis datus est. Sed nec distetit diaconus noster, 
nisi ad episcopatum eius de Porto rediret et, qualiter ordinatus fuerit, praesenti 
contemplatione suspiceret.

L’autore riferisce di fatto il contenuto di quanto egli ha appreso da un 
suo diacono di ritorno da Roma e il capitolo inizia con una descrizione 
delle condizioni della città, nella quale imperversa la peste inguinaria, a 
causa della quale muore anche papa Pelagio. Il popolo bisognoso di una 
guida elegge all’unanimità Gregorio. Le tappe che portano alla nomina 
papale sono riassunte nell’episodio del piccolo benevolo inganno ideato 
dal prefetto di Roma: Germano. Questi intercetta la legazione con la quale 
Gregorio chiedeva all’imperatore di non accettare la proposta della sua 
nomina. Germano ruba la missiva e la distrugge e quindi l’imperatore 
stabilisce l’insediamento secondo la volontà del popolo, legittimando la 
nomina di Gregorio. Il resoconto è completato dall’inserimento della pre-
dica che egli tenne in un momento di massimo accanimento della peste e 
il testo è inserito come documento, citato in maniera fedele e costituisce 
non solo una testimonianza oggettiva dell’operato in città, ma anche la 
prova delle qualità retoriche del papa, completandone così la presenta-
zione e l’elogio. Alla fine del capitolo c’è poi una certa insistenza sull’es-
attezza dei fatti riportati dal diacono rientrato in Gallia (che ha assistito 
personalmente anche alla predica) e quindi un implicito invito a prestar 
fede a quanto riferito. Nel capitolo si intrecciano sostanzialmente una 
dimensione informativa sugli eventi che colpiscono Roma e una dimen-
sione descrittiva con la rassegna di particolari – frutto di osservazione 



370  Luciana Furbetta

diretta del diacono – relativi alla situazione concreta della città. Questo 
elemento rientra in una sporadica, ma presente, attenzione nei LH agli 
spazi fisici dell’Italia (soprattutto della città Roma) visti dalla Gallia14. Per-
cezione e interpretazione dell’azione del papa trapelano in senso piena-
mente positivo con una venatura encomiastica. A tutto ciò si combina 
anche il riferimento a un altro tipo di scambio, legato alla circolazione 
degli oggetti tra diocesi lontane. Si tratta nello specifico di reliquie15 che 
il papa invia come inizio ufficiale dei contatti con i Franchi. Trova così 
conferma un dato che emerge dal registrum di Gregorio Magno stesso, 
che fa dell’invio di reliquie (soprattutto in Oriente) un mezzo politico di 
comunicazione e di relazione. Nella visione di Gregorio di Tours, l’ultimo 
spaccato di storia della chiesa tra Gallia e Italia riparte in sostanza con 
l’avvento di un papa che di santità e capacità politica fa un punto di forza 
e di dialogo con il contesto franco in un’ottica di collaborazione. Il passo 
è perciò interessante anche ai fini dell’interpretazione del ruolo politico di 
Roma nelle questioni che riguardano le diocesi di Gallia. Un dato questo 
la cui percezione nella consapevolezza dell’autore permane in tutta l’opera 
e che trapela anche dal capitolo conclusivo, dove egli ricorda tutti i pre-

14  In merito, si può accostare il riferimento in LH, 2, 7 alla città di Aquileia distrutta dagli 
Unni. In quest’ultimo caso (cfr. supra punto f), si tratta però di una percezione lontana, 
quasi estranea e priva di una qualsiasi forma di adesione emotiva o di rilievo narrativo. Il 
dato è infatti inserito come passaggio obbligato per la resa della successione logica e storica 
degli eventi, mentre in 10, 1 l’insistenza sulla condizione di Roma afflitta dalla peste è fina-
lizzata a mettere in rilievo la cura e il sostegno profusi da Gregorio Magno nei confronti del 
popolo di fedeli. Un altro riferimento, molto distaccato, è in 4, 41, quando Gregorio ricorda 
l’arrivo di Alboino e la progressiva riduzione alla distruzione dell’Italia sotto la potestas lon-
gobarda e si riferisce alla spoliazione di edifici sacri (Alboenus vero Langobardorum rex, qui 
Chlothosindam, regis Chlothari filiam, habebat, relecta regione sua, Italiam cum omni illa 
Langobardorum gente petiit. Nam, commoto exercitu, cum uxoribus et liberis abierunt, illuc 
commanere deliberantes. Quam regionem ingressi, maxime per annos septem pervagantes, 
spoliatis eclesiis, sacerdotibus interfectis, in suam redigunt potestatem).

15  Un’altra testimonianza, in contesto differente e riferita ai tempi di san Martino, si 
trova in LH, 10, 31 (Eustochius ordinatur episcopus, vir sanctus et timens Deum, ex genere 
senatorio. Hunc ferunt instituisse ecclesias per vicos Brixis, Iciodoro, Lucas, Dolus. Aedifica-
vit etiam ecclesiam infra muros civitatis, in qua reliquias sanctorum Gervasi et Protasi mar-
tyris condidit, quae sancto Martino de Italia sunt delatae, sicut sanctus Paulinus in epistola 
sua meminit).



371  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

decessori al seggio di Tours, riferendosi esplicitamente alla relazione tra 
Italia e Gallia sia nell’invio di uomini degni della carica come Catiano16, sia 
come luogo dal quale proviene il grande Martino17.

All’interno delle relazioni tra diocesi di Gallia e Italia può essere consi-
derato anche l’operato di figure come Aravazio vescovo di Tongres che 
presagisce l’arrivo degli Unni in Gallia, si reca a Roma per pregare sulla 
tomba dell’apostolo Pietro per ottenere una risposta da Dio e implorare 
l’intervento salvifico (cfr. LH, 2, 5). Il passo è costruito alla maniera di 
un racconto agiografico e si dilunga nel riportare la risposta ottenuta per 
manifestazione del santo e l’ordine di intraprendere il viaggio di ritorno 
in patria. Il passo si può collocare tra quelli repertoriati (cfr. supra pun-
to e) per la tipologia del viaggio (o del pellegrinaggio18), ma al di là del 
dato narrativo, il riferimento al ricorso – qui totalmente compreso in una 
prospettiva fideistica – alla sede di Roma simbolo della cristianità è stret-
tamente connesso con la contingenza politica e con la necessità di proteg-
gere la patria da attacchi esterni. L’idea di sudditanza spirituale sottintesa 
nella narrazione costituisce una chiave di lettura che, a sua volta, consente 
di inserire la storia della diocesi di Tours e della chiesa di Gallia in una 
prospettiva universale rappresentata dal cuore dell’ex impero, pur in una 
crescente autonomia locale, maggiormente evidente nella narrazione dal 
quinto libro in poi.

1.2.  Spedizioni militari in Italia e dinamiche di guerra: appunti di lettura 
dei Libri historiarum

Nei LH, il rapporto tra Gallia e Italia non è limitato a questioni ecclesias-
tiche o a contatti e spostamenti di personaggi legati alla Chiesa, ma trova-

16  LH, 10, 31 Catianus episcopus anno imperii Decii primo a Romanae sedis papa trans-
missus est.

17  LH, 10, 31 Sanctus Martinus anno VIII. Valentis et Valentiniani episcopus ordina-
tur. Fuit autem de regione Pannoniae, civitate Sabariae. Qui ob amorem Dei apud urbem 
Mediolanensem Italiae primo monasterium constituit; sed ab haereticis, eo quod sanctam 
Trinitatem intrepidus praedicaret, virgis caesus atque expulsus de Italia, in Galliis accessit.

18  Cfr. LH, 2, 11 dove si riferisce del pellegrinaggio di Eparchio Avito da Piacenza a 
Brioude per offrire voti a San Giuliano d’Arvernia.



372  Luciana Furbetta

no spazio anche relazioni strategico-militari esterne. Queste sono trattate 
in maniera abbastanza divergente nei differenti libri, con un’oscillazione 
tra presentazione cronachistica degli eventi e tiepida percezione delle di-
namiche di causa effetto e del loro risvolto nell’assetto interno del mondo 
franco. Un buon esempio è in 3, 32, dove l’autore riferisce della spedizione 
in Italia condotta da Teodeberto I nel 539 e più tardi da Bucceleno, il quale 
si scontra prima con Belisario e successivamente con Narsete:

Theudobertus vero in Italia abiit et exinde multum adquisivit. Sed quia loca illa, ut 
fertur, morbida sunt, exercitus eius in diversis febribus corruens vexabatur; multi 
enim ex his in illis locis mortui sunt. Quod videns Theudobertus ex ea reversus est, 
multa secum expolia ipse vel sui deferentes. Dicitur tamen tunc temporis usque Ti-
cinum accessisse civitatem, in qua Buccelenum rursum dirixit. Qui, minorem illam 
Italiam captam atque in ditionibus regis antedicti redactam, maiorem petiit; in 
qua contra Belsuarium multis vicibus pugnans, victuriam obtenuit. Cumque impe-
rator vidisset, quod Belsuarius crebrius vinceretur, amoto eo, Narsitem in eius loco 
statuit; Belsuarium vero comitem stabuli quasi pro humilitate, quod prius fuerat, 
posuit. Buccelenus vero contra Narsitem magna certamina gessit. Captam omnem 
Italiam, usque in mare terminum dilatavit; thesauros vero magnus ad Theudober-
tum de Italia dirixit. Quod cum Narsis imperatori posuisset in notitiam, imperator, 
conductis praetio gentibus, Narsiti solatium mittit, confligensque postea victus abs-
cessit. Deinceps vero Buccelenus Siciliam occupavit; de qua etiam tributa exigens, 
regi transmisit. Magna enim ei felicitas in his conditionibus fuit.

L’adesione dell’autore ai successi militari non è esplicita, ma la perce-
zione che deriva al lettore è indubbiamente positiva, con una forma di en-
fasi data dalla scelta dei sintagmi: multis vicibus pugnans, victuriam obte-
nuit (in riferimento alle vittorie contro Belisario) e magna certamina gessit 
(per i successi contro Narsete). Un’adesione e sostanziale ammirazione 
per l’impresa al di fuori dei confini di Gallia si avvertono anche nella scelta 
lessicale della proposizione: thesauros vero magnus ad Theudobertum de 
Italia dirixit, con la quale Gregorio suggella il successo militare e la sua 
ricaduta economica per i Franchi e poi nella venatura ironica con la quale 
egli sottolinea come l’imperatore destituì Belisario dalla carica: Belsua-
rium vero comitem stabuli quasi pro humilitate, quod prius fuerat, posuit. 
La presentazione della spedizione è dunque orientata positivamente con 
una forma di elogio indiretto della politica franca nel tentativo di espan-
sione del controllo della penisola. In merito, nello slancio narrativo e nella 
scarsa esattezza nella resa delle dinamiche belliche, Gregorio pone sullo 



373  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

stesso piano, senza distinzione e con una sorta di conflazione le due spe-
dizioni di Bucceleno. La prima avvenne nel 539 fronteggiando Belisario 
dopo la ritirata di Teodeberto, che giunse fino a Pavia e poi fu costretto 
a ripiegare a causa dalle perdite e della condizione sanitaria precaria del 
suo esercito. La seconda si colloca nel 552 durante il regno del figlio del 
re: Teodevaldo e portò, dopo il consolidamento delle conquiste nel settore 
padano (vd. il riferimento nel testo all’Italia minor), a un tentativo di do-
minio della parte meridionale della penisola (cioè l’Italia maior) con vitto-
rie contro Narsete. L’amplificazione dei successi dell’esercito dei Franchi 
è poi evidente nella parte finale del capitolo, dove l’autore riferisce della 
conquista della Sicilia, che in realtà non fu mai occupata da Bucceleno19. 
Questi infatti dovette fronteggiare Narsete nei pressi di Volturno e la cam-
pagna terminò con la morte del duca e la vittoria dei Bizantini nel 554-55. 
Quest’ultima fase è correttamente inquadrata dall’autore in LH, 4, 9, dove 
la sconfitta di Bucceleno è laconicamente glossata da una considerazione 
che tradisce l’adesione di Gregorio alla politica franca e l’amara constata-
zione dell’irrimediabile perdita del territorio italiano:

Sub eo (scil. Theodovaldo) enim et Buccelenus, cum totam Italiam in Francorum 
regno redigisset, a Narsitae interfectus est, Italiam ad partem imperatoris captam, 
nec fuit qui eam ultra reciperet.

L’Italia – presentata come sottomessa completamente ai Franchi – passa 
così sotto il dominio imperiale e il breve riferimento aggiunge un tassello 
in più alla percezione del cambiamento radicale della realtà e dell’assetto 
politico italiano e del suo ruolo negli equilibri interni al mondo franco20. 
Per quanto articolato, il resoconto non è ancorato a un’escavazione (né 
a una semplice esposizione) delle dinamiche di causa-effetto e l’azione 
militare è inserita in una successione priva di concreti orientamenti in-
terpretativi. Se la movenza e l’impostazione d’insieme rispondono a un 
taglio cronachistico, d’altra parte non si rileva una cura nella connessione 
logico-causale-temporale delle azioni intraprese dal re e dal suo generale 
e si constata un sostanziale distacco da quelle che altre fonti delineano 

19  Sulla questione: Piazza 2014.
20  Il passo può essere inoltre repertoriato tra quelli indicati al punto b e contiene nella 

parte iniziale un riferimento di carattere geografico sulle caratteristiche del territorio italia-
no, in particolare sull’area padana, ed è perciò ascrivibile anche alla tipologia (f).



374  Luciana Furbetta

come strategie militari di più ampio respiro da parte dei Franchi21. All’au-
tore interessa, in sostanza, sottolineare il dato positivo della conquista e 
dell’estensione dell’auctoritas franca (quindi della Gallia) in Italia, ma sen-
za imprimere un orientamento critico, una vera interpretazione personale 
alla lettura dell’episodio. Mancano tuttavia l’asciuttezza narrativa e l’im-
postazione logica nelle dinamiche di causa-effetto, scansione temporale 
richieste a una cronaca; il testo di Gregorio si colloca, per così dire a metà, 
scivolando – anche nelle sezioni che non mostrano addentellati con il ge-
nere agiografico – in una coloritura elogiativa e in una dimensione venata 
da una forma di sostanziale accettazione degli eventi e dei loro esiti22.

Una sensibile differenza nel modus di presentazione dei rapporti tra 
Italia e Gallia si rileva nel libro quarto23, dove nei capitoli 41-6 Gregorio 
si riferisce alla minaccia dei Longobardi e a una serie di azioni militari. 
Nel cap. 41 l’autore introduce l’ingresso in Italia e lo stanziamento a par-
tire dalla discesa di Alboino. Il passo dà un breve spaccato sull’esito del-
la conquista da un punto di vista spaziale/geografico con il riferimento 
alla spoliazione di basiliche e luoghi di culto (cfr. supra punto f e n. 14). 
Nel cap. 42, con altrettanta disinvoltura narrativa, Gregorio inserisce una 
rassegna sugli spostamenti dei Longobardi dall’Italia alla Gallia, le azioni 
vittoriose sui Burgundi e il ritorno nella penisola con il bottino. I rife-
rimenti – esposti in maniera neutrale – sono funzionali a introdurre la 
figura di Mummolo, delineato come un eroe nazionale, campione della 
difesa della patria contro gli invasori. Il resoconto delle azioni di contrasto 
e contenimento delle truppe longobarde e sassoni perde le caratteristiche 
della cronaca distaccata e impersonale e si colora di toni che ricordano 
l’epica, con la resa di tableaux incentrati sulla grandezza delle gesta del 
protagonista. L’ordine degli eventi si fa nello stesso tempo lineare (con il 

21  Basti l’esempio di Agazia che presenta la prima spedizione di Bucceleno come una 
risposta alla richiesta di alleanza che i Goti avrebbero intrattenuto con Teodebaldo per 
contrastare la pressione dei bizantini (cfr. Agat., Hist., 1, 5, 1-10; vd. Frendo 1975, ad loc.).

22  Per un quadro d’insieme sulle modalità narrative nei LH, il rapporto con le fonti e lo 
stile dell’autore: Oldoni 1972.

23  Per un commento del libro si rimanda a Hilchenbach 2009. Su questi passi e sulle 
modalità di trattazione delle invasioni longobarde e, in generale, sulla presentazione dei 
Longobardi, errori e omissioni da parte di Gregorio vd. Pohl 2002.



375  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

riferimento agli spostamenti degli eserciti) e convulso nella resa dell’incal-
zare delle reazioni dei Franchi e degli interventi di Mummolo:

Igitur prorumpentibus Langobardis in Galliis, Amatus patricius, qui nuper Celsi 
successor extiterat, contra eos abiit, cummissumque bellum, terga vertit ceciditque 
ibi. Tantumque tunc stragem Langobardi feruntur fecisse de Burgundionibus, ut 
non possit colligi numerus occisorum; oneratique praeda, discesserunt iterum in 
Italiam. Quibus discedentibus, Eunius, qui et Mummolus, arcessitus a rege, patri-
ciatus culmine meruit. Inruentibus iterum Langobardis in Gallias et usque Mus-
tias Calmes accedentibus, quod adiacit civitati Ebredonense, Mummolus exerci-
tum movit et cum Burgundionibus illuc proficiscetur. Circumdatisque Langobardis 
cum exercitu, factis etiam concidibus, per divia silvarum, inruit super eos, multus 
interfecit, nonnullus coepit et rege direxit. Quos ille per loca dispersos custodire 
praecepit, paucis quodadmodo per fugam lapsis, qui patriae nunciarent. […] Post 
haec Saxones, qui cum Langobardis in Italiam venerant, iterum prorumpunt in 
Galliis et infra territurium Regensim, id est apud Stablonem villam castra ponunt, 
discurrentes per villas urbium vicinarum, diripientes praedas, captivos abducentes 
vel etiam cuncta vastantes. Quod cum Mummolus conperisset, exercitum movet, 
inruensque super eos, multa ex his milia interficit et usque ad vesperum caedere 
non distitit, donec nox finem faceret. Ignarus enim reppererat homines et nihil de 
his quae accesserunt autumantes. Mane autem facto, statuunt Saxones exercitum, 
praeparantes se ad bellum; sed, intercurrentibus nuntiis, pacem fecerunt, datisque 
muneribus Mummolo, relicta universa regionis praeda cum captivis, discesserunt, 
iurantes prius, quod ad subiectionem regum solaciumque Francorum redire debe-
rent in Galliis. Igitur regressi Saxones in Italiam, adsumptis secum uxoribus atque 
parvolis vel omni suppellectile facultatis, redire in Galliis distinant, scilicet ut a 
Sigybertho rege collecti in loco unde egressi fuerant stabilirentur.

La vittoriosa azione di Mummolo è riportata con enfasi sulla strategia 
del personaggio e con attenzione all’impatto emotivo sui Longobardi, 
tratteggiati come un nemico che teme la forza dei Franchi. In merito, la 
presentazione segue un crescendo che si accompagna con i dettagli delle 
successive spedizioni e le relative operazioni di contrasto. Se nel par. 42 
Gregorio si è riferito anche alla presenza dei Sassoni combinando il re-
soconto della duplice pressione nemica, nel prosieguo della narrazione 
si concentra nello specifico (par. 44) sui movimenti dei duchi longobardi 
(Amone, Zabano e Rodano), che minacciano il territorio dei Franchi e 
sul diffondersi della notizia della capacità di Mummolo di sconfiggere il 
nemico:



376  Luciana Furbetta

Quae cum Mummolo perlata fuissent, exercitum movit et Rodano, qui Gratiano-
politanam urbem debellabat, occurrit. Sed cum Eseram fluvium exercitus laboriose 
transiret, nutu Dei animal amnem ingreditur, vadum ostendit, et sic populus [libe-
ri] in ulteriorem ripam egreditur24. Quod videntes Langobardi nec morati, evagi-
natis gladiis hos adpetunt, cummissoque bello, in tantum caesi sunt, ut Rhodanus 
sauciatus lancia ad montium excelsa confugiret. Exinde cum quingentis viris, qui 
ei remanserant, per divia silvarum prorumpens, ad Zabanem pervenit, qui tunc ur-
bem Valentiam obsedebat, narravitque omnia quae acta fuerat. Tunc datis pariter 
cunctis in praeda, ad Ebredunensem urbem regressi sunt, ibique eis cum innumero 
exercitu Mummolus in faciem venit. Commissoque proelio, Langobardorum pha-
langae usque ad internitionem caesae, cum paucis duces in Italiam sunt regressi. 
Cumque usque Sigusium urbem perlati fuissent et eos incolae loci durae suscipe-
rent, praesertim cum Sisinnius magister militum a parte inperatoris in hac urbe 
resident, simolatus Mummoli puer in conspectu Zabanis Sisinnio litteras protulit 
salutemque ex nomine Mummoli dedit, dicens: “En ipsum in proximo!” Quod au-
diens Zaban, curso veloci ab urbe ipsa digressus praeteriit. His auditis Amo, collec-
ta omni praeda in itenere, proficiscitur; sed resistentibus nivibus, relicta praeda, vix 
cum paucis erumpere potuit. Exterriti enim erant virtute Mummoli.

In questi passi relativi a Mummolo – indipendentemente dalla loro es-
tensione – Gregorio mostra dunque maggiore adesione e introduce nella 
narrazione elementi, perlopiù di carattere elogiativo, che producono una 
forma di condizionamento nel lettore. Questi viene implicitamente indot-
to a una profonda ammirazione per la resistenza e le capacità militari (ac-
compagnate dal favore di Dio) dei Franchi guidati da Mummolo. Si nota 
cioè un’impostazione differente sia rispetto alla presentazione delle altre 
tipologie di rapporti, sia rispetto al resoconto di spedizioni presenti nei 
libri precedenti (perlopiù relative a operazioni militari interne al mondo 
franco).

La centralità del problema della presenza dei Longobardi è un dato di 
fatto, del quale Gregorio mostra di avere percezione e consapevolezza 
anche nel raccordare le fila della narrazione da libro a libro. In LH, 8, 18 
ad esempio, egli introduce – all’apparenza cripticamente – la decisione 
di re Childeberto di inviare un esercito in Italia (nel 585) per tentare di 

24  Si noti qui l’inserimento di una manifestazione particolare, a metà tra il meraviglioso e 
il signum divino che mostra la via ai Franchi, anticipando implicitamente le sorti favorevoli 
per Mummolo e il suo esercito.



377  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

risolvere una situazione in sospeso con l’impero d’Oriente. Il riferimento: 
«Childebertus vero rex, inpellentibus missis imperialibus, qui aurum, quod 
anno superiore datum fuerat, requirebat, exercitum in Italia diregit. Sonus 
enim erat25, sororem suam Ingundem iam Constantinopoli fuisset transla-
ta» si comprende solo se si richiama quanto narrato in 6, 42, quando Gre-
gorio aveva menzionato l’importante aiuto economico fornito dall’impe-
ratore Maurizio per fronteggiare i Longobardi: «Childeberthus vero rex in 
Italia abiit. Quod cum audissent Langobardi, timentis, ne ab eius exercitu 
caederintur, subdedirunt se dicioni eius, multa ei dantes munera ac pro-
mittentes se parte eius esse fidelis atque subiectus». Anticipazioni e pos-
posizioni dell’ordine narrativo permangono come tratto peculiare dello 
stile di Gregorio,26 ma rispetto all’andamento complessivo, l’elevazione di 
tono, la resa descrittiva e la climax nel delineare l’attivo coinvolgimento 
di generali e re franchi nell’area italiana (e anche in patria) contro i Lon-
gobardi si combinano all’esplicitazione della percezione e dell’interpre-
tazione – a tratti meno nascoste nelle pieghe del testo – degli eventi con 
una focalizzazione esterna all’ottica strettamente turonense27. Negli ultimi 
libri aumenta la necessità di ordine causale e la tipologia di movimenti 
e di contatti tra i due contesti si sovrappongono e completano. Così ad 
esempio in LH, 9, 20 la gestione del rapporto politico e militare con i Lon-
gobardi interferisce nell’equilibrio di potere tra re Gontrano e il nipote 
Childeberto, in prima linea nel fronteggiare la delicata questione italia-
na. Childeberto richiede a Gontrano sostegno contro i Longobardi, per 
riconquistare i territori italiani che furono di Sigeberto. Gontrano nega 

25  A ulteriore conferma dell’impressione d’insieme per i passi relativi alle spedizioni ita-
liane dei Franchi, si noti l’accortezza dell’autore nell’inserire dettagli ed elementi utili per 
una possibile spiegazione o chiarimento delle ragioni della decisione dei re e riferimenti alla 
triangolazione: Gallia-Italia-Impero d’Oriente e viceversa nei rapporti politici riferiti. Si 
rileva dunque una particolare, ma decisa, presa di posizione narrativa nel fornire al lettore 
una chiave di interpretazione degli eventi.

26  In merito è ancora valido lo studio di Bonnet 1890.
27  Sulla compresenza – nonostante una visione ‘gallocentrica’ di Gregorio – di una confi-

gurazione costante nei testi dell’autore di un «espace gaulois», la cui consapevolezza condi-
ziona l’impostazione e l’ottica d’insieme, e l’interesse particolare per gli spostamenti, l’ar-
rivo di viaggiatori (soprattutto dalla penisola iberica in Gallia e a Tours), il Mediterraneo e 
l’Italia, la circolazione di merci e gli scambi commerciali nel sud della Gallia: Guyon 1997; 
Perrin 1997; Lebecq 1997; Loseby 2016; 2023.



378  Luciana Furbetta

aiuti per timore della peste che affligge l’Italia e che avrebbe decimato le 
truppe. Il contenuto del passo rende bene l’idea dell’importanza strategica 
dello spazio italiano e delle strategie territoriali a esso connesse all’interno 
stesso dell’equilibrio politico tra le corti franche ed è in qualche misura 
indizio di una forma di interpretazione in chiave sociopolitica e strategi-
co-militare da parte dell’autore che introduce il riferimento in un brano 
interamente incentrato su questioni politiche interne al regnum franco. 
Inoltre, il richiamo alla peste e al pericolo legato al clima malsano dei luo-
ghi degli stanziamenti settentrionali dei Longobardi fornisce un tassello 
in più sull’osservazione distaccata delle condizioni della penisola e collima 
con i dati già ricordati, offrendo un ulteriore esempio di osservazione dal 
côté di Gallia dell’espace italiano28.

L’importanza del raggiungimento di un accordo con i Longobardi (o 
tramite vittoria o per trattati) è sempre percepito dall’autore e a volte es-
plicitato all’interno di riferimenti a contatti diretti dei re franchi con l’im-
peratore. In 9, 25 Gregorio riporta laconicamente la sconfitta subita da 
Childeberto:

Igitur Childebertus rex cum petentibus Langobardis sororem suam regi eorum esse 
coniugem, acceptis muneribus, promisisset, advenientibus Gothorum legatis ipsam, 
eo quod gentem illam ad fidem catholicam conversam fuisse cognoscerit, repromi-
sit ac legationem ad imperatorem direxit, ut, quod prius non fecerat, nunc contra 
Langobardorum gentem debellans, cum eius consilio eos ab Italia removerit. Ni-
hilominus et exercitum suum ad regionem ipsam capessendam direxit. Commotis 
ducibus cum exercitum illic abeuntibus, confligunt pariter. Sed nostris valde caesis, 
multi prostrati, nonnulli capti, plurimi etiam per fugam lapsi, vix patriae redierunt. 
Tantaque ibi fuit stragis de Francorum exercitu, ut olim simile non recolatur.

Il seguito delle trattative e degli interventi militari in Italia è affidato a 
un resoconto molto dettagliato con un’impronta cronachistica presente in 
10, 3. Passo nel quale Gregorio si sofferma anche sulla richiesta di pace e 
promessa di sottomissione trasmesse (tramite ambasciatori) al re Gontra-

28  Il passo rientra anche nella tipologia (f) e costituisce un ulteriore esempio di come 
Gregorio non rimanga fossilizzato – diversamente da quanto normalmente sostenuto dalla 
critica – sulla condizione locale. Il riferimento alla peste e alla poca salubrità del territorio 
italiano che mina la resa e le condizioni dell’esercito franco costringendolo al rimpatrio è 
anche in LH, 10, 3.



379  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

no e quindi al nipote Childeberto. Proposte che rientrano in una strategia 
di possibile pacificazione e che sono riportate direttamente in 9, 29:

Interea Childeberthus rex exercitum commovit et Italiam ad debellandam Lan-
gobardorum gentem cum isdem pergere parat. Sed Langobardi, his auditis, lega-
tus cum muneribus mittunt, dicentes: “Sit amicitia inter nos, et non pereamus 
ac dissolvamus certum ditioni tuae tributum. Ac ubicumque necessarium contra 
inimicus fuerit, ferre auxilium non pegebit”. Haec Childeberthus rex audiens, ad 
Gunthchramnum regem legatus dirigit, qui ea quae ab his offerebantur in eius au-
ribus intimaret. Sed ille non obvius de hac coniventia, consilium ad confirmandam 
pacem praebuit. Childeberthus vero rex iussit exercitum in loco resedere misitque 
legatus ad Langobardus, ut, si haec quae promiserant confirmabant, exercitus re-
verteretur ad propria. Sed minime est inpletum.

La glossa finale da parte dell’autore ha una funzione, di fatto, proletti-
ca rispetto al prosieguo della narrazione, che approda al dettagliato re-
soconto in 10, 3.

Tutti i passi qui presentati mostrano la costante tensione tra un re-
soconto privo di chiavi di lettura e volto al documentare i contatti tra Italia 
e Gallia (perlopiù incentrati sulla questione della presenza e pressione lon-
gobarda) e la resa emotiva, a tratti di tenore quasi epico, della capacità mi-
litare dei Franchi e di eroi come Mummolo o di re strateghi come Childe-
berto nel controllo e nel rapporto diplomatico e militare in relazione alla 
questione politica italiana e l’auctoritas vantata dai Franchi sul territorio. 
Accenti ed enfasi che non appannano la consapevolezza dell’importanza 
della stabilizzazione del contesto italiano ai fini dei rapporti stessi tra re-
gno dei Franchi e impero d’Oriente. In quest’ottica, anche se nella mag-
gior parte dei passi non si rilevano interpretazioni o particolari indirizzi 
critici per orientare il lettore, selezione, combinazione e presentazione dei 
dati consentono di cogliere la consapevolezza dell’autore e il suo sforzo 
nel superare l’ottica esclusivamente gallocentrica/turonense nel delineare 
e connettere le dinamiche dei rapporti con il contesto politico italiano.

2.  Il complicato rapporto tra la Gallia e il papato: qualche dato dal dossier 
di Gregorio Magno

La complessiva sospensione di un’interpretazione delle conseguenze 
degli eventi e dei contatti legati nello specifico alla presenza e all’azione 



380  Luciana Furbetta

dei Longobardi nelle pagine dei LH sorprende relativamente se ci si sof-
ferma a considerare la percezione dei rapporti tra Franchi e chiesa visti 
dal côté italiano. Il ruolo dei Franchi in Italia a sostegno del papa contro 
i Longobardi (che sarà nodo importante per l’assetto politico tra le due 
realtà), è di fatto assente – o meglio silente – nel dossier epistolare relativo 
ai contatti con la Gallia, ricostruibile dal registrum di Gregorio Magno. 
Questi è tutt’altro che indifferente al problema della presenza del popo-
lo germanico, ma nello scambio di missive, inviati papali, disposizioni e 
questioni di coordinamento ecclesiastico o di rapporti tra diocesi o scam-
bi con i re franchi tratta di altre questioni. Per quanto conservato nel re-
gistrum, solo 68 missive e il Liber responsionum riguardano i rapporti con 
la Gallia (o presentano riferimenti a essi) e si tratta di un numero scarso 
se si considera la quantità di lettere pervenute, ma significativo in termini 
complessivi di interesse per la politica estera di una singola realtà territo-
riale, rispetto alle problematiche affrontate nel registrum stesso. Il «projet 
gaulois» di Gregorio29 si evolve in un arco temporale ristretto: dalla consa-
crazione (3 settembre 590) ai primi quattro anni (mese di agosto del 595) 
del pontificato. La Gallia è una realtà che Gregorio conosce meglio nel 
periodo precedente, quando è apocrisario a Costantinopoli (578-86) e ha 
continui contatti con ambasciatori franchi e quando al rientro a Roma è 
testimone delle manovre dell’imperatore che tenta di assicurarsi l’alleanza 
della corte d’Austrasia contro i Longobardi. Si tratta di una conoscenza 
che riguarda eminentemente la strategia politica e la diplomazia e non 
questioni interne alla chiesa. In quest’ultimo caso infatti, non si hanno 
che dati incrociabili con le testimonianze di testi come i LH e casi come 
quello del diacono turonense Agilulfo (vd. supra LH, 10,1) giunto a Roma 
per ricevere le reliquie richieste proprio dal vescovo Gregorio di Tours. 
Da un punto di vista di gestione del patrimoniolum della chiesa di Roma 
in Gallia manca una rete operativa a livello di diocesi locali di figure le-
gate alla santa sede. Il papato aveva potuto contare come defensor in Pro-
venza su Dinamio (vd. Epist. 3, 33) e su Sapaudo (586) come vicario ad 
Arles, ma dopo questi e dai tempi di Cesario30, di fatto il seggio apostolico 
rimaneva privo in Gallia di interlocutori e intermediari effettivi e attivi. 

29  Per uno studio complessivo si rimanda a Pietri 1991; 2014. Tra la mole della biblio-
grafia che si interessa ai rapporti con la chiesa di Gallia è utile la sintesi in: Delaruelle 
1960.

30  Cesario fu insignito del pallium da papa Simmaco e fu intermediario in quello che è 



381  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

La situazione era simile anche per il movimento contrario: il ricorso ad 
limina era diventato sporadico e a opera di figure di scarso spessore po-
litico31 e i re franchi non comunicavano direttamente con il papa e con 
Roma, ma ricorrevano a figure come il vescovo di Milano Laurenzio o al 
patrizio Venanzio di Siracusa. Questa scarsa fluidità nei contatti e nella 
circolazione di notizie, corrispondenti, intermediari sostanzia una sorta di 
autonomia di fatto delle diocesi di Gallia32 e uno scollamento tra la sovra-
nità franca e i suoi rapporti diplomatici esterni. Il riflesso nella strategia 
di contenimento delle pretese dei Longobardi è palpabile, ma Gregorio lo 
tratta, per così dire ‘in casa’, privilegiando come terreno di dialogo il tema 
della missione di evangelizzazione degli Angli, puntando a una collabora-
zione con i re e soprattutto sul ruolo delle regine33. Alla Gallia viene così 
implicitamente conferita una centralità logistica e morale, che si fonda sul 
fatto che i Franchi sono cattolici34 e come tali interlocutori potenzialmente 

il primo contatto diretto assoluto tra la sede di Roma e la corte franca costituito dall’invio 
della lettera di papa Vigilio a re Teodeberto.

31  Un’eccezione è costituita da Aunacharius d’Auxerre corrispondente di Pelagio II (cfr. 
Epist. 2 e 7), con il quale però papa Gregorio non sembra intrattenere contatti. Per la politi-
ca papale in Gallia nel periodo giustinianeo vd. Azzara 1997, pp. 67-87.

32  La distanza e la crescente propensione a una politica autonoma della chiesa di Gallia 
si riverberano anche in molteplici aspetti culturali. Basti pensare all’ambito letterario con il 
proliferare di agiografie che testimoniano la tendenza a un particolarismo e alla costruzione 
di una memoria cristiana nazionale sull’esempio del grande san Martino, che eclissa in Gal-
lia il culto di santi fondatori della romanità come lo stesso san Pietro, il cui rilievo diventa 
minimo. Si può annoverare tra le implicazioni socioculturali anche la polemica pelagiana 
(o semipelagiana), che trova in Provenza terreno fertile e la cui portata trascende l’ambito 
dottrinario-teologico e si allarga alle élites dalle quali provengono i vescovi e che sostanzia-
no il tessuto ecclesiastico e le relazioni con il potere laico e l’amministrazione.

33  Per uno studio sui rapporti tra Gregorio Magno e le figure femminili (imperatrici e 
regine) al potere e sul loro ruolo si veda Consolino 1991, con particolare attenzione alle 
dinamiche di comunicazione e agli equilibri politici tra Italia e Gallia. Sulla linea politica 
seguita dal papa nei confronti del regno dei Longobardi: Pohl 2014 (con bibliografia).

34  «La monarchie franque a un caractère sacral; elle vit en contact étroit avec son épis-
copat. Aussi veut-elle un primat des Gaules pour “l’espace franc” : ainsi s’explique que le 
concile de Mâcon de 585 ait donné à l’archevêque de Lyon qui, pur un temps, succède à 
Arles, une autorité supérieure», così Delaruelle 1960, p. 155. Non è questa la sede per 
approfondire l’importanza del concilio di Mâcon e delle relazioni che intrattiene la sede 



382  Luciana Furbetta

attivi nella comunicazione tra Roma e i popoli ancora da evangelizzare. 
Senza addentrarsi in questa sede sulla gestione dei contatti con i re e la 
chiesa locale, si può notare come dopo l’elezione papale venga ristabilito 
il vicariato di Arles con il sostegno proprio di re Childeberto e la richiesta 
di Virgilio di Arles. Questi venne insignito del pallium con l’invio nel 595 
dei preti Sabiniano e Giovanni e ricevette contestualmente le lettere che 
l’abilitavano per tutte le chiese di Austrasia e Borgogna a diffondere litte-
rae formatae per i chierici pellegrini o che intraprendevano viaggi lontano 
dai confini territoriali, nonché a convocare concili per dirimere questioni 
di fede o contese grazie all’ausilio dei dodici vescovi, cfr. Epist. 5, 58 (in 
particolare la seconda parte del testo):

Quibusdam namque narrantibus agnovi quod in Galliarum vel Germaniae par-
tibus nullus ad sacrum ordinem sine commodi datione perveniat. Quod si ita est, 
flens dico, gemens denuntio quia, cum sacerdotalis ordo intus cecidit, foris quoque 
diu stare non poterit. Scimus quippe ex evangelio quid redemptor noster per se-
metipsum fecerit, quia ingressus templum cathedras vendentium columbas evertit. 
Columbas enim vendere est de Spiritu Sancto, quem Deus omnipotens consubstan-
tialem sibi per impositionem manuum hominibus tribuit, commodum temporale 
percipere. Ex quo, ut praedixi, malo iam innuitur quid sequatur, quia qui in tem-
plo dei columbas vendere praesumpserunt, eorum Deo iudice cathedrae ceciderunt. 
Qui videlicet error in subditis cum augmento propagatur. Nam ipse quoque qui 
ad sacrum honorem perducitur, iam in ipsa provectus sui radice vitiatus, paratior 
est aliis venundare quod emit. Et ubi est quod scriptum est: gratis accepistis, gratis 
date? Et cum prima contra sanctam ecclesiam simoniaca haeresis sit exorta, cur 
non perpenditur, cur non videtur quia eum quem quis cum pretio ordinat prove-
hendo agit, ut haereticus fiat? Alia quoque nobis est res valde detestabilis nuntiata, 
quod quidam ex laico habitu per appetitum gloriae temporalis defunctis episcopis 
tonsurantur et fiunt subito sacerdotes. Qua in re iam notum est qualis ad sacer-
dotium venit, qui repente de laico habitu ad sacrum transit ducatum; et qui miles 
numquam exstitit, dux religiosorum fieri non pertimescit. Quam iste suam praedi-

di Arles con Roma, quello che interessa qui è sottolineare come lo strumento del concilio 
in quanto tale venga utilizzato in maniera bilaterale per creare una forma di collegamento 
interno autonomo o, al contrario, da parte di Roma e di Gregorio Magno in particolare, per 
ristabilire un filo diretto con la Gallia e i Franchi. Uno dei primi passi in tal senso è proprio 
l’attribuzione del pallium e del vicariato di Arles a Siagrio vescovo d’Autun e uomo legato 
alla corte franca.



383  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

cationem habiturus est, qui fortasse numquam audivit alienam? Aut quando alie-
na mala corrigat, qui nec deflevit sua? Et cum ad sacros ordines Paulus apostolus 
neophytum venire prohibeat, sciendum nobis est quia, sicut tunc neophytus voca-
batur, qui adhuc nova erat plantatus in fide, ita nunc inter neophytos deputamus, 
qui adhuc novus est in sancta conversatione. Scimus autem quod aedificati parietes 
non prius tignorum pondus accipiunt, nisi a novitatis suae humore siccentur, ne, si 
ante pondera quam solidentur accipiant, cunctam simul fabricam ad terram depo-
nant. Et cum ad aedificium arbusta succidimus, ut prius viriditatis humor exsiccari 
debeat, exspectamus, ne, si eis adhuc recentibus fabricae pondus imponitur, ex ipsa 
novitate curventur et confracta citius corruant, quae immature in altum levata 
videbantur. Cur ergo hoc non subtiliter in hominibus custoditur, quod in lignis 
quoque ac lapidibus tanta consideratione perpenditur? Qua de re necesse est ut ves-
tra fraternitas praecellentissimum filium nostrum Childebertum regem admonere 
studeat ut huius peccati maculam a regno suo funditus repellat, quatenus omnipo-
tens Deus tanto illi apud se maiora retribuat, quanto eum conspicit et amare quod 
ipse diligit et vitare quod odit. Itaque fraternitati tuae vices nostras in ecclesiis, 
quae sub regno sunt praecellentissimi filii nostri Childeberti iuxta antiquum mo-
rem deo auctore committimus, singulis siquidem metropolitis secundum priscam 
consuetudinem proprio honore servato. Pallium quoque transmisimus, quo frater-
nitas tua intra ecclesiam ad sola missarum sollemnia utatur. Sicubi autem longius 
episcoporum quisquam pergere forte voluerit, sine tuae sanctitatis auctoritate ei 
ad loca alia transire non liceat. Si qua vero inquisitio de fide vel fortasse aliarum 
rerum inter episcopos causa emerserit, quae discerni difficilius possit, collectis duo-
decim episcopis ventiletur atque decidatur. Sin autem decidi nequiverit, discussa 
veritate ad nostrum iudicium referatur. Omnipotens autem Deus sua vos protec-
tione custodiat honoremque perceptum vos in moribus servare concedat.
Data die xii mensis augusti indictione xiii35.

Queste, come altre successive, sono le tappe del progetto di riordino 
intrapreso da Gregorio. L’approfondimento della conoscenza dei mecca-
nismi interni alla chiesa di Gallia lo portarono a intervenire in particolare 
sul coinvolgimento attivo dei re franchi e alla consapevolezza che gli epis-
copi Galliarum venivano riconosciuti in Franciis36 e come tali erano figure 
strettamente legate ai sovrani. Su questi il papa accentuò la pressione in 

35  Il testo delle lettere di Gregorio è citato secondo l’edizione Norberg 1982; per anno-
tazioni e brevi note di commento si rimanda a Recchia 1996-99.

36  Per una puntualizzazione sull’uso ricorrente nelle epistole di definizioni come Fran-



384  Luciana Furbetta

vista di consolidare una cooperazione, facendo leva sull’importanza per 
lo stesso regnum Francorum di una corretta condotta dei vescovi. Una 
convinzione che Gregorio esplicita ad esempio a Teodeberto nella prima 
parte di Epist. 11, 50:

Gregorius Theodeberto regi francorum
Qui paternae adhortationis verba libenti animo suscipit et sinu cordis amplectitur, 
emendatorem se vitiorum fore procul dubio profitetur. Ex qua re satis nos excellen-
tiae vestrae certos reddit absoluta promissio. Nam eius quem idoneum ad solven-
dum esse cognoscimus verba pro pignore retinemus. Itaque excellentia vestra Dei 
nostri mandatis inhaerens studium ad congregandam synodum pro sua mercede 
adhibere dignetur, ut omne a sacerdotibus corporale vitium et simoniaca haere-
sis, quae prima in ecclesiis iniqua ambitione surrexit, potestatis vestrae imminente 
censura concilii definitione tollatur et abscisa radicitus amputetur, ne, si plus illic 
aurum quam Deus diligitur, qui modo tranquillus in praeceptis suis despicitur, 
iratus in vindicta postmodum sentiatur. Et haec quidem quia pro vobis loquimur, 
idcirco imminere saepius non cessamus, ut prodesse excellentissimis ac dulcissimis 
filiis nostris vel importunitate possimus. Nam vestro regno per omnia proficit, si 
quod contra Deum in illis partibus geritur emendatione vestrae excellentiae cor-
rigatur.

In merito, la circolazione di persone, messaggi, oggetti (se si considera 
il ruolo politico dello scambio di doni e reliquie37) si configura come l’es-
senza stessa del rapporto tra Italia e Gallia ed è presente in tutte le lettere 
nelle quali Gregorio si occupa e preoccupa di questioni legate al territorio, 
alle diocesi e alla gestione dei re franchi.

Senza indagare le complesse dinamiche che muovono l’azione politi-
ca e diplomatica del papa con i Franchi, è sufficiente ricavare un quadro 
d’insieme a partire da una veloce schedatura dei testi più significativi del 
registrum e ordinando le epistole per tipologie di rapporti/contatti intrat-
tenuti:

Questioni di politica interna alla chiesa di Gallia:
1, 45 (giugno 591): il papa dirime una questione di politica e gestione in-

corum episcopi e similari per sottolineare la forte appartenenza alla chiesa locale si veda 
Pietri 1991, p. 79, n. 70.

37  Per una sintesi: Rapisarda 1991.



385  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

terna, locale, esortando i vescovi Virgilio di Arles e Teodoro di Marsiglia 
a non obbligare gli ebrei a battezzarsi contro volontà;

5, 58 (agosto 595): Gregorio affida, in sua vece, a Virgilio tutte le questio-
ni relative alla gestione ecclesiastica in Gallia sotto il regno di Childeberto;

5, 59 (agosto 595): il papa comunica ai vescovi di Gallia di aver affidato 
le proprie veci al vescovo di Arles Virgilio;

5, 60 (agosto 595): il papa comunica al re Childeberto che a Virgilio 
metropolita di Arles sono state affidate le proprie veci;

6, 56 (luglio 596): questione della gestione e della riscossione delle pen-
siones del patrimonio della chiesa percepite dal predecessore di Virgilio di 
Arles. Il papa chiede a Protasio vescovo di Aix che solleciti Virgilio in tal 
senso. Raccomandazione per il presbitero Candido;

7, 12 (ottobre 596): concessione di privilegi al monastero di san Cassia-
no a Marsiglia;

7, 21 (maggio 597): il papa incarica Candido rettore del patrimonio del-
la chiesa di Gallia di riscattare degli schiavi cristiani presso i Caldei di 
Narbonne;

9, 215 (luglio 599): il papa chiede a Siagrio di Autun di attivarsi perché 
i re franchi restituiscano a Ursicino vescovo di Torino i terreni dei quali 
era stato privato;

9, 217 (luglio 599): esortazione a Virgilio vescovo di Arles a preservare i 
privilegi concessi da papa Vigilio al monastero;

9, 219 (luglio 599): esortazione ai vescovi Siagrio di Autun, Eterio 
di Lione, Virgilio di Arles, Desiderio di Vienne a organizzare un sino-
do per reprimere la simonia, proibire ai laici l’accesso all’episcopato e la 
convivenza tra chierici e donne. Il papa impone poi di celebrare un sinodo 
ogni anno e indica le decisioni da trattare alla presenza di Arigio di Gap e 
dell’abate Cirillo;

11, 10 (ottobre 600): il papa rimprovera Sereno vescovo di Marsiglia 
per la distruzione di immagini sacre della sua chiesa e lo esorta a sedare la 
reazione del popolo;

11, 56 (luglio 601): all’abate Mellito su questioni locali ed evangelizza-
zione degli Angli.

Scambi materiali (oggetti, reliquie, messaggi) e consolidamento dei rap-
porti politici:

3, 33 (aprile 593): Gregorio comunica a Dinamio di aver avuto tramite 
Ilario il pagamento derivante dal reddito del patrimonio e invia come 
dono una croce con reliquie;



386  Luciana Furbetta

6, 50 (luglio 596): invio a Saintes di reliquie;
6, 57 (luglio 596): ringraziamento a Stefano abate di Lerino con invio di 

piatti e cucchiai in segno di carità per i poveri;
6, 58 (luglio 596): invio a Brunechilde di reliquie dei santi Pietro e Paolo;
9, 221 (luglio 599): il papa chiede a Desiderio di Vienne (che vuole l’uso 

del pallio come da tradizione dei suoi predecessori) di inviare il documen-
to del privilegio, perché negli archivi di Roma non si trova una copia;

11, 40 (giugno 601): il papa esorta Eterio vescovo di Lione a convocare 
un sinodo per estirpare la simonia e chiede l’invio a Roma della lettera dei 
privilegi della chiesa di Lione che non è presente nell’archivio romano. Il 
papa dice inoltre di non aver reperito gli scritti di sant’Ireneo e raccoman-
da i monaci inviati da Agostino;

11, 43 (giugno 601): invio di reliquie di san Pietro al patrizio Asclepio-
doto al quale raccomanda Candido e il patrimonio della chiesa di Roma;

13, 9 (novembre 602): dietro richiesta della regina Brunechilde e del 
nipote Teoderico il papa invia all’abate Senatore dei privilegi per l’ospizio 
di Autun;

13, 10 (novembre 602): dietro richiesta della regina Brunechilde e del 
nipote Teoderico il papa invia all’abbadessa Talassia dei privilegi per il 
monastero di santa Maria ad Autun;

13, 11 (novembre 602): dietro richiesta della regina Brunechilde e del 
nipote Teoderico il papa invia all’abate Lupo dei privilegi per la chiesa di 
san Martino ad Autun.

Rapporti politici e contatti tra Gregorio e le corti franche:
8, 4 (settembre 597): il papa comunica alla regina Brunechilde l’incarico 

conferito al presbitero Candido che deve consegnare il pallio a Siagrio di 
Autun. Il papa esorta la regina dei Franchi a punire la simonia, reprimere 
le eresie e l’idolatria, a ricondurre gli scismatici all’unità della chiesa, a non 
scegliere tra i laici i vescovi. Gregorio ringrazia per la benevolenza accor-
data al monaco Agostino e invia il codice richiesto dalla regina;

9, 214 (luglio 599): richiesta a Brunechilde di convocare un sinodo alla 
presenza del legato papale Ciriaco e sotto la guida di Siagrio vescovo di 
Autun, perché venga proibito ai laici di accedere all’episcopato e l’acquisto 
degli ordini sacri. Il papa chiede inoltre che la regina sancisca per legge 
che ai giudei è proibito avere schiavi cristiani e la informa di aver inviato 
il pallio a Siagrio;

9, 216 (luglio 599): il papa estende a re Teoderico e a re Teodeberto la 
richiesta formulata alla regina Brunechilde (vd. Epist., 9, 214);



387  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

9, 223 (luglio 599): il papa concede a Siagrio di Autun – che aveva aiu-
tato l’apostolo Agostino – l’uso del pallio e impone che abbia priorità la 
chiesa di Lione. Il papa ordina quindi di provvedere a convocare il sinodo;

11, 46 (giugno 601): a Brunechilde per chiedere licenza per mandare un 
legato che avrà il compito di punire i sacerdoti non retti nella condotta;

11, 47 (giugno 601): esortazione al re Teoderico perché convochi un 
sinodo per sradicare la simonia. Ringraziamenti al re per l’aiuto prestato 
al vescovo Agostino e raccomandazione per i suoi monaci;

11, 48 (giugno 601): a Brunechilde ringraziandola per l’aiuto prestato 
ad Agostino per l’evangelizzazione degli Angli e raccomandazione per i 
monaci che con il presbitero Lorenzo e l’abate Mellito si recano in Anglia;

11, 49 (giugno 601): a Brunechilde esortandola a convocare un sinodo 
per risolvere il problema della simonia;

11, 50 (giugno 601): a re Teodeberto per la convocazione del sinodo e 
per ringraziarlo del supporto al vescovo Agostino con raccomandazione 
per i monaci inviati in Anglia;

11, 51 (giugno 601): ringraziamento a Clotario per il sostegno all’opera 
di evangelizzazione di Agostino. Raccomandazione per i monaci inviati in 
Anglia insieme al presbitero Lorenzo e all’abate Mellito e riferimento alla 
questione del sinodo per la repressione della simonia;

13, 5 (novembre 602): a Brunechilde su questioni varie comprese una 
serie di missive segrete e l’indicazione di non ammettere alla sacra consa-
crazione i coniugati due volte. Il papa annuncia che invierà un suo legato 
per presiedere al convocando sinodo;

13, 7 (novembre 602): elogio di Teoderico per l’aiuto alla nonna 
Brunechilde. Il papa conferma di aver ricevuto i mandati segreti e auspica 
duratura pace con Roma.

Azione diretta del papa tramite scambio epistolare:
4, 28 (marzo 595): lettera al defensor Candido perché dia un sussidio ad 

Albino, il figlio cieco di un colono;
6, 5 (settembre 595): a Brunechilde, commendatizia per il presbitero 

Candido, che dovrà amministrare il patrimonio della Chiesa di Roma;
6, 6 (settembre 595): commendatizia per il presbitero Candido al re Ca-

riberto e invio delle chiavi di san Pietro;
6, 10 (settembre 595): raccomandazioni al presbitero Candido (rettore 

del patrimonio di Gallia) di utilizzare il denaro per acquistare vestiti per i 
poveri e per riscattare giovani prigionieri angli da educare poi in monas-
tero;



388  Luciana Furbetta

6, 51 (luglio 596): il papa raccomanda ai re Teoderico e Teodeberto il 
monaco Agostino per l’evangelizzazione degli Angli e il presbitero Candi-
do, che deve amministrare il patrimonio della chiesa di Roma;

6, 52 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido ai vescovi Eterio di Lione, Pelagio di Tours e Sereno di Marsiglia;

6, 54 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido al vescovo Virgilio di Arles ordinando di consegnare a Candido 
le pensiones raccolte;

6, 55 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido ai vescovi Desiderio di Vienne e Siagrio di Autun;

6, 59 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido ad Arigio, patrizio della Gallia;

6, 60 (luglio 596): il papa raccomanda il monaco Agostino e il presbitero 
Candido alla regina Brunechilde;

9, 209 (luglio 599): il papa raccomanda a Sereno vescovo di Marsiglia 
l’abate Ciriaco e indica di preservare il popolo dall’idolatria senza distrug-
gere le immagini sacre;

9, 212 (luglio 599): raccomandazione di Ilario a Wantilono e Arigio;
9, 213 (luglio 599): a Brunechilde, raccomandazione per Ilario;
9, 220 (luglio 599): il papa consola Arigio di Gap per i suoi lutti, conce-

de l’uso delle dalmatiche, raccomanda la presenza al sinodo che dovrà 
convocare Siagrio di Autun e chiede di avere un resoconto dei lavori;

9, 222 (luglio 599): raccomandazione del presbitero Aurelio al rector 
Candido;

9, 224 (luglio 599): il papa ordina a Siagrio di Autun di far rientrare in 
Italia i vescovi Mena e Teodoro;

9, 226 (luglio 599): il papa raccomanda Ilario ad Asclepiodoto;
9, 227 (luglio 599): per Ursicino da presentare ai re Teoderico e Teode-

berto perché ristabiliscano i diritti del vescovo;
11, 38 (giugno 601): esortazione a Virgilio di Arles a convocare un sino-

do per estirpare la simonia e a richiamare all’ordine Sereno di Marsiglia. Il 
papa raccomanda inoltre i monaci inviati da Agostino;

11, 42 (giugno 601): ad Arigio di Gap per il sinodo da convocare per 
condannare la simonia e raccomandazione per i monaci di Agostino;

13, 6 (novembre 602): mandato a Eterio di Lione perché possa ordinare 
presbiteri e diaconi. Indicazione nel caso di malattia mentale di un ves-
covo: se ci sono momenti di lucidità esso deve essere indotto ad abdicare, 
altrimenti bisogna porre un vicario da consacrare dopo la morte del ves-
covo.



389  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Da questa sintetica e parziale schedatura38 si evince la capillarità e anche 
la gradualità degli interventi di Gregorio, il quale tende a entrare in ques-
tioni sia di politica ecclesiastica interna alla chiesa di Gallia, sia di politi-
ca e diplomazia estera incentrata sull’azione volta alla cristianizzazione 
per tramite dei re franchi. Il dialogo e i contatti assidui, soprattutto con 
le regine, contribuiscono a creare una simbiosi di intenti e obiettivi che 
consente al papa di mantenere un equilibrio e un sostanziale controllo 
delle dinamiche interne ed esterne, ma anche una posizione di forza nel 
ripristino costante dell’auctoritas papale. Da un punto di vista narrativo: 
presentazione, percezione e lettura dei dati e degli eventi esposti coinci-
dono nella forma epistolare, dalla quale traspaiono – pur nella forma uffi-
ciale che si confà alla comunicazione tra soggetti di potere – il carattere e i 
principi che animano la politica di Gregorio39.

3.  Italia e Gallia sotto la ‘lente’ del Papato: la testimonianza di alcune epis-
tole di Leone Magno

Riconnettendo i dati che emergono e considerando come vengono pre-
sentate e percepite nell’insieme, nei differenti testi, la collaborazione o, 
al contrario, le tensioni che si creano su più fronti e a fasi alterne tra i 
due contesti sociopolitici, anche nell’ambito di questioni ecclesiastiche, 
nei LH lo scivolamento verso una sempre maggior delega di potere ai re e 
l’interazione tra vescovi e corte/realtà locale rivela – pur attraverso il filtro 
autoriale – la persistenza di tratti che caratterizzano la storia della chiesa 
di Gallia nel corso di questi secoli e le sue relazioni esterne. Si constata 
principalmente la presenza e la cognizione di una spinta autonomistica 
rispetto alla sede apostolica. Un dato che – come si vede dalla schedatu-
ra proposta – trova riscontro nel registrum di Gregorio Magno, il quale 

38  Senza pretese di esaustività, sono qui schedate con pochi dati contenutistici solo le 
epistole che trattano in maniera più estesa di questioni relative ai rapporti tra Italia e Gal-
lia (o sono incentrate esclusivamente su di essi). Sono escluse missive rivolte a esponenti 
di Gallia focalizzate su questioni di carattere privato (cfr. e.g. Epist. 11, 34 a Desiderio di 
Vienne per ammonirlo perché egli insegna ancora la grammatica leggendo testi profani).

39  Per il rapporto tra Gregorio e i regna: Azzara 2008; Dalle Carbonare 2008. Per 
una visione d’insieme sull’esplicitazione del potere papale in relazione ai rapporti tra Oc-
cidente e Oriente: Azzara 1997, pp. 89-158; Boesch Gajano 2004, in part. cap. V e VI.



390  Luciana Furbetta

cerca di attenuare sia le pretese della chiesa di Gallia, sia il potenziale e 
progressivo scollamento del potere dei re con la sede di Roma, facendo 
del regnum dei Franchi la base di appoggio per la propagatio fidei. Di fatto, 
il papa cercò di ritornare – con toni più consoni al mutato assetto e alla 
tipologia di potere laico in essere – alla politica che era stata invece portata 
avanti con fermezza circa un secolo prima da Leone Magno40 e che aveva 
segnato i rapporti tra Gallia e Italia.

Di Leone sono conservate numerose lettere, dalle quali emerge la conti-
nuità dei suoi rapporti con la Gallia ancor prima della nomina, quando 
egli era diacono41. Nel 439-40 fu infatti inviato in Gallia dal papa (dietro 
suggerimento della stessa corte imperiale di Ravenna) per una missione 
di pace tra due autorità romane in conflitto tra loro: il patrizio Ezio e il 
prefetto Albino e – stando alla notizia di Prospero42 – la missione diplo-
matica diede esito positivo43. Mentre Leone era in Gallia, nel 19 agosto del 
440 giunse la notizia della morte di Sisto III e della scelta del popolo che lo 
aveva nominato nuovo pontefice. Si tratta dell’inizio di un intenso rappor-
to di scambio e collaborazione con la Gallia, condizionato dalla difesa in-
cessante della vera fede e dall’affermazione e interpretazione del ruolo del 
pontefice come successore di Pietro e dell’auctoritas che ne deriva. Leone 
fu infatti un papa che si confrontò con il problema delle numerose migra-
zioni di popolazioni barbariche, con la fragilità delle frontiere, ma soprat-

40  Su caratteri, obiettivi e scelte politiche dei due pontefici a confronto si veda: Sodi - 
Maritano 2015.

41  Nel 430 egli intrattenne infatti contatti con Cassiano e lo esortò a comporre il De 
incarnatione Domini contro Nestorio. Fonti locali (sulle quali non ci si sofferma in questa 
sede) come il Chronicon di Prospero di Aquitania testimoniano inoltre legami stretti su 
questioni soprattutto dottrinali, come l’intervento (nel 439) presso Sisto III contro l’ereti-
co Giuliano di Eclano, vicino a posizioni pelagiane. Leone fu anche mediatore per Cirillo 
presso papa Celestino al fine di arginare le pretese del vescovo di Gerusalemme Giovenale.

42  Per i rapporti tra Prospero di Aquitania e Leone, soprattutto su posizioni di natura 
dottrinale, vd. James 1993; Salzman 2015.

43  Cfr. Prosp., Chron. ad ann., 440 (ed. Mommsen 1892) Defuncto Xysto episcopo XL 
amplius diebus Romana ecclesia sine antistite fuit, mirabili pace atque patientia praesentiam 
diaconi Leonis expectans, quem tunc inter Aetium et Albinum amicitias redintegrantem Gal-
liae detinebant, quasi ideo longius esset abductus, ut et electi meritum et eligentium iudicium 
probaretur. Igitur Leo diaconus legatione publica accitus et gaudenti patriae praesentatus 
XLIII Romanae ecclesiae episcopus ordinatur.



391  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

tutto con lo sciame pericoloso delle eresie, che da Oriente minacciavano 
la stabilità della Chiesa e la Gallia stessa. Quest’ultima era segnata in par-
ticolare dalle ambizioni (dottrinali e non solo) dei vescovi e da questioni, 
come quella provenzale, che condizionavano anche i rapporti con Roma 
e l’Oriente. In ambito di giurisdizione ecclesiastica Leone intervenne con 
decisione, considerando il vescovo di Roma come fulcro di tutta l’unità 
della Chiesa sulla base dei testi evangelici, ma ciò avvenne nel rispetto e 
nel rafforzamento dei diritti degli altri vescovi, che sotto la sua tutela costi-
tuivano il collegium caritatis. In quest’ottica, egli valorizzò concili e sinodi 
conferendo responsabilità alle autorità imperiali e ai vescovi44.

Nelle Gallie l’intervento più deciso riguarda Ilario di Arles, il quale 
aveva prevaricato l’autorità papale arrogandosi indebitamente preroga-
tive convocando sinodi, consacrando e deponendo autonomamente ves-
covi in diverse città e nominando anche i successori. Tutte azioni che si 
concretizzavano nell’esercizio da parte di Ilario di un primatus su tutte le 
diocesi di Gallia e che costituiva la premessa per un allargamento di potere 
decisionale. Questa è la presentazione e l’interpretazione della condotta di 
Ilario nelle fonti soprattutto romane o legate all’entourage italiano. I papi 
Bonifacio I e Celestino I avevano tentato di limitare le sue pretese, ma 
Ilario continuava ad agire come vicario papale per le Gallie oltre i limiti di 
quanto concesso alla propria giurisdizione45.

44  Per un profilo completo sull’operato in tal senso e, più in generale, sulla politica in-
trapresa da Leone Magno: Wessel 2008 (con bibliografia; per gli aspetti trattati in queste 
pagine si veda in part. il cap. I).

45  Cfr. Zosimo, Epist., 1 (PL 20, 642-645) relativamente ai privilegi della chiesa di Arles 
al tempo del vescovo Patroclo: 1. Placuit apostolicae sedi, ut si quis ex qualibet Galliarum 
parte, sub quolibet ecclesiastico gradu, ad nos Romam venire contendit, vel alio terrarum 
ire disponit, non aliter proficiscatur, nisi metropolitani Arelatensis episcopi formatas acce-
perit, quibus sacerdotium suum, vel locum ecclesiasticum quem habet, scriptorum eius ads-
tipulatione perdoceat. Quod ea gratia statuimus, quia plurimi se episcopos, presbyteros, sive 
ecclesiasticos simulantes, quia nullum documentum formatarum exstat per quod valeant 
confutari, in nomen venerationis irrepunt, et indebitam reverentiam promerentur. Quisquis 
igitur, fratres charissimi, praetermissa supradicti formata, sive episcopus, sive presbyter, sive 
diaconus, aut deinceps inferiori gradu sit, ad nos venerit, sciat se omnino suscipi non pos-
se. Quam auctoritatem ubique nos misisse manifestum est: ut cunctis regionibus innotescat, 
id quod statuimus omnimodis esse servandum. Si quis autem haec salubriter constituta te-
merare tentaverit, sponte sua se a nostra noverit communione discretum. Hoc autem pri-



392  Luciana Furbetta

Lo scontro tra Ilario e Leone esplose con toni piuttosto aspri nel 444-45, a 
seguito della deposizione del vescovo di Besançon, Celidonio. Il motivo del-
la deposizione risiedeva nel fatto che la nomina di Celidonio non si poteva 
ritenere legittima per due impedimenti canonici: prima dell’episcopato egli 
aveva sposato una vedova e in qualità di funzionario aveva emanato delle 
condanne a morte. Ilario insieme ai vescovi (tra cui Germano di Auxerre), 
alla presenza di testimoni, aveva affrontato la questione risolvendola in un 
sinodo a Besançon. L’esito fu l’allontanamento di Celidonio; una decisione 
presentata come pienamente conforme con la disciplina ecclesiastica e i 
canoni da una fonte quale la Vita sancti Hilarii e anche dai Concilia Gal-
liae (cfr. Munier 1963, p. 105). Celidonio si appellò direttamente a Roma 
e al papa e contemporaneamente anche Ilario domandò al pontefice di 
rispettare la decisione presa dal sinodo e di preservare le norme ecclesias-
tiche contro gli abusi dei singoli, senza cedere a richieste personali. Leone 
convocò quindi un concilio a Roma per dare la possibilità a entrambi di 
ribadire le proprie ragioni e il risultato fu una sconfitta di Ilario. Le fonti 

vilegium formatarum sancto Patroclo fratri et coepiscopo nostro meritorum eius specialiter 
contemplatione concessimus. 2. Iussimus autem praecipuam, sicuti semper habuit, metro-
politanus episcopus Arelatensium civitatis in ordinandis sacerdotibus teneat auctoritatem. 
Viennensem, Narbonensem primam et Narbonensem secundam provincias ad pontificium 
suum revocet. Quisquis vero posthac contra apostolicae sedis statuta et praecepta maiorum, 
omisso metropolitano episcopo, in provinciis supradictis quemquam ordinare praesumpserit, 
vel is qui ordinari se illicite siverit, uterque sacerdotio se carere cognoscat. Quomodo enim 
potest auctoritatem summi pontificis obtinere, qui quae erant pontificis servare contempsit? 
3. Omnes sane admonemus, ut quique finibus territoriisque suis contenti sint: nam barba-
ra et impia ista confusio est aliena praesumere. De qua re ne ad nos querela ulterius redeat 
admonemus. Dedit enim exemplum Arelatensis ecclesia, quae sibi Citharistam et Gargarium 
paroecias in territorio suo sitas incorporari iure desiderat: ne de caetero ullus sacerdos in 
alterius sacerdotis praesumat iniuriam. Sane quoniam metropolitanae Arelatensium urbi 
vetus privilegium minime derogandum est, ad quam primum ex hac sede Trophimus sum-
mus antistes, ex cuius fonte totae Galliae fidei rivulos acceperunt, directus est; idcirco quas-
cumque paroecias in quibuslibet territoriis, etiam extra provincias suas, ut antiquitus habuit, 
intemerata auctoritate possideat. Ad cuius notitiam, si quid illic negotiorum emerserit, re-
ferri censemus, nisi magnitudo causae etiam nostrum requirat examen. Data XI kalendas 
Apriles (Anno 417, Martii 22) Honorio augusto XI et Constantio II consulibus e l’anonimo 
autore della Vita sancti Romani 18 (cfr. passim).



393  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

che servono a ricostruire la vicenda46 sono la lettera 10 di papa Leone e i 
capp. 21-2 della Vita Sancti Hilarii47 e sono testi nei quali l’episodio viene 
presentato con una strategia precisa di lettura, finalizzata a fornire un’inter-
pretazione dell’operato di Ilario e del papa. L’epistola di Leone è del giugno 
del 445 ed è indirizzata ai vescovi della provincia di Vienne:

1. […] Sed huius muneris sacramentum ita Dominus ad omnium apostolorum of-
ficium pertinere voluit, ut in beatissimo Petro apostolorum omnium summo, prin-
cipaliter collocarit; et ab ipso quasi quodam capite, dona sua velit in corpus omne 
manare, ut exsortem se mysterii intelligeret esse divini, qui ausus fuisset a Petri 
soliditate recedere. Hunc enim in consortium individuae unitatis assumptum, id 
quod ipse erat, voluit nominari, dicendo: Tu es Petrus, et super hanc petram aedi-
ficabo Ecclesiam meam et aeterni templi aedificatio, mirabili munere gratiae Dei, 
in Petri soliditate consisteret; hac Ecclesiam suam firmitate corroborans, ut illam 
nec humana temeritas posset appetere, nec portae contra illam inferi praevalerent. 
Verum hanc petrae istius sacratissimam firmitatem, Deo, ut diximus, aedificante 
constructam, nimis impia vult praesumptione violare quisquis eius potestatem 
tentat infringere, favendo cupiditatibus suis, et id, quod accepit a veteribus, non 
sequendo: cum nulli se subditum legi, nullis institutionis Dominicae credit regulis 
contineri, a vestro nostroque, per novae usurpationis ambitum, more desciscens, 
praesumendo illicita, et quae custodire debuit, negligendo48.

Nella parte iniziale, Leone impone come chiave di lettura di tutto il testo 
il privilegio e la superiorità di Pietro, quindi del vescovo di Roma (cioè di 
sé stesso) in quanto suo legittimo successore. Gli elementi chiave sui quali 
è costruito il discorso rivolto ai vescovi è la firmitas della chiesa di Roma, 
perché affidata al successore dell’apostolo, il consortium di azione e intenti 
che essa persegue e la repressione degli atti di praesumptio sacrilega di chi 
osa abbattere tale autorità favorendo la propria ambizione e respingen-
do le norme dei Padri. Il preambolo insinua nei destinatari l’ombra della 
sovversione nell’atto di Ilario, del quale il papa si appresta a parlare. Tut-
tavia il caso singolo viene immediatamente proitettato in una dimensione 

46  Per la quale si veda Heinzelmann 1992; Wessel 2008, pp. 53-96.
47  Un testo di attribuzione incerta, che una parte della critica ritiene di Onorato di Mar-

siglia e redatto in seguito all’affaire, intorno alla fine del V secolo, inizi VI (sulla questione 
si rimanda a Jacob 1995, p. 11-22).

48  Il testo è citato secondo Migne 1865.



394  Luciana Furbetta

universale in riferimento alla politica papale verso tutte le chiese di Gallia. 
Una politica tesa al riordino, alla collaborazione, ma preservando la tradi-
zione senza inserire nuove norme e rinnovando le vecchie:

2. […] Verum haec nos, Deo, ut credimus, aspirante, servata circa vos nostrae 
charitatis gratia, quam sanctitati vestrae apostolica semper sedes, ut meministis, 
impendit, nitimur consilio maturiore corrigere, et vestrarum Ecclesiarum statum 
communicato vobiscum labore, componere, non nova instituentes, sed vetera reno-
vantes: ut in status consuetudine, quae nobis a nostris patribus est tradita, perdure-
mus, et Deo nostro per boni operis ministerium, remotis perturbationum scandalis, 
placeamus. Nobiscum itaque vestra fraternitas recognoscat apostolicam sedem, pro 
sui reverentia a vestrae etiam provinciae sacerdotibus, innumeris relationibus esse 
consultam, et per diversarum, quemadmodum vetus consuetudo poscebat, appel-
lationem causarum, aut retractata, aut confirmata fuisse iudicia: adeo ut servata 
unitate spiritus in vinculo pacis, commeantibus hinc inde litteris, quod sancte age-
batur, perpetuae proficeret charitati quoniam sollicitudo nostra, non sua quaerens, 
sed quae sunt Christi, dignitatem divinitus datam nec Ecclesiis, nec Ecclesiarum 
sacerdotibus abrogabat. Sed hunc tramitem semper inter maiores nostros et bene 
tentum, et salubriter custoditum Hilarius Ecclesiarum statum, et concordiam sa-
cerdotum novis praesumptionibus turbaturus excessit; ita suae vos cupiens subdere 
potestati, ut se beato apostolo Petro non patiatur esse subiectum, ordinationis sibi 
omnium per Gallias Ecclesiarum vindicans, et debitam metropolitanis sacerdoti-
bus in suam transferens dignitatem; ipsius quoque beatissimi Petri reverentiam 
verbis arrogantioribus minuendo: cui cum prae caeteris solvendi et ligandi tradita 
sit potestas, pascendarum tamen ovium cura specialius mandata est. Cui quisquis 
principatum aestimat denegandum, illius quidem nullo modo potest minuere di-
gnitatem; sed inflatus spiritu superbiae suae, semetipsum in inferna demergit.

Leone ricorda poi estesamente l’intensa attività di consultazione tra 
le diocesi e la sede apostolica che avveniva perlopiù tramite circolari e 
convocazioni conciliari. Il nodo tematico sul quale insiste il pontefice è 
il ristabilire la giurisdizione ecclesiastica, il cui ruolo preminente spetta a 
Roma e deve avvenire nel rispetto e nel rafforzamento dei diritti degli altri 
vescovi sotto la giurisdizione del papa. In merito, Leone valorizza concili 
e sinodi conferendo responsabilità alle autorità imperiali e soprattutto ai 
vescovi. In questo contesto, il tipo di confronto con la chiesa di Gallia49 è 

49  Testimoniato ad esempio (per questioni non solo dottrinali, ma anche per la gestione 
delle singole sedi o per problemi specifici) dalle Epist., 40 (del 22 agosto 449 con la quale 



395  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

turbato dalle velleità autonomistiche di Ilario. Dall’epistola (cfr. par. 3) 
si evince l’eccessiva animosità del vescovo di Arles e l’attacco (percepito 
dal papa contro la sua autorità), che provoca un netto rifiuto da parte di 
Leone e quindi il ripristino dei diritti di Celidonio:

3. Quae igitur apud nos in causa Celidonii episcopi gesta confecta sint, et quae 
Hilarius dixerit, dum cum eodem, praesente supradicto episcopo, audiretur, in-
ditus chartis rerum ordo demonstrat. Ubi postquam Hilarius rationabile, quod 

Leone esprime la sua gioia per l’elezione episcopale di Ravennio, successore di Ilario e al 
quale augura di dimostrarsi meritevole della stima che gli viene dimostrata); 41 (forse del 
22 agosto 449, indirizzata a Ravennio vescovo di Arles con il quale si congratula per la sua 
elezione a vescovo raccomandando di osservare le virtù episcopali ed esortandolo a scriver-
gli con frequenza); 42 (del 26 agosto 449, il papa informa Ravennio riguardo Petroniano: 
una sorta di girovago che si spacciava in Gallia come diacono. Il papa interviene con il 
consiglio di allontanarlo dalle chiese e dalla comunione); 67 (del 5 maggio 450, Leone invia 
a Ravennio il Tomo a Flaviano da lui scritto e chiede al vescovo di diffonderlo a tutte le 
diocesi di Gallia unitamente alla lettera di Cirillo. Aggiunge anche che i legati gli riferiranno 
indicazioni non scritte); 96 (del luglio 451, il papa comunica a Ravennio il giorno della cele-
brazione della Pasqua dell’anno 452); 99 (forse del mese di dicembre 451, il papa riceve da 
Ravennio e dai vescovi della Gallia una missiva con la quale i vescovi si scusano per il ritar-
do nella loro risposta e confermano al papa che la lettera a Flaviano è stata accolta in tutta 
la Gallia come simbolo di fede e riconoscimento della corretta interpretazione del mistero 
dell’incarnazione. Esprimono quindi l’intenzione di scrivere all’imperatore per congratu-
larsi per la sua fede e sottoscrivono la lettera in quaranta dichiarandosi pronti a difendere 
con ogni sacrificio il bene della fede); 102 (del 27 gennaio 452, indirizzata ai vescovi delle 
Gallie con i ringraziamenti per l’invio dei loro scritti. Leone si riferisce inoltre al concilio 
di Calcedonia, alle eresie di Nestorio ed Eutiche che devono essere condannate allo stesso 
modo, fa riferimento al fatto che il concilio abbia accolto la sua lettera e quindi condannato 
Dioscoro. Raccomanda che si preghi per i legati e per il loro ritorno salvi. Infine, il papa 
chiede che si diffonda il tutto anche presso i vescovi di Spagna); 103 (del febbraio o marzo 
452, il papa trasmette ai vescovi di Gallia gli atti del concilio di Calcedonia); 138 (del 28 
luglio 454, Leone comunica ai vescovi delle Gallie e di Spagna il giorno in cui si deve cele-
brare la festa di Pasqua dell’anno 455) e 167 (del 458 o 459, Leone lascia a Rustico vescovo 
di Narbona il compito di procedere nei confronti dei preti Sabiniano e Leone, incoraggian-
dolo alla fermezza nell’esercizio della carica episcopale, ma senza durezza. Nella lettera il 
papa risponde a 19 interrogativi che Rustico gli aveva posto per il tramite dell’arcidiacono). 
Per l’impegno di Leone contro le eresie e tutte le implicazioni connesse all’azione politica e 
spirituale intrapresa dal papa: Casula 2002.



396  Luciana Furbetta

in sanctorum concilio sacerdotum posset respondere non habuit, ad ea se occulta 
cordis ipsius transtulerunt, quae nullus laicorum dicere, nullus sacerdotum posset 
audire. Doluimus, fateor, fratres, et hunc eius mentis tumorem medelis patientiae 
nostrae curare tentavimus. Nolebamus etenim ea illi exacerbare vulnera, quae 
suae animae insolentibus subinde sermonibus infligebat, et quem susceperamus ut 
fratrem delinire magis ipsum, quamvis ipse se suis responsionibus innodaret, quam 
contristare nostris interlocutionibus, nitebamur. Absolutus est Celidonius episco-
pus, quoniam se iniuste sacerdotio fuisse deiectum, manifesta testium responsione, 
ipso etiam praesente, monstraverat; ita ut, quod Hilarius nobiscum residens posset 
opponere, non haberet. Remotum est ergo iudicium, quod prolatum in hac senten-
tia legebatur, quod tamquam viduae maritus sacerdotium tenere non posset. Quod 
nos quidem servantes legatia constituta, sollicitius voluimus custodiri, non solum 
circa sacerdotes, sed circa clericos quoque minoris officii: ne ad sacram militiam hi 
permittantur accedere quibus sit tale coniugium, vel qui contra apostolicam disci-
plinam non unius tantum uxoris viri fuisse monstrentur. Sed sicut eos, quos factum 
suum non potest excusare, aut non admittendos, aut si fuerint, decernimus remo-
vendos, ita quibus hoc falso obiicitur, habita necesse est examinatione purgemus, et 
suum officium perdere non sinamus. Mansisset namque in illum prolata sententia, 
si obiectorum veritas exstitisset. Redditus itaque est Ecclesiae suae, et huic, quam 
amittere non debuit, dignitati coepiscopus noster Celidonius, sicut gestorum series, 
et post decursam cognitionem sententia, quae a nobis est prolata, testatur.

La sconfitta di Ilario e di tutti i vescovi che l’avevano sostenuto nel sinodo 
è accentuata nella lettera dai toni utilizzati dal papa, il quale presenta Ilario 
come un ‘malato’, al quale tentare di sanare misericordiosamente le ferite 
provocate dall’ambizione. Le pretese da monarca assoluto del vescovo di 
Arles sono messe in risalto anche dalla Vita sancti Romani abbatis (di un 
anonimo e riferibile all’area di Condat)50, evidentemente filopapale come 
estrazione e che, nel pur scarno resoconto dell’episodio, insinua la condan-
na delle azioni di Ilario definendole ‘monarchiche’ negli intenti, cfr.:

18. Audita namque memoratorum fama, sanctus Hilarius Arelatensis episcopus, 
missis in causa clericis, beatissimum Romanum haud longe sibi a Vesontionensi 
urbe fecit occurrere, cuius incitamentum vitamque dignissima praedicatione sus-
tollens, inposito honore presbyterii, ad monasterium honorifice repedare permisit. 
Siquidem antedictus Hilarius venerabilem Caelidonium supradictae metropolis 

50  Sul testo si veda l’introduzione a cura di Martine 1968.



397  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

patriarcham, patricio praefectorioque fultus favore, indebitam sibi per Gallias vin-
dicans monarchiam, a sede episcopali memoratum Caelidonium nulla exsistente 
ratione deiecerat.

19. Ob quod in audientia beatissimi papae Leonis Romae male gessisse convictus, 
restituto quoque in episcopatu Caelidonio, apostolica auctoritate ob usurpationem 
inlicitam regulariter est increpatus. Exstat denique exinde antedicti ac venerabilis 
papae ad Galliae episcopos cum examinatione gestorum inserta canonibus epistula 
regularis, in qua priscum per Gallias metropolitanorum privilegium, calcata Hila-
rii superfluitate, restituit51.

Al contrario, nei capp. 11-2 della Vita Sancti Hilarii – in una sezione in-
teramente dedicata all’elogio delle sue virtù – Ilario è presentato come un 
ministro umile e dedito al soccorso dei miseri, al rigore e figura esemplare:

11. […] In meditatione iugiter permanere; verbi ministerio indesinenter insistere; 
multiplicibus caelestis sapientiae mysteriis saginari; Deum proximumque diligere; 
sacerdotes Domini non solum verbis, sed factis accendere; zeli superni aemulatione 
flagrare; instituere monasteria, aedificare templa, digna sacerdotia consecrare; pro-
priis non solum manibus, sed nec periculis temperare. Suscipere orphanos, confir-
mare monachos, accersire saeculares, institutione sua pontifices ordinare; ita quo-
tidianam sui actus discutere rationem, ut superno iudici tamquam multiplicatum 
dispensationis suae talentum niteretur ingerere. Ita viscera eius misericordia qua-
tiebat et pietas, ac si solus ad redimendum paginis caelestibus urgeretur. Tractavit, 
secum deliberavit, effecit, ut sacra ministeria captivis potius solatia quam praesta-
rent ecclesiis ornamenta […]. 12. […] Constat ergo humilitatis culmina proprio 
eum comparasse despectu, et celsum perinde virtutum meruisse fastigium. Sed forte 
haec tanta et tam multiplicia verae humilitatis exempla aliquod superbiae superci-
lium generarunt, et non potius sublimis humilitatis compararunt celsa praeconia. 
Extitit rigidus, sed superbis; extitit terribilis saeculi iniquitate turgentibus, ceno-
doxiae vanitate tumentibus. Ceterum congregationi sanctae et consummatis viris 
non solum cor atque animum, sed et corpus quoque promptissime prosternebat52.

In questi passi si evince il tipo di strategia narrativa, che da una parte si 
colloca in linea con quanto richiesto dal racconto agiografico, dall’altra 

51  Il testo è citato seguendo Martine 1968.
52  Il testo è citato seguendo Jacob 1995.



398  Luciana Furbetta

appare come finemente studiata – rasentando un po’ anche la manipo-
lazione del testo – per orientare e condizionare l’opinione dei destina-
tari lettori. Letta a specchio con i testi di Leone, l’immagine di Ilario che 
emerge è totalmente antitetica e si crea nelle fonti di area gallica e di area 
italiana un’evidente dicotomia nella presentazione e nella chiave di lettura 
nell’interpretazione dei fatti proposte ai lettori. L’epistola di Leone infatti 
rincara, per così dire, la dose e aggiunge anche un altro caso che il papa ha 
dovuto giudicare: quello del vescovo Proietto. Questi, anziano e malato, 
era stato deposto in maniera coatta da Ilario, che lo aveva sostituito con 
un successore di sua scelta. Proietto subendo la decisione si era messo in 
contatto con il papa facendo leva sul consenso dei fedeli e inviandogli let-
tere e lamentele nei confronti del comportamento autocratico del vescovo 
di Arles. Leone ricorse prima a un’ammonizione nei confronti di Ilario, 
perché egli non aveva rispettato la tradizione secondo la quale un vesco-
vo poteva essere sostituito solo in sede sinodale e in caso di morte o per 
colpa accertata, mentre Ilario aveva agito arbitrariamente dando prova di 
crudeltà:

5. […] Nos tamen, quod vobis credimus Deo iudice placiturum, in commune cunc-
tis fratribus consulentes, et male ordinatum submoveri, et episcopum Proiectum 
in suo sacerdotio permanere debere decrevimus: id statuentes ut si quisquam fra-
trum nostrorum in quacumque provincia decesserit, is sibi ordinationem vindicet 
sacerdotis, quem illius provinciae metropolitanum esse constiterit. Duae, ut vide-
mus, causae transactae sunt, in quibus tamen multa sunt quae praeter rationem 
ecclesiasticam videantur esse commissa, et iusti iudicii debeant exspectare censu-
ram. Sed nos diutius hic non possumus immorari, cum ad alia quae nobis cum 
vestra sanctitate sollicitius conferenda sunt provocemur.

6. Militaris manus, ut didicimus, per provincias sequitur sacerdotem, et armati 
praesidii praesumptione suffulto ad invadendas per tumultum famulatur ecclesias, 
quae proprios amiserint sacerdotes. Trahuntur ordinandi ante hoc officium, his 
quibus praeficiendi sunt civitatibus ignorati. Ut enim notus qui fuerit et probatus 
per pacem petitur, ita per vim necesse est, qui ignotus adducitur, imponatur. Ob-
testor et obsecro, et sub Dei vos invocatione convenio, prohibete, fratres, talia, et 
omnem dissensionis materiam de vestris provinciis removete. Certe nos ante Deum 
absolvimus, qui vos, ne permittatis ultra haec fieri, convenimus. Per pacem et quie-
tem sacerdotes qui futuri sunt postulentur. Teneatur subscriptio clericorum, hono-
ratorum testimonium, ordinis consensus et plebis. Qui praefuturus est omnibus, ab 
omnibus eligatur. Ordinationem sibi, ut ante iam diximus, singuli metropolitani 



399  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

suarum provinciarum cum his qui caeteros sacerdotii antiquitate praeveniunt, 
restituto sibi per nos iure defendant. Alienum ius alter sibi non audeat vindicare. 
Suis limitibus, suis terminis sit unusquisque contentus, et privilegium sibi debitum 
in alium transferre se posse, noverit non licere. Quod si quis negligens apostolicas 
sanctiones, plus gratiae tribuens personali, sui honoris desertor esse voluerit, pri-
vilegium suum in alium transferre posse se credens, non is cui cesserit, sed is qui 
intra provinciam antiquitate episcopali caeteros praevenit sacerdotes, ordinandi 
sibi vindicet potestatem. Non passim, sed die legitimo ordinatio celebretur; nec sibi 
constare status sui noverit firmitatem, qui non die sabbati vespere, quod lucescit in 
prima sabbati, vel ipso Dominico die fuerit ordinatus. Solum enim maiores nostri 
resurrectionis Dominicae diem hoc honore dignum iudicaverunt, ut sacerdotes qui 
sumuntur hoc die potissimum tribuantur.

7. Suis unaquaeque provincia sit contenta conciliis, nec ultra Hilarius audeat 
conventus indicere synodales, et sacerdotum Domini iudicia, se interserendo tur-
bare. Qui non tantum noverit se ab alieno iure depulsum, sed etiam Viennensis 
provinciae, quam male usurpaverat, potestate privatum. Dignum est enim, fratres, 
antiquitatis  statuta reparari, cum is qui sibi ordinationem provinciae indebitae 
vindicabat, talis in praesenti etiam probatus fuerit exstitisse, ut cum ipse frequen-
tius temerariis et insolentibus verbis sententiam damnationis expeteret, suae tan-
tum civitatis illi sacerdotium, pro sedis apostolicae pietate, praeceptio nostra ser-
vaverit. Non ergo intersit ulli ordinationi; non ordinet, qui meriti sui conscius, cum 
quaereretur ad causam, turpi fuga se credidit subtrahendum,  exsors apostolicae 
communionis, cuius particeps esse non meruit: Deo, ut credimus, hoc agente, qui 
illum, inopinantibus nobis, et ad iudicia nostra pertraxit, et inter examinationes 
habitas, ne communionis nostrae consors fieret, ut abscederet latenter, effecit.

9. Unde quia nostra longe alia videtur intentio, nam omnium Ecclesiarum statum 
et concordiam custodiri cupimus sacerdotum, ad unitatem vos vinculo charitatis 
hortantes et obtestamur, et affectione congrua commonemus, ut ea quae a nobis 
Deo inspirante et beatissimo Petro apostolo, discussis probatisque nunc omnibus 
causis decreta sunt, pro vestra pace et dignitate servetis: certi non tam nostro quam 
vestro honori proficere, quod talia statuisse cognoscimur. Non enim nobis ordina-
tiones vestrarum provinciarum defendimus, quod potest forsitan ad depravandos 
vestrae sanctitatis animos Hilarius pro suo more mentiri; sed vobis per nostram 
sollicitudinem vindicamus, ne quid ulterius liceat novitati, nec praesumptori locus 
ultra iam pateat privilegia vestra cassandi. Nostrae etiam gratulationi hoc solum 
crescere profitemur, si et apostolicae sedis diligentia apud vos illibata servetur, et 
per sacerdotalis disciplinae custodiam honori vestro perire, quod suum est, impro-



400  Luciana Furbetta

bis usurpationibus non sinamus. Et quoniam honoranda est semper antiquitas, 
fratrem et coepiscopum nostrum Leontium probabilem sacerdotem, hac, si vobis 
placet, dignitate volumus decorari: ut praeter eius consensum alterius provinciae 
non indicatur a vestra sanctitate concilium, et a vobis omnibus, quemadmodum 
vetustas eius et probitas exigit, honoretur, metropolitanis privilegii sui dignitate 
servata. Aequum est enim, nec ulli de fratribus fieri videtur iniuria, si his qui sacer-
dotii vetustate praecedunt, pro aetatis suae merito in suis provinciis a sacerdotibus 
caeteris deferatur. Deus vos incolumes custodiat, fratres charissimi.

Anche in questo caso, la presentazione del vescovo di Arles assume toni 
accesi e la focalizzazione della narrazione ritorna sempre sugli stessi nodi 
concettuali con un’insistenza sulla praesumptio, sull’usurpatio, in antitesi 
rispetto alla norma salvaguardata dall’auctoritas dell’intervento papale, 
che approda a una limitazione della sfera di azione di Ilario. Questi sarà 
solo vescovo di Arles, non convocherà sinodi, nè potrà imporvi sue inizia-
tive, non potrà deporre o nominare vescovi (cfr. par. 7). Leone calibra il 
testo in maniera tale che da questioni e provvedimenti circoscritti al ‘caso 
Ilario’ si arrivi all’esplicitazione del fine dell’intervento papale a vantaggio 
di tutta la chiesa di Gallia (cfr. par. 9) e insiste a più riprese (cfr. e.g. par. 
653) sulla necessità che i vescovi non assecondino le pretese di chi vuole 
prevaricare la concordia, ma agiscano in maniera conforme attuando le 
disposizioni del papa. Disposizioni queste che ottennero un riconosci-
mento totale da parte dell’impero proprio in sede giurisdizionale. In me-
rito, l’epistola 11 di Leone riporta l’editto di Valentiniano III al governa-
tore delle Gallie contro l’abuso di Ilario definito: «offensivo per la maestà 
imperiale e il rispetto per la sede apostolica», con una diffida per i vescovi 
di portare innovazioni contro quanto sancito dalla Sede Apostolica:

Imperatores Thedosius et Valentinianus Augusti Aetio viro illustri, comiti et magis-
tro utriusque militiae et patricio.

Certum est et nobis et imperio nostro unicum esse praesidium in supernae Divini-
tatis favore, ad quem promerendum praecipue Christiana fides et veneranda nobis 
religio suffragatur. Cum igitur sedis apostolicae primatum sancti Petri meritum, 

53  Nel presente contributo vengono presentati solo alcuni estratti dell’epistola di Leone, 
tutta incentrata sulla dimostrazione della fallacia e della pericolosità di una dicotomia tra 
intervento papale/di Roma e condotte autonomistiche di vescovi come Ilario di Arles.



401  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

qui princeps est episcopalis coronae, et Romanae dignitas civitatis, sacrae etiam 
synodi firmarit auctoritas, ne quid praeter auctoritatem sedis istius inlicitum prae-
sumptio altentare nitatur. Tunc enim demum Ecclesiarum pax ubique servabitur, 
si rectorem suum agnoscat universitas. Haec cum hactenus inviolabiliter fuerint 
custodita, Hilarius Arelatensis, sicut venerabilis viri Leonis Romani papae fideli 
relatione comperimus, contumaci ausu inlicita quaedam praesumendo tentavit, 
et ideo transalpinas Ecclesias abominabilis tumultus invasit, quod recens maxime 
testatur exemplum. Hilarius enim, qui episcopus Arelatensis vocatur, Ecclesiae Ro-
manae urbis inconsulto pontifice, iudicia, sive ordinationes episcoporum sola teme-
ritate usurpans invasit. Nam alios incompetenter removit, indecenter alios invitis 
et repugnantibus civibus ordinavit. Qui quidem, quoniam non facile ab his qui non 
elegerant recipiebantur, manum sibi contrahebat armatam, et claustra murorum 
in hostilem morem vel obsidione cingebat, vel aggressione reserabat, et ad sedem 
quietis, pacem praedicaturos per bella ducebat. His talibus et contra imperii maies-
tatem, et contra reverentiam apostolicae sedis admissis, per ordinem religiosi viri 
Urbis papae cognitione discussis, certa in eum et de his quos male ordinaverat lata 
sententia est. Et erat quidem ipsa sententia per Gallias etiam sine imperiali sanc-
tione valitura. Quid enim tanti pontificis auctoritati  in Ecclesiis non liceret? Sed 
nostram quoque praeceptionem haec ratio probavit, ne ulterius nec Hilario, quem 
adhuc episcopum nuncupari sola mansueti praesulis permittit humanitas, nec cui-
quam alteri ecclesiasticis rebus arma miscere, aut praeceptis Romani antistitis li-
ceat obviare. Ausibus enim talibus fides et reverentia nostri violatur imperii. Nec 
hoc solum, quod est maximi criminis, submovemus, verum ne levis saltem inter 
Ecclesias turba nascatur, vel in aliquo minui religionis disciplina videatur, hoc pe-
renni sanctione censemus, ne quid tam episcopis Gallicanis quam aliarum pro-
vinciarum contra consuetudinem veterem liceat sine viri venerabilis papae Urbis 
aeternae auctoritate tentare. Sed hoc illis omnibusque pro lege sit, quidquid sanxit 
vel sanxerit apostolicae sedis auctoritas: ita ut quisquis episcoporum ad judicium 
Romani antistitis evocatus venire neglexerit, per moderatorem eiusdem provinciae 
adesse cogatur: per omnia servatis, quae divi parentes nostri Romanae Ecclesiae 
contulerunt Aeti P. K. A. Unde inlustris et praeclara magnificentia tua praesentis 
edictalis legis auctoritate faciet, quae sunt superius statuta servari, decem librarum 
auri multa protinus exigenda ab unoquoque iudice qui passus fuerit praecepta nos-
tra violari. Et manu divina: Divinitas te servet per multos annos, parens karissime.
Dat. VIII id. Jul. Romae Valentiniano A. VI et Nomo v. c. coss.

Si ha quindi un riconoscimento dell’auctoritas di Leone anche in am-
bito politico-giurisdizionale sia sulla questione specifica, che sul piano di 
principio generale.



402  Luciana Furbetta

Tornando alla Vita sancti Hilarii, può essere interessante osservare che 
oltre a una presentazione in termini antitetici ed esclusivamente positivi 
di tutto l’affaire del sinodo di Besançon e del ricorso di Celidonio, essa 
tenta anche di mettere in luce e di suggerire una certa buona fede di Ilario, 
condizionando l’opinione sul suo operato e sul rapporto con Roma e il 
papato. Stando al testo, questi avrebbe infatti cercato una riconciliazione 
con Leone attraverso una fitta mediazione diplomatica, perché al rientro 
ad Arles egli avrebbe inviato a Roma, senza risultati, prima il presbitero 
Ravennio, poi i vescovi Nettario e Costanzo e successivamente Ausilia-
rio, ex prefetto delle Gallie. La strategia di costruzione dei cap. 21-2 della 
Vita è quindi tutta fondata sull’esaltazione dell’humilitas, della correttezza 
dell’azione di Ilario per preservare la norma canonica, sulla morigeratezza 
nel rivolgersi alla presenza del papa, del quale egli, inviando rappresentan-
ti per ricomporre i rapporti, tenta di calmare l’impeto:

21. In excursibus autem quis, ut dignum est, explicabit, quantum eius praesentia 
profectum contulerit civitatibus gallicanis sanctum Germanum saepius expetendo, 
cum quo sacerdotum ministrorumque vitam, nec non profectus excessusque trac-
tabat? Ubi eius adventus innotuit, flammata ad utrosque nobilium et mediocrium 
studia convolarunt, astruentes Celidonium internuptam suo adhibuisse consortio 
– quod apostolicae sedis auctoritas et canonum prohibent statuta –, simul inge-
rentes saeculi administratione perfunctum capitali aliquos condemnasse sententia. 
Tantae rei novitate permoti testes imperant praeparari. Conveniunt ex aliis locis 
probatissimi sacerdotes; res omni ratione prudentiaque discutitur; accusatio testi-
moniis confirmatur; adhibetur vera simplexque definitio, ut quem scripturarum 
regulae removebant, voluntate propria se removere deberet. Ille Urbem credidit 
expetendam, ibique se iniusto rigore astruit condemnatum. Quod ubi comperit vir 
beatus, quanto studii ardore quantoque zelo superno fuerit inflammatus, ut non 
hiemis asperitatem, non Alpium stridores attenderit vel fragores, non vitrea glacia-
lis crustae spicula protinus resolvenda, <non> desuper gladii ictui similes expaverit 
aculeos dependentes, [vi frigoris] terrore mortiferi geli concreto<s> velut vibratam 
dexteram imitantes! Verum ille inconcussa fidei radice constanter animatus, prae-
sertim qui ad tantam voluntarius venerat paupertatem, ut pedibus iter aggrediens 
et conficere non timeret, intrepidus urbem Romam sine equo, sine sagmario [vel 
sago], omni difficultate superata festinus intravit.

22. Apostolorum martyrumque occursu peracto beato Leoni papae ilico se praesen-
tat, cum reverentia inpendens obsequium, et cum humilitate deposcens, ut ecclesia-
rum statum more solito ordinaret, adstruens aliquos apud Gallias publicam merito 



403  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

excepisse sententiam et in Urbe sacris altaribus interesse. Rogat atque constringit, 
ut si suggestionem suam libenter excepit, secrete iubeat emendare: se ad officia, 
non ad causam venisse; protestandi ordine, non accusandi, quae sunt acta sugge-
rere. Porro autem si aliud velit, se non futurum esse molestum. Et quia tantorum 
virorum, praesertim iam ad supernam ratiam vocatorum, nec in narratione audeo 
iudicia ventilare hoc breviter tetigisse sufficiet: quod solus tantos sustinuit, quod ne-
quaquam minantes expavit, quod inquirentes edocuit, quod altercantes vicit, quod 
potentibus non cessit, quod in discrimine vitae positus communioni eius, quem 
cum tantis viris damnaverat, coniungi nullatenus adquievit, quod custodibus ap-
positis hiemis rigore saeviente, quos ratione non flexerat, credidit relinquendos. In 
civitate recessu, licet corporali infirmitate fractus, tamen perfectione sanctus et pie-
tate promptissimus, totum se ad placandum tunc animum sancti Leonis inclinata 
humilitate convertit, misso primitus sancto Ravennio tunc presbytero, postmodum 
proprio successore, deinde sanctum Nectarium sanctumque Constantium praeci-
puos sacerdotes. Et quia quantum in hac causa dictaverit, huic operi nulla possum 
ratione connectere, Auxiliaris tunc praefecti quae fuerit sententia credidi inseren-
dam, cuius haec verba sunt: “Sanctos Nectarium et Constantium sacerdotes, de 
beatitudinis tuae parte venientes, digna admiratione suscepi. Cum his saepius sum 
locutus de virtute animi atque constantia contemptuque rerum humanarum, quo 
inter fragilitates nostras semper beatus es. Nam quid potest in hac corporea vita 
esse secundum, quae cum sit misera, tamen non potest esse perpetua? Locutus sum 
etiam cum sancto papa Leone. Hoc loco, credo, aliquantum animo perhorrescis; 
sed cum propositi tui tenax sis et semper aequalis, nulloque commotionis felle ra-
piaris, sicut nullis extolleris illecebris gaudiorum, ego nec minimum quidem factum 
beatitudinis tuae arrogantiae memini contagione fuscari. Sed impatienter ferunt 
homines, si sic loquamur, quomodo nobis conscii sumus. Aures praeterea Romano-
rum quadam teneritudine plus trahuntur, in qua si se sanctitas tua subinde demit-
tat, plurimum tu, nihil perditurus, adquires. Da mihi hoc, et exiguas nubes parvae 
mutationis serenitate compesce”.

Incrociando i dati con le epistole che Leone invia a Ravennio (succes-
sore di Ilario), si coglie appieno la dissonanza tra le fonti romane e quelle 
di area gallica. La volontà del pontefice di non concedere più spazio a pre-
tese autonomistiche e a mantenere un controllo molto diretto sulla diocesi 
di Arles è il fil rouge che collega i documenti superstiti e caratterizza anche 
tutta la corrispondenza tra Leone e Ravennio. Ad esempio, nella lettera 41 
il papa ribadisce i limiti del potere episcopale e il primato della chiesa di 
Roma sulle Gallie:



404  Luciana Furbetta

[…] Unde quia non ignoras quid de sinceritate animi tui secundum praecedentem 
notitiam senserimus, iustissime nos agnoscis exigere ut quod praesumimus hoc pro-
bemus, frater charissime. Modestiae igitur tuae non desit auctoritas, constantiam 
mansuetudo commendet, iustitiam lenitas temperet, patientia contineat liberta-
tem; et declinata superbia, cui proximum est ut decidat, ametur humilitas, cui sem-
per debetur ut crescat. Ecclesiasticarum legum non ignara est dilectio tua, ut intra 
earum regulas atque mensuras omnia potestatis tuae iura contineas. Iusto quippe 
ideo dicitur lex non esse posita, quia normam praeceptionis implet iudicio volun-
tatis, cum verus recti amor in semetipso non habeat et apostolicas auctoritates, 
et canonicas sanctiones. Quarum devotus sectator et diligens exsecutor in eorum 
procul dubio consortio gloriaberis, qui de creditorum sibi profectibus talentorum 
audire meruerunt: Euge, serve bone et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, supra 
multa te constituam, intra in gaudium Domini tui. Ut autem fiduciam dilectionis 
erga te nostrae habere non dubites, saepius nos de processu actuum tuorum facias 
certiores: quoniam iudicii nostri memores cupimus semper de tuis profectibus in 
Domino gloriari. Deus te incolumen custodiat, frater charissime.

Con l’Epist., 66 Leone pone fine alle discordie con la sede di Arles, ris-
pondendo (il 5 maggio del 450) alla domanda dei vescovi, che erano ricor-
si a lui (cfr. Epist., 65) per richiedere la restituzione a Ravennio di quanto 
era stato tolto in termini di prerogative al suo predecessore:

Dilectissimis fratribus, Constantino, Armentario, Audentio, Severiano, Valeriano, 
Urso, Stephano, Nectario Constantio Maximo, Asclepio, Theodoro Iusto Ingenuo, 
Augustali, Superventori, Ynantio, Fonteio, Palladio, Leo papa.

1. Lectis dilectionis vestrae litteris, quas ad nos filii nostri Petronius presbyter 
et Regulus diaconus detulerunt, quam benevolum fratri et coepiscopo nostro Ra-
vennio impendatis affectum evidenter agnovimus: siquidem postulatis ut ei quod 
decessor ipsius merito nimiae praesumptionis amiserat, reformetur. Sed petitionem 
fraternitatis vestrae Viennensis episcopus, missis litteris et legatis, sua suggestione 
praevenerat, conquerens Arelatensem episcopum ordinationem sibi Vasensis an-
tistitis usurpasse. Cum itaque nobis ita et paternarum reverentia sanctionum, et 
omnium vestrum servanda sit gratia, ut in Ecclesiarum privilegiis nihil convelli, 
nihil patiamur excidi, consequens fuit ut ad conservandam intra Viennensem pro-
vinciam pacem, adhiberetur justitiae moderatio, quae nec antiquitatis usum, nec 
desideria vestra negligeret.

2. Consideratis enim allegationibus utriusque partis praesentium clericorum, ita 



405  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

semper intra provinciam vestram, et Viennensem et Arelatensem civitates claras 
fuisse reperimus, ut quarumdam causarum alterna ratione, nunc illa in ecclesias-
ticis privilegiis, nunc ista praecelleret, cum tamen eisdem commune ius quondam 
fuisse a gentibus proderetur. Unde Viennensem civitatem, quantum ad ecclesiasti-
cam iustitiam pertinet, inhonoratam penitus esse non patimur; praesertim cum de 
receptione privilegii, auctoritate iam nostrae dispositionis utatur; quam potestatem 
Hilario episcopo ablatam, Viennensi episcopo credidimus deputandam. Qui ne re-
pente semetipso factus videatur inferior, vicinis sibi quatuor oppidis praesidebit, id 
est Valentiae, et Tarantasiae, et Genavae, et Gratianopoli, ut cum eis ipsa Vienna 
sit quinta, ad cujus episcopum omnium praedictarum Ecclesiarum sollicitudo per-
tineat. Reliquae vero civitates eiusdem provinciae, sub Arelatensis antistitis aucto-
ritate et ordinatione consistant: quem pro modestiae suae temperantia, ita futu-
rum credimus studiosum charitatis et pacis, ut nequaquam sibi credat ablatum, 
quod fratri videat esse concessum.
Data III non. Maii, Valentiniano Aug. 7 et Avieno v. c. conss.

Il riferimento alla nimia praesumptio di Ilario permane nella memoria 
quasi come monito per impostare il nuovo rapporto tra chiesa di Gallia e 
Roma. In merito, lo scarto nella presentazione e interpretazione del ruolo 
e dell’agire di Ilario nelle fonti è accentuato.

Nella Vita sancti Hilarii si constata un renversement dell’operato e della 
condotta del vescovo di Arles rispetto a quanto presentato nelle lettere 
di papa Leone, suggerendo come interpretazione l’immagine di un uomo 
santo, che rappresenta la chiesa di Gallia, non solo baluardo della tradi-
zione e rispettosa del potere papale, ma quasi vittima di esso. In quest’ot-
tica, l’episodio di Proietto non può comparire, perché in quel caso il com-
portamento di Ilario era difficilmente difendibile. Anche sotto questo as-
petto, dal caso particolare il quadro si ricompone in un sentire collettivo e 
omissioni o aggiustamenti nella presentazione e nella lettura dei rapporti 
tra la sede di Roma e la Gallia e, nello specifico la sede di Arles e i vescovi 
sostenitori di Ilario, si configurano come studiate intrusioni all’interno di 
narrazioni anche di tutt’altro respiro e fine. In merito, basta considerare la 
Vita sancti Germani composta da Costanzo di Lione qualche anno prima 
della Vita di Ilario. Nel testo non compare la questione del concilio di 
Besançon, dove Germano aveva appoggiato il vescovo di Arles condivi-
dendo indirettamente l’indebita assunzione di prerogative che spettavano 
alla sede di Roma. Il silenzio da parte dell’autore è forse studiato e dettato 
verosimilmente dalla volontà di non destare l’attenzione dei lettori su un 



406  Luciana Furbetta

episodio imbarazzante che aveva creato una conflittualità con la sede di 
Roma e che vedeva Germano – del quale la vita testimonia la grandezza e 
l’autenticità della santità nella memoria collettiva – coinvolto in una deci-
sione sconfessata dal pontefice. Un silenzio non diversamente spiegabile 
se si considera che la Vita riporta il viaggio di Germano ad Arles e la visita 
a Ilario e anche un suo breve elogio:

23. […] Itaque advenientem beatissimum virum urbs Arelatensis relegiosa gratu-
latione suscepit, apostolicum instar sui temporis sacerdotem suscipiens. Inlustraba-
tur eo tempore civitas Hilario sacerdote multimoda virtute pretioso; erat enim fide 
igneus torrens caelestis eloquii et praeceptionis divinae operarius indefessus. Qui 
venerabilem sanctum affectu ut patrem, reverentia ut apostolum sublimabat54.

La scelta di Costanzo – che comunque non rinuncia a dar seguito alla 
memoria di una gloria locale come il vescovo di Arles – è tanto più signi-
ficativa se si confronta la testimonianza proprio della Vita sancti Hila-
rii in merito all’assiduità dei contatti tra Ilario e Germano nel confronto 
su questioni di gestione interna alla politica ecclesiastica di Gallia e sul-
la questione di Celidonio (cfr. supra il cap. 21). Senza addentrarsi qui 
nell’analisi del testo, la scelta di Costanzo – che compone la Vita sancti 
Germani una trentina di anni dopo la morte del santo55 – sembra dunque 
essere condizionata, o più semplicemente, riflettere la posizione di 
quell’élite galloromana – dalla quale provenivano vescovi come Sidonio 
Apollinare e anche uomini legati al contesto lerinese, «pépinière des éve-
ques et des savants»56 – coinvolta nell’amministrazione e legata ai vertici 
politici, che non vedeva di buon occhio l’eccessiva intromissione papale 
nelle questioni di interesse interno alla Gallia. Nella Vita sancti Germa-
ni, al netto delle possibili interpretazioni proposte dalla critica, Costan-
zo tace anche su un dato rilevante testimoniato invece nel Chronicon di 
Prospero, il quale riferisce che Germano venne inviato in Britannia da 

54  Il testo è citato secondo l’edizione Borius 1965 adottando per riferirsi ai passi anche 
la paragrafatura utilizzata dall’editore.

55  Per un quadro d’insieme sulla Vita sancti Germani e sul suo valore storico si rimanda 
all’introduzione di Borius 1965 (per note ai singoli passi qui menzionati oltre a Borius 
1965 vd. Arborio Mella 2015) e soprattutto a Miele 1996.

56  Per il contesto lerinese: Pricoco 1978; Codou - Lauwers 2009.



407  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

papa Celestino vice sua per la missione antipelagiana57. In ogni caso, dalla 
presentazione e percezione autoriale dei rapporti tra la Gallia e l’Italia, si 
scivola verso un’interpretazione gallocentrica in funzione di un orienta-
mento critico da proporre ai lettori, la cui attenzione viene polarizzata sul 
ruolo di mediatore spirituale (e anche politico) della figura di Germano. 
Costanzo si sofferma diffusamente sugli spostamenti del santo mettendo 
in evidenza particolarmente il primo e secondo viaggio per la missione 
antipelagiana in Britannia (cfr. par. 12-8; 25-7), poi il rientro in Gallia e la 
visita ad Arles (cfr. par. 19-24) e il viaggio a Ravenna con i miracoli com-
piuti in Italia e la visita a corte da Galla Placidia (cfr. par. 28-41). L’autore 
fa dunque del santo una figura di dialogo, di mediazione tra la cura spi-
rituale, il messaggio delle Scritture, l’azione di Dio e la quotidianità del 
potere della chiesa e dei re58.

La considerazione di dati che, come questi, si ricavano anche da fonti 
di natura differente rispetto alle epistole della cancelliera papale o di testi 
come i LH di Gregorio di Tours consentono così di integrare il percorso 
che si è tentato di delineare e di riflettere anche sul valore dei testi agio-
grafici nella creazione di una consapevolezza, di una percezione e persi-
no di un’interpretazione di eventi oggettivi. Eventi che talvolta appaiono 
evanescenti e diluiti nell’ambientazione della storia della vita di santi uo-
mini, ma che sono presenti e interagiscono non solo con la storiografia 
– della quale i testi agiografici rappresentano nel VII-IX secolo una sorta 
di estensione e completamento – ma anche con documenti di tutt’altro 
tenore e specificità.

In merito, ricomponendo i dati che si ricavano dal lavoro di schedatu-
ra di fonti indubbiamente particolari e delicate da valutare (soprattutto 
l’opera di Gregorio di Tours), il risultato dello screening qui proposto può 
a tratti risultare deludente e poco consistente da un punto di vista conte-
nutistico e informativo. Tuttavia, esso dimostra come il tema del rapporto 

57  Sulla tendenziosità e lo studiato filtro retorico in merito al ruolo del pontefice sia nella 
pianificazione della spedizione in Britannia, sia nell’omissione del supporto fornito a Ilario 
e della questione di Proietto con il confronto con la testimonianza di Prospero si veda 
Miele 2016, pp. 221-26.

58  Per le peculiarità narrative del testo, forme e funzioni della comunicazione nel deli-
neare la figura e il ruolo del santo e l’importanza del modello della Vita Martini composta 
da Sulpicio Severo ci si permette di rinviare a Furbetta 2019 (con bibliografia).



408  Luciana Furbetta

tra Italia e Gallia (e viceversa) – che nella consapevolezza autoriale rap-
presenta una realtà con la quale confrontarsi e che fa parte dell’attualità 
– subisca nel V e VI secolo, nell’elaborazione del testo scritto, una forma 
di razionalizzazione e di interiorizzazione in funzione di una compren-
sione che può assumere i contorni o di distaccata presentazione o di vera e 
propria interpretazione. Quest’ultima, più o meno neutrale, può prendere 
corpo in un orientamento critico – scoperto o implicito, politicamente 
condizionato o meno – che un’indagine di questo tipo consente di valo-
rizzare a partire dall’analisi (da estendere a un corpus di testi più ampio e 
differenziato) della costruzione del testo letterario e di tutte le sue impli-
cazioni narrative e ideologiche.

Bibliografia primaria

Arborio Mella 2015: E. Arborio Mella, Costanzo di Lione. Vita di Germano 
di Auxerre, Roma 2015.

Borius 1965: R. Borius (éd.), Constance de Lyon, Vie de saint Germain d’Auxerre, 
Paris 1965 (SC 112).

Frendo 1975: Agathias Scholasticus. The Histories, translated with an introduc-
tion and short explanatory notes by J.D. Frendo, Berlin 1975.

Jacob 1995: Honorat de Marseille, La vie d’Hilaire d’Arles. Texte latin de Samuel 
Cavallin, introduction, traduction et notes par P.-A. Jacob, Paris 1995 (SC 
404).

Krusch - Levison 1937-51: Gregorius Turonensis, Historiarum libri X, ed. B. 
Krusch, W. Levison, Berolini 1937-51 (MGH SSRM I,1).

Martine 1968: Vie des Pères du Jura. Introduction, texte critique, lexique, tra-
duction et notes par F. Martine, Paris 1968 (SC 142).

Migne 1865: J.P. Migne (ed.), Sancti Leonis Magni Romani Pontificis Opera om-
nia, Parisiis 1865 (PL 54-56).

Mommsen 1892: Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, vol. 1, ed. Th. Mommsen, 
Berolini 1892 (MGH AA, IX).

Munier 1963: Concilia Galliae A. 314-A. 506, cura et studio C. Munier, Turn-
hout 1963.

Norberg 1982: S. Gregorii Magni Registrum epistularum, edidit D. Norberg, 
Turnhout 1982.

Oldoni 1981: Gregorio di Tours. La storia dei Franchi, a cura di M. Oldoni, voll. 
I-II, Milano 1981.



409  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

Recchia 1996-99: Gregorio Magno, Lettere, a cura di V. Recchia, Roma 1996-
99.

Bibliografia secondaria

Azzara 1997: C. Azzara, L’ideologia del potere regio nel papato altomedievale 
(secoli VI-VIII), Spoleto 1997.

Azzara 2008: C. Azzara, Gregorio Magno e il potere regio, in Gregorio Magno, 
l’impero e i «regna», a cura di C. Azzara, Firenze 2008, pp. 3-14.

Boesch Gajano 1977: S. Boesch Gajano, Il santo nella visione storiografica di 
Gregorio di Tours, in Gregorio di Tours (10-13 ott. 1971), Convegno del Centro 
studi sulla spiritualità medievale, XII, Accademia Tudertina, Todi 1977, pp. 
29-91.

Boesch Gajano 2004: S. Boesch Gajano, Gregorio Magno. Alle origini del Me-
dioevo, Roma 2004.

Bonnet 1890: M. Bonnet, Le latin de Grégoire de Tours, Paris 1890.
Casula 2002: L. Casula, Leone Magno: il conflitto tra ortodossia ed eresia nel 

quinto secolo, Roma 2002.
Codou - Lauwers 2009 : Lérins, une île sainte de l’Antiquité au Moyen Âge, éd. 

par Y. Codou, M. Lauwers, Turnhout 2009.
Consolino 1991: F.E. Consolino, Il papa e le regine: potere femminile e politi-

ca ecclesiastica nell’epistolario di Gregorio Magno, in Gregorio Magno e il suo 
tempo. XIX Incontro di studiosi dell’antichità cristiana in collaborazione con 
l’École Française de Rome, Roma, 9-12 maggio 1990, Roma 1991, pp. 225-49.

Dalle Carbonare 2008: M. Dalle Carbonare, Gregorio Magno e i regni dei 
Franchi e degli Angli, in Gregorio Magno, l’impero e i «regna», a cura di C. Az-
zara, Firenze 2008, pp. 29-57.

Delaruelle 1960: É. Delaruelle, L’Église romaine et ses relations avec l’Église 
franque jusqu’en 800, in Le chiese nei regni dell’Europa occidentale e i loro rap-
porti con Roma sino all’800. Settimane di studio del Centro italiano di studi 
sull’alto medioevo VII (Spoleto 7-13 aprile 1959), vol. I, Spoleto 1960, pp. 143-
84.

Furbetta 2016: L. Furbetta, Admirantesque qui aderant: aspetti e percezione 
del meraviglioso nei Libri historiarum di Gregorio di Tours, in Aspetti del me-
raviglioso nelle letterature medievali. Medioevo latino, romanzo, germanico e 
celtico, ed. by F.E. Consolino, F. Marzella, L. Spetia, Turnhout 2016, pp. 35-45.

Furbetta 2019: L. Furbetta, Forme e funzioni della ‘comunicazione’ nella cos-
truzione di un testo agiografico. (Note di lettura sulla vita Martini di Sulpicio 



410  Luciana Furbetta

Severo, la vita Germani di Costanzo di Lione e la vita I sancti Amandi), in Le 
vie della comunicazione nel medioevo. Livelli, soggetti e spazi d’intervento nei 
cambiamenti sociali e politici, a cura di M. Bottazzi, P. Buffo, C. Ciccopiedi, 
Trieste 2019, pp. 45-100.

Guyon 1997: J. Guyon, Grégoire de Tours et le Midi de la Gaule, in Grégoire de 
Tours et l’espace gaulois. Actes du congrès international, Tours, 3-5 novembre 
1994, textes réunis par N. Gauthier et H. Galinié, Tours 1997, pp. 27-34.

Heinzelmann 1992: M. Heinzelmann, The ‘affair’ of Hilary of Arles (445) and 
Gallo-Roman identity in the fifth century, in Fifth-century Gaul: a crisis of iden-
tity?, ed. by J. Drinkwater, H. Elton, Cambridge 1992, pp. 239-51.

Heinzelmann 2001: M. Heinzelmann, Gregory of Tours. History and Society in 
the sixth century, Cambridge 2001.

Hilchenbach 2009: K.P. Hilchenbach, Das vierte Buch der Historien von Gre-
gor von Tours. Edition mit sprachwissenschaftlich-textkritischem und histor-
ischem Kommentar, vol. I-II, Bern 2009.

James 1993: N.W. James, Leo the Great and Prosper of Aquitaine: a Fifth Century 
Pope and his adviser, «The Journal of Theological Studies», 44,2, 1993, pp. 554-
84.

Lebecq 1997: S. Lebecq, Grégoire de Tours et la vie d’échanges dans la Gaule du 
VIe siècle, in Grégoire de Tours et l’espace gaulois. Actes du congrès interna-
tional, Tours, 3-5 novembre 1994, textes réunis par N. Gauthier et H. Galinié, 
Tours 1997, pp. 169-76.

Loseby 2016: S.T. Loseby, Gregory of Tours, Italy and the Empire, in A Com-
panion to Gregory of Tours, ed. A. Callander Murray, Leiden-Boston 2016, pp. 
462-97.

Loseby 2023: S.T. Loseby, Maritime Exchange between Italy and Gaul in Late 
Antiquity and its Mediterranean Contexts, «ASNP», Classe di Lettere e Filoso-
fia, 15/1, s. V/2023, pp. 85-135.

Miele 1996: M. Miele, La vita Germani di Costanzo di Lione: realtà storica e 
prospettive storiografiche nella Gallia del quinto secolo, Roma 1996.

Murray 2016: A.C. Murray, The Composition of the Histories of Gregory of Tours 
and Its Bearing on the Political Narrative, in A Companion to Gregory of Tours, 
ed. A. Callander Murray, Leiden-Boston 2016, pp. 42-101.

Noble 2002: Th. F.X. Noble, Gregory of Tours and the Roman Church, in The 
world of Gregory of Tours, ed. by K. Mitchell, I. Wood, Leiden-Boston-Köln 
2002, pp. 145-61.

Oldoni 1972: M. Oldoni, Gregorio di Tours e i ‘Libri Historiarum’: letture e fon-
ti, metodi e ragioni, «Studi Medievali», XIII,3, 1972, pp. 563-700.

Perrin 1997: M-Y. Perrin, Grégoire de Tours et l’espace extra-gaulois : le gal-



411  Presentazione, percezione e interpretazione dei rapporti tra Italia e Gallia 

locentrisme grégorien revisité, in Grégoire de Tours et l’espace  gaulois. Actes 
du congrès international,  Tours, 3-5 novembre 1994, textes réunis par N. 
Gauthier et H. Galinié, Tours 1997, pp. 35-45.

Piazza 2014: E. Piazza, Tracce di Sicilia in Gregorio di Tours, «RCCM», 56/1, 
2014, pp. 163-172.

Pietri 1991: L. Pietri, Grégoire Le Grand et la Gaule: le projet pour la réforme 
de l’Église gauloise, in Gregorio Magno e il suo tempo. XIX Incontro di studiosi 
dell’antichità cristiana in collaborazione con l’École Française de Rome, Roma, 
9-12 maggio 1990, Roma 1991, pp. 109-28.

Pietri 2014: L. Pietri, Grégoire le Grand et les souverains du Regnum Franco-
rum, in Gregorio Magno e le origini dell’Europa, Atti del Convegno internazio-
nale, Firenze, 13-17 maggio 2006, sotto la direzione di C. Leonardi, Firenze 
2014, pp. 191-204.

Pohl 2002: W. Pohl, Gregory of Tours and Contemporary Perceptions of Lom-
bard Italy, in The world of Gregory of Tours, ed. by K. Mitchell, I. Wood, Leid-
en-Boston-Köln 2002, pp. 131-43.

Pohl 2008: W. Pohl, Gregorio Magno e il regno dei Longobardi, in Gregorio Ma-
gno, l’impero e i «regna», a cura di C. Azzara, Firenze 2008, pp. 15-28.

Pohl 2014: W. Pohl, Gregorio Magno e i barbari, in Gregorio Magno e le origi-
ni dell’Europa, Atti del Convegno internazionale, Firenze, 13-17 maggio 2006, 
sotto la direzione di C. Leonardi, Firenze 2015, pp. 171-80.

Pricoco 1978: S. Pricoco, L’isola dei santi: il cenobio di Lerino e il cenobio del 
monachesimo gallico, Roma 1978.

Rapisarda 1991: G. Rapisarda, I doni nell’epistolario di Gregorio Magno, in 
Gregorio Magno e il suo tempo. XIX Incontro di studiosi dell’antichità cristiana 
in collaborazione con l’École Française de Rome, Roma, 9-12 maggio 1990, 
Roma 1991, pp. 285-300.

Salzman 2015: M.R. Salzman, Reconsidering a Relationship: Pope Leo of Rome 
and Prosper of Aquitaine, in The Bishop of Rome in Late Antiquity, ed. G.D. 
Dunn, London-New York 2015, pp. 109-25.

Sodi - Maritano 2015: M. Sodi, M. Maritano (ed.), Leone I e Gregorio I. At-
tualità di due ‘grandi’ promotori di cultura, Città del Vaticano 2015.

Wessel 2008: S. Wessel, Leo the Great and the spiritual Rebuilding of a universal 
Rome, Leiden-Boston 2008.


