
«Pro tanti beneficii memoria»: i Miracula  
di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia  
tra XI e XII secolo
Alberto Cotza

1.  Introduzione 

La storiografia sulla Volterra pienomedievale ha guardato ai principali 
culti attestati in città nei secoli XI e XII – santa Maria, cioè l’eponima della 
cattedrale, sant’Ottaviano, cui era dedicata la canonica, e i santi Giusto e 
Clemente, cui era intitolato l’importante monastero suburbano – come 
il risultato di un processo di creazione, in momenti diversi, di santi che 
avrebbero assunto il ruolo di «patroni cittadini». Questo processo, docu-
mentato soprattutto dall’agiografia, sarebbe sfociato, attorno alla metà del 
Duecento, nell’elevazione di tutti i principali santi a compatroni della cit-
tà, operazione che avrebbe dato il marchio dell’ufficialità alla situazione di 
fatto creatasi nei secoli precedenti1. In questo, il caso volterrano sarebbe 

1  A. Puglia, Dedicazioni e culto dei santi a Volterra nell’età precomunale e comunale tra 
istituzioni ecclesiastiche e civili, in Profili istituzionali della santità medioevale: culti impor-
tati, culti esportati e culti autoctoni nella Toscana occidentale e nella circolazione mediterra-
nea ed europea, a cura di C. Alzati, G. Rossetti, Pisa 2006, pp. 205-50, in part. p. 227: «Come 
si è potuto verificare, in attesa di più approfondite ricerche sui testi agiografici volterrani e 
sulla loro tradizione, le istituzioni cittadine laiche ed ecclesiastiche, fin dall’alto medioevo, 
avevano individuato nei SS. Giusto e Clemente, in S. Ottaviano e nella Vergine Assunta i 
patroni della civitas. Attraverso le dedicazioni delle principali chiese cittadine, la rifonda-
zione di alcune di esse nel corso dei secoli centrali del medioevo e la ricerca di un muta-
mento della loro funzione patrimoniale e politica, e attraverso il riferimento ideologico ai 
principali culti altomedioevali, le istituzioni cittadine laiche ed ecclesiastiche diedero vita 
ad una cultura agiografica e liturgica che si espresse in un’importante serie di testi. Questi 
ultimi, come gli stessi culti, furono strettamente legati alle dinamiche politiche e istituzio-
nali della chiesa episcopale e del comune cittadino». Questo è il passo di riferimento degli 
statuti del 1230, che traggo da Puglia, Dedicazioni e culto, p. 226, n. 56: «In nomine patris 
et filii et spiritu sancti amen. Ad honorem Dei et Beate Marie Virginis et omnium Sancto-



698  Alberto Cotza

accostabile a quello di altre città toscane: Lucca, ad esempio2. Tuttavia, 
santa Maria, sant’Ottaviano, e i santi Giusto e Clemente non figurano mai 
nelle fonti come patroni della civitas. Essi erano, piuttosto, i santi titolari 
delle rispettive istituzioni e, nella fase di mutamento dei secoli XI e XII, 
un particolare investimento sull’uno o sull’altro santo da parte di soggetti 
diversi aveva un significato politico che va attentamente ricostruito – cioè 
un significato specifico collegato agli equilibri interni alla comunità vol-
terrana. Pertanto, l’interpretazione corrente, che abbiamo qui presentato 
in maniera sintetica, pur avendo il merito della linearità, pecca nell’anti-
cipare ai secoli alto – e pienomedievali l’esistenza di un assetto cultuale 
patronale, che emerge invero solo dagli statuti comunali duecenteschi, 
quindi piuttosto tardi.

In questo saggio, vorrei offrire un contributo all’interessante problema 
dell’agiografia di «Antonia» – con questo nome romanizzato veniva chia-
mata la città nei testi agiografici – analizzando la preistoria e la storia di 
un testo specifico, i Miracula Iusti et Clementis, e guardando ai culti vol-
terrani da una prospettiva un po’ diversa da quella che finora ha caratte-
rizzato gli studi su questa città (e non solo). Scritto attorno alla metà del 
XII secolo, questo testo serviva a ribadire un’idea che già circolava da circa 
cento anni: il prestigio della città di Volterra nella Tuscia del secolo XII 
dipendeva dal monastero di Giusto e Clemente. Il cenobio era (o avreb-
be dovuto essere, secondo l’idea degli autori dei Miracula) il centro della 
religiosità cittadina: un ruolo sovradimensionato rispetto a quello che ci 
aspetteremmo per un monastero. Per capire veramente perché fu possi-
bile la scrittura di un testo così particolare, bisogna tornare indietro fino 
alla fondazione di Giusto e Clemente da parte del vescovo Gunfredo negli 
anni Trenta dell’XI secolo e alla ‘rifondazione’ fatta dal successore Guido 
un decennio dopo. Entrambi i momenti rappresentarono un tentativo dei 

rum et Sanctarum Dei et ab honorem et utilitatem Vulterrani comunis eiusque districtus, 
hec sunt constitutiones Vulterrane civitatis. Quia ubique terrarum ubi cristianitatis religio 
colitur ecclesia est capud et fundamentum cuiuscumque civitatis et loci igitur ad honorem 
dei eiusque matris et beatorum Iusti et Octaviani Vulterre civitatis patronorum et omnium 
Sanctorum et Sanctarum dei et ad honorem etiam et utilitatem Vulterrani comunis, eiu-
sque districtus, in primis de constitutionibus et utilitatibus ecclesiasticis et religione fidei 
ordinemus».

2  R. Savigni, Episcopato e società cittadina a Lucca da Anselmo II (+ 1086) a Roberto (+ 
1225), Lucca 1996, in part. pp. 318-21.



699  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

vescovi di Volterra di ridefinire l’assetto della sua Ecclesia. Sebbene la sto-
riografia, soprattutto su impulso di Gioacchino Volpe3, abbia tradizional-
mente insistito sulla continuità del potere dei vescovi sulla città dall’alto 
fino al basso medioevo, nel corso dei secoli XI e XII la qualità del potere 
esercitato dai presuli mutò di segno e subì un’accelerazione nel senso della 
maggiore incisività e pervasività, accelerazione che nella seconda metà del 
XII portò alla nascita di un principato vescovile4. I tempi e i modi di que-
sta mutazione, soprattutto per il secolo che va dalla metà dell’XI alla metà 
del XII, sono ancora da studiare. Un momento centrale di questa fase è 
costituito dalla fondazione del monastero vescovile di Giusto e Clemente, 
cui era connessa l’inventio del corpo dei due santi e la riscrittura delle loro 
agiografie.

Il saggio ha un oggetto ristretto. Questo oggetto, tuttavia, è trattato come 
caso di studio per porre problemi di portata più ampia. Quello che vedia-
mo accadere a Volterra ha notevoli tratti di somiglianza con la fondazio-
ne del monastero di San Miniato di Firenze (1018) e, in generale, invita 
a ripensare al ruolo politico-cultuale assegnato ai monasteri dai vescovi 
‘imperiali’ nella Tuscia e nel Regnum Italiae dell’XI secolo. Vescovi esterni 
alla città e particolarmente legati al potere pubblico facevano, infatti, dei 
‘loro’ monasteri luoghi di culto centrali, che rimettevano in discussione 
l’assetto ecclesiastico delle città in cui si trovavano, provocando la reazio-
ne delle canoniche delle cattedrali5. Queste istituzioni, che nell’XI secolo 
vantavano una storia ormai secolare, erano formate da individui salda-
mente ancorati alla città e diffidenti nei confronti di iniziative politiche di 

3  G. Volpe, Vescovi e comune di Volterra, in Id., Toscana medievale. Massa Marittima, 
Volterra, Sarzana, Firenze 1964, pp. 141-311.

4  Sul principato vescovile, evolutosi compiutamente nel corso del XIII secolo, vd. J. Pa-
ganelli, Dives episcopus. La signoria dei vescovi di Volterra nel Duecento, Roma 2021. Vd. 
inoltre S. M. Collavini, Il principato vescovile di Volterra nel XII secolo (in base ad alcune 
deposizioni testimoniali dell’ottobre 1215), in Studi di storia e archeologia in onore di Maria 
Luisa Ceccarelli Lemut, a cura di M. Baldassarri, S. Collavini, Pisa 2014, pp. 91-106.

5  Per uno sguardo generale sui monasteri vescovili vd. N. D’Acunto, Monasteri di fonda-
zione episcopale del regno italico nei secoli X-XI, in Il monachesimo del secolo XI nell’Italia 
nordoccidentale, a cura di A. Lucioni, Cesena 2010, pp. 49-68. Per la Tuscia M. Ronzani, 
Vescovi e monasteri in Tuscia nel secolo XI (1018-1120 circa), in La Basilica di San Miniato 
al Monte di Firenze (1018-2018): storia e documentazione, a cura di F. Salvestrini, Firenze 
2021, pp. 17-48.



700  Alberto Cotza

portata ‘rivoluzionaria’ rispetto ai tradizionali assetti locali. Proprio que-
ste sono le tensioni che vediamo attive nel caso volterrano e che possono 
essere studiate con un certo grado di dettaglio. 

Qui, infatti, la tensione tra monaci e canonici si trascinò fin dentro il XII 
secolo. Negli anni della crisi della Marca di Tuscia e del Regnum Italiae, 
il monastero rivendicò la sua centralità nell’ambito regionale sul quale i 
vescovi volterrani avevano esteso la loro influenza, fino ad arrivare ad af-
fermare la contitolarità della chiesa volterrana tra Santa Maria e San Giu-
sto. Come vedremo, quest’ultima iniziativa scatenò una nuova reazione 
dei canonici, che rilanciarono il culto di Ottaviano. Lo studio ravvicinato 
dei Miracula di Giusto e Clemente ci consente, insomma, di osservare la 
costruzione di nuovi equilibri di potere in una fase di transizione. Esisteva 
un dibattito interno alla chiesa di Volterra, visibile soprattutto, nella sua 
dimensione simbolica, dalle fonti agiografiche. È quello che voglio rico-
struire nelle pagine seguenti, liberando i Miracula dall’ipoteca costituita 
dalla ricerca di un assetto cultuale patronale che, finora, ha impedito di 
apprezzare la dimensione sociale e politica della cultualità cittadina.

2.  Prima dei Miracula

Prima di affrontare il testo dei Miracula, è opportuno soffermarsi sulla 
fondazione della comunità monastica istituita in onore dei santi Giusto e 
Clemente e sul suo ruolo nel contesto della Volterra dell’XI secolo. Pro-
prio grazie al monastero fondato da Gunfredo (1019-1039), infatti, i cor-
pi di Giusto e Clemente acquisirono una centralità politico-cultuale che 
fino ad allora non avevano avuto e divennero una delle risorse simboliche 
principali della comunità dei fedeli. Vediamo questo processo un po’ più 
da vicino6.

L’idea di fondare un monastero nel cuore della diocesi non era un’i-
dea originale di Gunfredo. Qualche anno prima avevano fatto qualcosa 
di simile altri suoi confratelli toscani. Ne sono un esempio il monastero 
di San Miniato di Firenze e il monastero dei Santi Bartolomeo e Stefano 

6  Per Gunfredo e per tutti gli altri vescovi di Volterra vd. M. L. Ceccarelli Lemut, Cro-
notassi dei vescovi di Volterra dalle origini all’inizio del XIII secolo, in Pisa e la Toscana 
occidentale nel medioevo. A Cinzio Violante nei suoi 70 anni, a cura di G. Rossetti, Pisa 
1991, vol. 1, pp. 23-57.



701  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

di Fiesole, fondati rispettivamente dai vescovi Ildebrando (1018) e Iacopo 
il Bavaro (1028)7. Le somiglianze che è possibile individuare tra il caso 
volterrano e gli altri monasteri vescovili toscani sono davvero significa-
tive. Particolarmente adatto per la comparazione, come già accennato, è 
il caso di San Miniato. In entrambe le città, infatti, osserviamo gli stessi 
fenomeni: insieme alla fondazione del monastero sulle reliquie di santi già 
presenti a livello locale ma trascurati dalla memoria collettiva, fu appron-
tata una nuova versione ‘ufficiale’ della vita8 e, in entrambi i casi, l’autore 
è un personaggio poco noto, Blideranno a Volterra, Drugone a Firenze 
(di fatto, conosciamo solo i nomi tramandati dalle loro opere). Inoltre, i 
testi sono la rielaborazione di un malscritto ipotesto – nel caso volterrano 
longobardo9, mentre nel caso di san Miniato si tratta di un ipotesto della 
prima età carolingia. In entrambi i casi, le versioni di XI secolo sono scrit-

7  Ronzani, Vescovi e monasteri in Tuscia nel secolo XI. Il testo di riferimento per il mo-
nastero dei Santi Giusto e Clemente è ancora P. L. Consortini, La Badia dei SS. Giusto e 
Clemente presso Volterra. Notizie storiche e guida del Tempio e del Cenobio, Lucca 1915. 

8  Per l’agiografia di san Miniato, vd. Le Passioni di san Miniato martire fiorentino, a cura 
di S. Nocentini, Firenze 2018; sul dossier agiografico di Miniato ho in corso di pubblicazio-
ne un saggio intitolato Le Passioni di san Miniato. Origini e riscritture (secc. IX-XI). Manca-
no, invece, studi aggiornati sull’agiografia fiesolana, per la quale rimandiamo al repertorio 
di P. Licciardello, Agiografia latina dell’Italia centrale, 950-1130, in Hagiographies. Histoire 
internationale de la littérature hagiographique latine et vernaculaire en Occident des origines 
à 1550, a cura di G. Philippart, Turnhout 2010, pp. 447-729.

9  Tutto il dossier è ora al centro di un nuovo progetto di edizione da parte di Pierluigi 
Licciardello, come annunciato in P. Licciardello, La più antica «vita» dei santi Giusto e 
Clemente (BHL 4609-4610), «Hagiographica», 15, 2008, pp. 1-30. Trascrivo qui il signifi-
cativo passo a carattere proemiale in cui l’autore esprime l’intenzione di scrivere l’opera, 
che traggo da uno dei manoscritti che tramanda il testo (Biblioteca Medicea Laurenziana, 
Pluteo 20.3, ff. 27-29), scelto sulla base del saggio di Liccardello citato sopra: «Quaprop-
ter non est silendum quod illo tempore a viris christianis audivimus, quid isti [27vb] 
sancti iustus et clemens operati sunt et ego equidem Bliderannus spiritu sancto revelante 
cognovi que dominus operatus est per sanctos suos et que vera et probabilia sunt pro-
pria manu conscripsi quicquid de vita et actibus venerabilium sanctorum perspicuum 
cognovi diligenter et satis lucide narrare curavi, non scrupolose ut peripathetici vel stoici, 
sed ut veri catholici et theologi, ex multis pauca restrinximus, quasi quoddam antidotum 
conficientes pro ceteris speciebus miscuimus sal et pro aromatibus herbarum flores et 
semina non erubuimus».



702  Alberto Cotza

te con un latino più elegante e corretto. Non è strano che le operazioni 
politico-cultuali di Firenze e Volterra si assomiglino così tanto. Esse sono 
leggibili come risultato del tentativo, perseguito soprattutto da Enrico II, 
di installare in Tuscia vescovi a lui vicini, che erano circondati da ‘tecnici 
della scrittura agiografica’, forse di formazione comune, che ne coadiuva-
vano l’azione a livello locale10. Un tale investimento politico e agiografico 
da parte di vescovi imperiali su vecchi santi, dei quali fu rivitalizzato im-
provvisamente il culto, suscitò la reazione dei canonici della cattedrale, i 
tutori del tradizionale assetto cultuale cittadino. Nel caso volterrano, la ca-
nonica della cattedrale, costituitasi nel corso del X secolo come molte altre 
canoniche cattedrali della Tuscia, era dedicata al martire locale Ottaviano, 
come attestano le dedicazioni nei documenti (ma fino al XII secolo non 
abbiamo testi agiografici dedicati al santo – vedremo fra poco le ragioni di 
questo ritardo)11. Esisteva, insomma, un contrasto tra i vescovi dell’entou-
rage imperiale, probabilmente di origine alloctona (tale era sicuramente 
Iacopo detto ‘il Bavaro’ di Fiesole, ma con ogni probabilità anche Ilde-
brando di Firenze e Gunfredo di Volterra) e i canonici della cattedrale. 
Il dissenso tra quest’ultima istituzione e il monastero vescovile dei santi 
Giusto e Clemente è ben visibile se si analizzano le carte di fondazione del 
monastero stesso con le giuste lenti.

Come a Firenze, anche a Volterra abbiamo più carte di fondazione dallo 
statuto diplomatistico incerto. Su tre, due del vescovo Gunfredo e una 
di Guido, solo una è sicuramente un originale completo, cioè la seconda 
carta di fondazione di Gunfredo, la cui efficacia è tuttavia smentita dal 
tentativo di rifondazione attuato dal suo successore, Guido, qualche anno 
dopo. Anzitutto, poniamo la nostra attenzione sulle due carte di fonda-
zione fatte redigere da Gunfredo, entrambi collocabili nel 1034. Gli stu-
diosi hanno considerato questi due documenti come «un originale non 

10  Ildebrando definisce Enrico II suo «senior» nella carta di fondazione del monastero di 
San Miniato (Le carte del monastero di San Miniato al Monte, a cura di L. Mosiici, Firenze 
1990, pp. 67-75, n. 3) mentre Gunfredo rientra nel gruppetto di vescovi che, in un diploma 
enriciano, sono definiti «fideles» dell’imperatore (MGH, Const., I, n. 32, pp. 63-4).

11  Sul caso della canonica volterrana, inquadrata nel più ampio ambito toscano, vd. M. 
Ronzani, Vescovi, canoniche e cattedrali nella «Tuscia» dei secoli X e XI: qualche conside-
razione a partire dall’esempio di Fiesole, in Un archivio, una diocesi: Fiesole nel medioevo 
e nell’età moderna, Atti della giornata di studio in onore di Giuseppe Raspini (Fiesole, 13 
maggio 1995), Firenze 1996, pp. 3-21.



703  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

perfezionato» e «un originale»12. Come spiegare questa tradizione? Essa 
può essere considerata il risultato della difficoltà di giungere all’accordo 
che fu necessario trovare, all’interno della chiesa volterrana, in vista della 
fondazione del monastero e, a mio avviso, le due carte possono essere viste 
come, rispettivamente, la bozza dell’accordo e l’accordo definitivo al quale 
alla fine si giunse. In effetti nell’«originale non perfezionato» mancano 
una parte della ricca dotazione fondiaria e soprattutto le sottoscrizioni in 
calce, come a dire che l’atto non aveva l’approvazione dei soggetti coinvol-
ti; soprattutto osserviamo la formulazione generica con cui ci si riferisce 
all’abate ai suoi monaci: «ad stipendium abbatis et monacorum qui ibi-
dem pro tempore fuerint», senza che dell’abate si dica il nome. Proprio su 
questo, al momento della redazione della provvisoria carta di fondazione, 
non si era ancora trovato un punto di equilibrio. Nella seconda carta, in-
vece, troviamo un elenco più dettagliato e ricco delle proprietà fondiarie 
assegnate al monastero così come il nome dell’abate, Raimberto. 

Un’altra carta di fondazione, come detto, fu fatta redigere dal successore 
di Gunfredo, Guido (1042-1061), in un periodo imprecisato tra il 1042 e il 
104613. Quest’ultimo giustificò la nuova carta con la motivazione che Gun-
fredo «queque fuerant necessaria mortis meta interveniente explere non 
valuit», tanto che il monastero «incultus iacuit et inordinatus permansit». 
Guido confermò la dotazione fondiaria del predecessore, aggiungendovi 
numerose altre terre e avendo cura di precisare che quanto da lui disposto 
era fatto «pro anima Benedicti summi pontificis et universalis pape atque 
pro salute anime Chunradi serenissimi imperatoris, auguste memorie se-
nioris mei, nec non pro salute Heinrici gloriosissimi regis filii eius atque 
pro remedio animarum imperatorum sive regum istius regni atque pro 
salute remedio animarum ducum seu marchionum Tuscie». In questo 
modo, il monastero veniva posto sotto la tutela delle più alte autorità po-
litiche, presso le quali Raimberto – prosegue Guido – avrebbe dovuto di-
fendere il monastero contro «quosdam […] diaboli spiritu plenos contra 
huius nostre ordinationis pravitatem caninam rabie bachaturos».

12  Editore e commentatore di questo documenti è A. Puglia, Scrittura del potere e potere 
della scrittura nei secoli IX-XI. Considerazioni sui documenti altomedievali della Chiesa di 
Volterra fino all’episcopato del vescovo Guido (1044-1064), «Quaderno del Laboratorio Uni-
versitario Volterrano», 13/9, 2008, pp. 261-92, in part. pp. 284-8.

13  Gli estremi cronologici sicuri sono costituiti dall’elezione vescovile di Guido (attestato 
con sicurezza dal 1042) e dalla menzione di Enrico come re (entro il 25 dicembre 1046).



704  Alberto Cotza

Alcune aggiunte rispetto alle carte di Gunfredo lasciano poi intendere 
che, all’epoca di Guido, fosse diventato necessario inserire dettagli che, 
nell’età di Gunfredo, non erano stati esplicitati perché non ritenuti signi-
ficativi. Nel passo che riporto di seguito, ad esempio, Guido precisa che 
l’ambito pievano nel quale si trovava il monastero era quello di s. Gio-
vanni, cioè il piviere della cattedrale: «concedo igitur prefato monasterio 
sanctorum confessorum Iusti et Clementis, quod situm est infra plebem 
sancti Iohannis civitatis videlicet volaterrensis, cum auctoritate et consen-
su sacerdotum et levitarum necnon totius cleri nostri episcopatus […]». 
Anche in questo caso, un raffronto con Firenze è utile perché aiuta a capi-
re l’esigenza di precisare questo aspetto: a Firenze il vescovo Ildebrando, 
insieme alla fondazione del monastero di San Miniato, aveva pensato di 
istituire sul monte una nuova pieve battesimale, che avrebbe comportato 
la riduzione dell’ambito pievano della cattedrale. Di questa pieve mai eret-
ta non è rimasta traccia, se non nelle prime carte di fondazione. Qualcosa 
di simile doveva essere accaduto a Volterra: non è improbabile che anche 
qui i vescovi avessero in mente di ridefinire l’ambito pievano della catte-
drale, ridisegnando l’assetto ecclesiastico della città a favore del neoeretto 
cenobio14.

Sicuramente questa carta di fondazione di Guido rappresenta un ul-
teriore tentato investimento su Giusto e Clemente e, anche se non ebbe 
conseguenze apprezzabili, mostra la volontà di arricchire il patrimonio 
fondiario dell’ente attraverso nuove concessioni di terre; di conferire a 
Giusto e Clemente una centralità religiosa che aveva causato l’opposizio-

14  La carta ci è giunta solo in una copia di XII secolo, che per l’editore è sospetta di 
interpolazioni, ma che potrebbe anche essere la copia genuina della bozza di un originale 
incompleto e che non fu mai validato (qualcosa di simile alla prima carta di Gunfredo). 
Alcuni banali errori grammaticali, derivati da un malriuscito aggancio tra le disposizioni 
di Gunfredo, riportate nella carta di Guido, e le nuove disposizioni di quest’ultimo lasciano 
infatti sospettare che l’atto, al momento della redazione, non fosse stato portato a termine. 
Vd. ad esempio questo passaggio: «concedo igitur prefato monasterio sanctorum confesso-
rum Iusti et Clementis, quod situm est infra plebem sancti Iohannis civitatis videlicet vo-
laterrensis, cum auctoritate et consensu sacerdotum et levitarum necnon totius cleri nostri 
episcopatus concessit insuper duas curtes». Ho sottolineato i due verbi con due soggetti di-
versi. Nella copia furono poi aggiunte le sottoscrizioni, forse assenti nell’antigrafo, proprio 
con lo scopo di convalidare un atto altrimenti privo di valore (sulle sottoscrizioni aggiunte 
in un secondo momento: Puglia, Scrittura del potere, p. 284).



705  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

ne dei canonici; di porre la fondazione sotto la protezione delle più alte 
autorità politiche contro imprecisati oppositori. Non interessa qui tanto 
entrare ulteriormente nel dettaglio delle carte di fondazione, che andran-
no riesaminate con attenzione e comparate a quelle fiorentine, nonché ad 
altre carte di fondazione di monasteri che presentano gli stessi caratteri. 
Sulla base di quanto ho detto sopra, vorrei ribadire il contesto di dissenso 
interno in cui avvenne la fondazione del monastero di Giusto e Clemente 
e che richiese la stesura di più carte. Le sottoscrizioni dei canonici (che in 
realtà sono presenti solo nell’originale di Gunfredo) possono far pensare 
che l’operazione si sia svolta col loro consenso. A mio avviso, esse costi-
tuiscono, invece, solo la fotografia di un momento dell’accordo al quale si 
giunse e che poi fu successivamente superato.

Ma perché a Volterra i vescovi fondarono un monastero solo in que-
sto periodo, cioè perché si arrivò a questa situazione proprio negli anni 
Trenta – e non prima, come a Firenze, a Fiesole, ad Arezzo? Quelle che 
vediamo a Volterra in questo periodo erano le ripercussioni, sul piano 
propriamente cultuale, di una più generale questione politica. Gli stu-
diosi hanno mostrato come, proprio intorno alla metà dell’XI secolo, i 
conti Gherardeschi, non più attestati nell’esercizio delle funzioni comi-
tali a Volterra, avviarono una fase di più marcato radicamento signorile 
nell’ambito diocesano. Gunfredo e poi Guido sopperirono a questo ‘vuoto 
politico’ attraverso la fondazione di un Eigenkloster, volto a fungere da 
nuovo centro di coordinamento patrimoniale e simbolico del vescovato in 
un momento di passaggio15. Particolarmente significativo è che, nella do-
tazione patrimoniale del neoeretto cenobio rientrino, stando all’originale 
di Gunfredo, delle terre che il vescovato avrebbe comprato dal conte Ugo, 
figlio del conte Tedice, anche se di queste terre non viene precisata l’ubi-

15  Sui conti Gherardeschi vd. M. L. Ceccarelli Lemut, I conti Gherardeschi, in I ceti diri-
genti in Toscana nell’età precomunale, Pisa 1981, pp. 165-89. Id., Il lodo tra i conti Gherar-
deschi e il vescovo di Volterra nel settembre 1133: una tappa nel processo di dispersione della 
famiglia e nella ristrutturazione del patrimonio, «Bullettino Senese di Storia Patria», 89, 
1982, pp. 7-28. Utili spunti per una lettura politico-patrimoniale delle fondazioni vescovili 
in questo periodo vengono da G. Dameron, The cult of St. Minias and the struggle for power 
in the diocese of Florence, 1011-1018, «Journal of Medieval History», 13, 1987, pp. 125-41. 
Vd. inoltre J. Paganelli, «Infra nostrum episcopatum et comitatum». Alcuni caratteri del 
principato vescovile di Volterra (IX-XIII sec.), «Rassegna volterrana», 92, 2015, pp. 89-156, 
in part. p. 15.



706  Alberto Cotza

cazione, a differenza di tutte le altre terre elencate16. Veniamo a scoprire 
di quali terre si trattava dalla carta di Guido: due «mansi in Rioddoli»17. 
L’acquisto effettivo doveva quindi essere avvenuto nel periodo tra la reda-
zione delle due carte. Traspare con chiarezza la dimensione progettuale 
della fondazione nei suoi primi anni, che rendeva importante porre sotto 
la tutela del vescovato e poi del monastero complessi fondiari dei Gherar-
deschi, i principali proprietari della zona, nel momento in cui essi stavano 
spostando il loro fuoco politico lontano dalla città.

In questo periodo non mancarono, poi, altre iniziative vescovili volte ad 
affermare, sul piano simbolico, la centralità del presule nel nuovo conte-
sto politico. Tale fu l’iniziativa di Guido, speculare rispetto a quella mo-
nastica, di organizzare l’allestimento della sepoltura del suo predecessore 
presso la cattedrale in un sarcofago antico dotato di un’epigrafe comme-
morativa18. Il testo dell’epigrafe è peraltro significativo perché, dopo una 
breve descrizione delle qualità morali del presule, ricorda che il vescovo 
ivi sepolto «sostenne il regno con consigli ed eloqui» – un ulteriore con-
ferma del fatto che Guido avevo inteso mettere sotto la protezione regia 
la diocesi volterrana e il suo restaurato assetto interno, come già abbiamo 
avuto occasione di osservare dalle clausole dell’atto di fondazione dello 
stesso presule. Un sarcofago così esplicito nell’affermare il rapporto tra 
vescovato di Volterra e regno non fu più riutilizzato tra fine XI e inizio 
XII secolo. Ma vi fu seppellito nuovamente Ruggero (morto nel 1132) in 
un momento in cui i rapporti tra Innocenzo II e Lotario III avevano ricon-
dotto la relazione tra papato e impero entro i binari della collaborazione19. 
Questo discorso ci ha portati un po’ lontani dai Miracula di Giusto e Cle-
mente, che costituiscono l’oggetto specifico di questo saggio. Ma lo ha fat-
to solo in apparenza. Discutere il momento di fondazione del monastero è 
stato utile per capire che a Volterra, come a Firenze, il neoistituito cenobio 
fu progettato per avere un ruolo politico-cultuale di primo rilievo, ruolo 
di cui la comunità monastica conservò memoria e che volle rivendicare 
nel corso del XII secolo. Inoltre, quanto detto finora è stato utile per capire 

16  Puglia, Potere della scrittura, p. 285.
17  Ibid., p. 287.
18  «Guido episcopus posuit» si leggeva in fondo all’epigrafe commemorativa. Su questo 

manufatto vd. A. Augenti - M. Munzi, Scrivere la città. Le epigrafi tardoantiche e medievali 
di Volterra (secoli IV-XIV), Firenze 1997, pp. 46-51.

19  Ceccarelli Lemut, Cronotassi dei vescovi di Volterra, pp. 44-5.



707  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

le ragioni del dissidio con i canonici della cattedrale, che si trascinarono 
fin dentro il XII secolo e che sono fondamentali anche per individuare il 
corretto contesto di redazione dei Miracula.

3.  «Olim, non longe a nostra memoria…» 

Avviciniamoci ora ai Miracoli di Giusto e Clemente. Tramandati nella 
sola copia eseguita dal monaco camaldolese Agostino Fortunio (m. 1596) 
su un manoscritto non rintracciabile, i Miracula sono genuini20. Fortunio 
era interessato a questo testo perché il monastero dei Santi Giusto e Cle-
mente era passato all’ordine camaldolese nei primi anni del XII secolo21 
ma non vi sono ragioni particolari per pensare che l’agiografia sia stata 
sottoposta a pesanti interpolazioni. Qualche intervento, seppure non so-
stanziale, deve esserci stato, ad esempio nell’incipit. La frase iniziale, in-
fatti, suona così: «Nocte quapiam cum ipsius monasterii fratres…» e il 
riferimento dell’«ipse» (il monastero dei Santi Giusto e Clemente) non è 
immediatamente chiaro. Una spiegazione economica a questo problema 
testuale si può trovare guardando all’intento dell’opera di Fortunio. De-
dicata a raccogliere tutte le fonti sui due santi, i Miracula sono solo uno 
dei testi dell’intero dossier; e, in effetti, il testo che nell’opera del monaco 
camaldolese precede i miracoli si chiude con un paragrafo dedicato al mo-
nastero, cui si fa riferimento con l’«ipse» nella prima frase del testo suc-
cessivo. Se quindi Fortunio modificò il testo in questo punto, fu per dare 
struttura e rotondità a un insieme di fonti che era eterogeneo. Si attende di 

20  L’edizione del testo è in A. Fortunio, Vita et miracula sanctorum Christi confessorum 
Iusti e Clementis, Florentiae 1568. L’edizione di Acta Sanctorum, I, Iunii, cit., pp. 441-5 
riprende la trascrizione di Fortunio. Per un profilo biografico di Fortunio vd. la voce corri-
spondente del Dizionario Biografico degli Italiani, a cura di Elena del Gallo.

21  Sul passaggio del monastero all’ordine camaldolese e, per un quadro generale sull’af-
fermazione dei camaldolesi, il rimando obbligatorio è G. Vedovato, Camaldoli e la sua 
congregazione dalle origini al 1184, Cesena 1994. Anche in altre città toscane nello stesso 
periodo si nota un pesante ingresso dei camaldolesi nei monasteri urbani e suburbani. Vd. 
ad esempio il caso pisano, sul quale M. Ronzani, Una presenza in città precoce e diffusa: i 
monasteri camaldolesi pisani dalle origini all’inizio del secolo XIV, in Camaldoli e l’ordine 
camaldolese dalle origini alla fine del XV secolo, Atti del 1° convegno internazionale di studi 
(2012), a cura di C. Caby, P. Licciardello, Cesena 2014, pp. 153-82.



708  Alberto Cotza

questo testo, come di tutto il dossier, una nuova edizione che risolva i vari 
problemi che si possono incontrare ma, a mio avviso, è chiaro già ora che 
i miracoli di Giusto e Clemente sono sostanzialmente genuini.

Più spinosi si presentano i problemi dell’autorialità e della datazione. Il 
primo è destinato a rimanere irrisolto, salvo la scoperta di nuovi mano-
scritti. Infatti, non vi è traccia del nome dell’autore del testo e solo in un 
passo lo vediamo in azione in un momento di autoconsapevolezza scrit-
toria. Dopo il racconto di un gruppo di miracoli su assalti pirateschi e su 
malati di artrosi o di afasia, aggiunge l’autore che non sarebbe opportuno 
non menzionare le guarigioni di ciechi, che pure vi erano state: «Multimo-
da diversorum curatione explicata, caecos quoque confessorum meritis 
illuminatos esse silentio praeterire incongruum fore putavimus». Signi-
ficativo è l’uso della prima persona plurale, che rimanda alla volontà di 
presentare i miracoli come un testo collettivo (e perciò privo di una forte 
autorialità individuale) dei monaci di san Giusto e Clemente, citati in altri 
passi come i protagonisti dell’intercessione presso i santi. È questa una 
caratteristica che i Miracula condividono con una parte della produzione 
letteraria del XII secolo. Agiografie e cronache, pur avendo sicuramente 
un autore, riconoscibile dal suo metodo di lavoro, rimangono senza un 
autore che si dichiari tale, nascosto dietro e dentro il testo per lasciare spa-
zio alla comunità che vuole rappresentare, in questo caso una comunità 
monastica22.

Per quanto riguarda la datazione, la tradizione tarda che ha tramandato 
i Miracula non consente di proporne una sulla base di elementi estrinseci. 
Fortunio, che aveva davanti un testimone di cui non siamo in grado di 
stabilire l’età ma certamente più antico delle fonti a nostra disposizione, 
formulò l’ipotesi che il testo fosse stato scritto attorno agli anni Quaranta. 
Forse non andò lontano dal vero. Noi, in ogni caso, dobbiamo muoverci 
solo sulla base di elementi interni. Tutti gli eventi menzionati, laddove 
vi siano riferimenti cronologici precisi, sono collocabili negli ultimissi-
mi anni dell’XI secolo (prima crociata) o nei primi tre decenni del XII 
secolo o al massimo all’inizio del quarto decennio: i Pisani a Maiorca 

22  Ho discusso questo problema a proposito del Liber Maiorichinus (scritto a Pisa negli 
anni Venti del XII secolo). Mi permetto di rimandare a A. Cotza, Prove di memoria. Origini 
e sviluppi della storiografia nella Toscana medievale (1080-1250 ca.), Roma 2021, pp. 131-5. 
Il contesto sociale di produzione del poema epico pisano è molto diverso dal testo dei Mi-
racula ma la logica letteraria che porta l’autore a non esplicitare la sua autorialità è la stessa. 



709  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

(1113-1115), il marchese Corrado (anni Venti), mai oltre. Il riferimento 
post quem più sicuro è costituito dalla menzione del vescovato di Cre-
scenzio (1133-1137). Non viene menzionato il suo successore Odalmario 
(1137-1146)23. Dalla menzione di Crescenzio non si capisce, tuttavia, se il 
vescovo fosse ancora vivo o morto al momento della redazione del testo. 
Vero è che gli eventi per i quali viene menzionato il presule – la guarigione 
di un’ossessa di Poppiano – sono collocati poco tempo dopo («tempore 
paulo ante preterito») l’assedio del castello di Bolgheri da parte del mar-
chese Corrado, che sappiamo essere del 112824. Sarebbe quindi possibile 
immaginarli all’inizio del vescovato di Crescenzio e rimarrebbe aperta la 
possibilità che il testo sia stato scritto ancora vivo il vescovo: in questo 
caso, entro il 1137, ma non si può dire con certezza.

Altri elementi interni consentono di evidenziare che l’inizio degli anni 
Trenta costituisce, effettivamente, la soglia della narrazione. Si tratta di 
capire a quale distanza di tempo rispetto a questa soglia vada collocato 
il nostro testo. Se guardiamo ai personaggi citati nei Miracula, possiamo 
notare che l’orizzonte sociale è costituito da individui che, nel momento 
in cui si svolgevano gli eventi che li vedono protagonisti, avevano raggiun-
to una certa maturità ed erano nel pieno della loro attività nella Toscana 
del tempo. Al momento della redazione del testo, tuttavia, erano già mor-
ti. Così i pisani Alcherio, della famiglia consolare degli Anfossi, e Stram-
bo, dell’importante famiglia dei Baldovinaschi, che sappiamo dalle fonti 
morti all’inizio degli anni Trenta – quindi prima dell’inizio dell’episcopa-
to di Crescenzio25. Lo stesso possiamo dire di Ugo di Guido, della fami-
glia dei Gherardeschi26 e Gualfredo de Pichena, di un’importante famiglia 
del volterrano27. Unica eccezione in questo quadro è il pisano Vernaccio, 
identificabile con l’omonimo esponente della famiglia dei Sismondi, atte-

23  Ceccarelli Lemut, Cronotassi dei vescovi di Volterra, pp. 45-7.
24  Per questi eventi vd. R. Davidsohn, Storia di Firenze, Firenze 1956, pp. 601-8.
25  Sugli Anfossi e su questo personaggio vd. M. L. Ceccarelli Lemut, Una famiglia di 

giuristi e amatori pisani del XII secolo: gli Anfossi, «Bollettino Storico Pisano», 61, 1992, pp. 
83-94. Sui Baldovinaschi, invece, manca ancora uno studio aggiornato. Si può fare riferi-
mento, per i dati, al lavoro di R. Tinè, I discendenti del “senior” Stefano: i Baldovinaschi nella 
Pisa dei secoli XI-XIII, tesi di laurea, Università di Pisa, rel. Mauro Ronzani, a.a. 1996/1997.

26  Ceccarelli Lemut, Il lodo tra i conti Gherardeschi, p. 22, tav. II.
27  Già morto nel 1133. Vd. in proposito Paganelli, «Infra nostrum episcopatum et comi-

tatum», n. 42.



710  Alberto Cotza

stato nelle fonti pisane fino al 1159 (già morto nel 1164)28. Questo giovane 
personaggio è ricordato nel nostro testo nell’episodio di Alcherio perché 
riceve, dallo stesso Alcherio, l’incarico di guidare una nave. Difficile iden-
tificare il pisano Ranieri «gubernator navis» tra i numerosi Ranieri attesta-
ti nelle famiglie di un certo rilievo sociale.

È evidente l’intento di preservare la memoria di una stagione del mo-
nastero appena conclusasi e ritenuta significativa – quella del primo tren-
tennio del XII secolo. Non siamo in grado stabilire una datazione precisa 
ma la familiarità con cui ci riferisce a circostanze e persone fa di questo 
racconto una sorta di impressione di un passato prossimo. Collocherem-
mo quindi il testo non molto dopo la metà degli anni Trenta. Forse, come 
diceva il Fortunio, negli anni Quaranta. Ci troviamo di fronte a un testo 
scritto in prossimità dei fatti narrati. E quindi: quale funzionalità aveva 
questa ‘fotografia’ del passato prossimo? Cioè perché i monaci scrissero 
questo testo?

Ritengo che la puntigliosità con cui ci si riferisce agli eventi ma, soprat-
tutto, ai personaggi (anche a quelli anonimi, dei quali tuttavia sono sem-
pre esplicitati i luoghi di provenienza, cioè le comunità di appartenenza) 
avesse una duplice funzione memoriale. Da un lato, era utile per il mona-
stero preservare il legame cultuale che lo univa ai personaggi e alla comu-
nità menzionate. Questi soggetti, infatti, erano stati in un passato vicino 
destinatari dei miracoli di santi e avevano fatto al monastero donazioni di 
beni per ringraziarli del miracolo, come ci racconta lo stesso testo: soprat-
tutto oggetti votivi che ricordavano in qualche modo il miracolo. I monaci 
volevano investire su questa relazione, ravvivandola nel presente attraver-
so la memoria dell’accaduto. Il cenobio costruiva in questo modo una sua 
rete di fedeli, sulla quale poteva contare nel futuro. Per i miracolati, ovvero 
per i loro discendenti, il fatto di essere ricordati nei miracoli di Giusto e 
Clemente poteva anche essere un elemento di prestigio e di memorializza-
zione; ma per il monastero era un modo per ancorare la sua presenza nella 
società. Purtroppo, non abbiamo altre fonti che ci raccontino la forma as-

28  Sui Sismondi vd. M. Ronzani, La “casa di Gontolino”: origine, sviluppo genealogico e 
attività pubblica della famiglia dei Sismondi fino ai primi decenni del Duecento, «Bolletti-
no Storico Pisano», 74, 2005, pp. 503-22. Inoltre, A. Puglia, L’origine delle famiglie pisane 
Sismondi e Casalberti. Due documenti inediti dell’Archivio di Stato di Lucca e dell’Archivio 
Capitolare di Pisa riguardanti Guinizo e Alberto socii del vescovo Daiberto, «Bollettino Sto-
rico Pisano», 66, 1997, pp. 83-104.



711  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

sunta da queste relazioni nel corso del tempo, ma una ricerca sistematica 
sulla storia del monastero di Giusto e Clemente ancora manca.

Dall’altro, gli eventi e i personaggi menzionati erano la prova del potere 
dei santi – e proprio per questo era importante menzionare personaggi 
e fatti noti. A questo proposito, si notino i frequenti riferimenti alla me-
moria condivisa dei fatti, una memoria che è sempre recente e talvolta 
rivitalizzata da oggetti votivi lasciati dai fedeli come ringraziamento ai 
santi. Questi oggetti, al momento della scrittura del testo, dovevano essere 
ancora custoditi nel monastero, segno materiale della veridicità di quanto 
scritto. Così, ad esempio, fece un valdelsano che, «ai tempi della persecu-
zione saracena, quando quel popolo numeroso e barbaro espulse i fedeli 
di Cristo dal sacrosanto sepolcro dove fu posto il nostro Salvatore» (cioè ai 
tempi della prima crociata), recatosi in pellegrinaggio a Gerusalemme, fu 
catturato dai Musulmani e poi liberato grazie all’intercessione di Giusto e 
Clemente. Costui, passando da Bisanzio durante il viaggio di ritorno, ac-
quistò una tavoletta dipinta («tabella graphice satis depicta»), che depose 
nel monastero «pro tanti beneficii memoria» e che ancora doveva trovarsi 
lì. Con ancor più chiarezza, parole simili troviamo al termine del racconto 
del miracolo dell’ossessa di Poppiano di cui abbiamo già riferito. Si legge: 
«non vi è nulla di cui dubitare di una così solida e chiara testimonianza, 
perché la stessa donna adornò la basilica dei santi confessori di Cristo con 
moltissimi doni e, finché rimase in vita, era solita visitarla in modo pio e 
santo». Ognuno poteva vedere quello che i miracoli avevano prodotto e 
nessuno poteva dubitarne.

4.  Il contesto dei Miracula 

Ma perché fu necessario allestire un progetto memoriale di questo tipo? 
Cioè perché il monastero mise per iscritto i molteplici legami che lo univa-
no alla società volterrana e toscana dell’epoca e volle dare prova della poten-
za dei miracoli di Giusto e Clemente? Anche a una prima lettura del testo, 
non è difficile notare che il cenobio e i suoi monaci figurano nei Miracula 
come il vero centro della diocesi volterrana. Questa centralità si esplica sia 
nella capacità di compiere miracoli – guarigioni o liberazioni di prigionieri 
– per i quali nessun altro, nella città di Volterra, era riuscito a intercedere. 
Ma anche rispetto all’intero scenario toscano, che costituisce il principale 
panorama in cui agiscono Giusto e Clemente, si nota un più marcato prota-
gonismo dei due santi volterrani rispetto ai loro ‘colleghi’ di altre sedi.



712  Alberto Cotza

Significativi, a questo proposito, sono alcuni passaggi, come quello, che 
ho già avuto modo di citare, dell’ossessa di Poppiano e che ora possia-
mo presentare più in dettaglio. Poppiano, in Val di Pesa, si trovava nella 
diocesi di Firenze. Ci viveva Bellenda, una donna che aveva poco latte 
per nutrire sua figlia. Convinta da una perfida vicina, eseguì un rituale 
che avrebbe dovuto esserle di giovamento ma che, al contrario, ebbe un 
effetto inatteso: la donna, infatti, venne presa dal demonio. Dapprima due 
sacerdoti del luogo provarono a portarla in chiesa, senza risultati. Il dia-
volo, infatti, opponeva resistenza e, interrogato sul perché avesse preso la 
donna, rispose: «In questo tempo ci sono molti uomini blasfemi, spergiu-
ri, adulteri, fornicatori, invidiosi, litigiosi, detrattori, sacrileghi, ladri, as-
sassini, usurai, frodatori, avari, corruttori della giustizia e così quasi tutto 
il genere umano marcisce in scelleratezze di questo tipo, come le bestie 
nel loro sterco». Atterriti dalle parole del diavolo, gli uomini di Poppiano 
indissero subito un digiuno triduano per redimere i loro peccati e decisero 
infine di portare la donna al cospetto delle reliquie di Zanobi – quindi a 
Firenze, nella cattedrale. L’esito non fu quello sperato. La donna, infatti, 
rimase preda del demonio e i due sacerdoti che all’inizio avevano provato 
a portarla in chiesa decisero infine di portarla a Volterra, presso San Giu-
sto e Clemente. Era il giorno della festa dei due santi (5 giugno) e nella 
basilica si trovava il vescovo insieme ai canonici della cattedrale («venera-
bili canonicorum corona illum comitante») per le consuete celebrazioni. 
Tuttavia, la festa dei santi fu celebrata con difficoltà: il diavolo, infatti, si 
comportava come a imitare o irridere coloro che pregavano. Infine, fu la 
sola ininterrotta preghiera dei monaci, durata ben undici giorni, a liberare 
la donna, che poté tornare a Poppiano.

Tutto il racconto dell’ossessa di Poppiano è strutturato a mo’ di climax 
per mettere in rilievo l’importanza dei monaci, ultimi di una catena di 
tentativi di soluzione che non aveva prodotto risultati: dapprima i sacer-
doti nella piccola Poppiano, in seguito Zanobi di Firenze e infine vediamo 
l’intervento del vescovo e dei canonici di Volterra, ma è solo la preghiera 
dei monaci a consentire la liberazione della donna. Analoghi sono i rac-
conti dei miracolati che provengono da tutta la Tuscia: così, ad esempio, 
una madre aveva provato a portare la figlia cieca un po’ da tutte le parti 
(«aliis in provinciis») per provare a risolvere il problema. Tuttavia, solo 
quando giunse a Volterra alla figlia fu restituita la vista. Di quest’ultima 
donna non viene precisata la provenienza – unica eccezione del racconto. 
Ma i miracolati vengono praticamente da quasi tutte le principali diocesi 
della Tuscia, salvo Arezzo. Come abbiamo visto, particolarmente presenti 



713  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

sono i Pisani, che di frequente ottengono miracoli grazie all’intercessione 
di Giusto e Clemente. Non è difficile ricollegare questa particolare presen-
za pisana al legame che aveva unito Pisa e Volterra negli anni di Ruggero, 
vescovo di Volterra almeno dal maggio 1103, diventato anche arcivescovo 
di Pisa (dal 1122) fino alla morte (1132)29. 

Ma ancor più rilievo bisogna dare ad alcuni passi che ci consentono di 
agganciare la redazione di questo testo con il contesto di conflittualità in 
cui si trovarono i vescovi di Volterra negli anni Trenta e nel quale i mo-
naci si inserirono di peso per far valere il loro ruolo. Abbiamo già notato 
che, a un certo punto, viene citato Ugo di Guido. Costui è l’esponente 
principale, nei primi anni del XII secolo, del ramo dei Gherardeschi di-
sceso dal Guido I vissuto nella prima metà dell’XI secolo. Nell’episodio 
che lo riguarda, Ugo di Guido si rende colpevole dell’imprigionamento di 
Guglielmo, un prete di Serena, liberato grazie all’intervento dei soliti Giu-
sto e Clemente30. Nel mettere in rilievo il ruolo negativo di Ugo di Guido e 
il favore mostrato dai santi confessori nei confronti di Serena, i Miracula 
riflettono l’opposizione tra il vescovo Crescenzio e lo stesso Ugo di Guido 
a proposito del possesso di alcuni castelli nella diocesi di Volterra (tra cui 
proprio quello di Serena), cui si pose fine con un lodo arbitrale nel 1133, 
nel quale giurarono i figli di Ugo di Guido – Guido, Tedice, Pepo e Mona-
co31. Nel lodo intervennero, peraltro, anche gli esponenti degli altri rami 
dei Gherardeschi, come i discendenti del ramo di Gherardo, che avevano 
uno dei loro centri di potere nel castello di Bolgheri. Anche questo castello 
ricorre nel nostro testo perché, assediato dal marchese Corrado, fu spo-
gliato dei suoi abitanti portati a Siena. Anche questi ultimi furono libera-
ti grazie all’intervento dei santi Giusto e Clemente, cui rimasero sempre 
fedeli, e non grazie a coloro a cui sarebbe spettata la liberazione, cioè gli 
stessi Gherardeschi, di cui si tace ogni possibile coinvolgimento. Questa 
concentrazione sui Gherardeschi e sui luoghi del loro dominio è davvero 

29  M. L. Ceccarelli Lemut, Ruggero, vescovo di Volterra e arcivescovo di Pisa all’inizio del 
XII secolo, in Studi di storia offerti a Michele Luzzati, a cura di S. P. P. Scalfati, A. Veronese, 
Pisa 2009, pp. 53-71.

30  Serena era un monastero fondato dai Gherardeschi in Valdimerse, sul quale vd. M. L. 
Ceccarelli Lemut, I conti Gherardeschi e le origini del monastero di S. Maria di Serena, in 
Nobiltà e chiesa del medioevo e altri saggi. Scritti in onore di Gerd G. Tellenbach, a cura di C. 
Violante, Roma 1993, pp. 45-75.

31  Sul lodo Ceccarelli Lemut, Il lodo tra i conti Gherardeschi e il vescovo di Volterra.



714  Alberto Cotza

significativa perché proprio le contese sui castelli della diocesi tra il vesco-
vo e questa famiglia rappresentavano, per la chiesa di Volterra attorno alla 
metà del XII secolo, uno dei principali problemi ancora aperti per la città.

Il monastero rivendicava la sua posizione di centro della diocesi volter-
rana perché proprio i miracoli dei santi consentivano un intervento diret-
to sui castelli. Quanto detto ci consente di apprezzare, peraltro, una novità 
rispetto alla situazione che abbiamo descritto per l’XI secolo: la comunità 
monastica, pur rimanendo strettamente legata ai vescovi, aveva acquisito 
una sua dimensione autonoma all’interno della città. Ne fu causa, pro-
babilmente, anche l’insediamento della congregazione camaldolese, che 
proprio in quegli anni stava normando le forme di relazione tra mona-
steri e vescovi. In ogni caso, Giusto e Clemente figurano nel nostro testo 
come i rappresentanti della città al suo esterno, uno dei cardini dell’ordine 
politico-liturgico della città. 

Ritengo, tuttavia, che i Miracula non intendessero semplicemente dare 
un generico rilievo politico-religioso al monastero di Giusto e Clemente 
ma che essi fossero un tassello di un progetto più ampio. Quanto leggiamo 
nei Miracula rifletteva, infatti, una vera e propria aspirazione del mona-
stero al riconoscimento istituzionale come contitolare della diocesi volter-
rana – un progetto mai realizzatosi ma che fu tentato negli anni di scrit-
tura del testo. Quali sono le fonti che ci consentono di avanzare questa 
proposta? Negli archivi volterrani sono conservati due diplomi carolingi, 
copiati nel XII secolo, sostanzialmente genuini nel contenuto, ma inter-
polati nella dedicazione dell’episcopio volterrano. Mi riferisco ai diplomi 
di Ludovico il Pio e Lotario, datati rispettivamente all’821 e all’84532. En-
trambi i diplomi sono indirizzati alla sede vescovile «que est constructa 
in honore beate dei genitricis semperque virginis Marie et sancti Iusti». 
Questa intitolazione è del tutto eccezionale e non si ritrova in altri diplo-
mi. Essa è riconoscibile, più che come prodotto autentico dell’età caro-
lingia, come il risultato del lavoro dei monaci di Giusto e Clemente, che 
vollero legittimare la loro centralità nell’assetto ecclesiastico volterrano 
attraverso una immaginaria antica intitolazione della diocesi ‘ritrovata’ in 
due antichi e prestigiosi precetti imperiali. D’altra parte, il richiamo all’età 
carolingia non era casuale: come sappiamo dagli studi di Vocino, questa 
età si caratterizzò soprattutto per il rinnovato ruolo delle reliquie – at-

32  I diplomi sono editi rispettivamente in MGH, DD LdF, 2/1, n. 199, pp. 492-3; MGH, 
DD. Lo. I, n. 93, pp. 228-9.



715  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

traverso inventiones e translationes – nella competizione politica locale e, 
nella Volterra del XII secolo, era proprio l’età carolingia a essere il punto 
di riferimento del passato al quale ancorarsi per cercare una legittimazio-
ne nel presente33. L’aspirazione del monastero rifletteva il protagonismo 
che i due fondatori avrebbero voluto assegnarli nell’XI secolo, cioè una 
sorta di polo religioso altrettanto importante quanto la cattedrale. Questo 
progetto iniziale non si era mai realizzato e negli anni Trenta e Quaranta 
i monaci si ‘inventarono’ un’antica intitolazione a San Giusto. Con ogni 
probabilità, la redazione dei diplomi e quella dei Miracula furono conte-
stuali, due facce della stessa medaglia, e servirono a rilanciare il culto di 
Giusto e Clemente in un momento in cui la cattedrale e i canonici sembra-
vano definitivamente affermati: non dobbiamo dimenticare, infatti, che 
vi era stata, non molto tempo prima, nel 1120, la solenne consacrazione 
della cattedrale di Santa Maria da parte di Callisto II, un momento pubbli-
co che doveva aver messo in ombra la desiderata centralità della comunità 
monastica34.

Siamo peraltro in grado di apprezzare la reazione dei canonici della cat-
tedrale a questa fuga in avanti dei monaci. Mentre il diploma di Lotario 
è conservato nell’archivio vescovile, quello di Ludovico – ovvero il più 
antico – si trova tra le carte della canonica. Questa collocazione potrebbe 
apparire dissonante rispetto agli intenti del documento ma ha una sua 
spiegazione. L’iniziativa dei monaci di elevare la dignità di san Giusto 
accostando il suo nome a quello di santa Maria, infatti, non passò inos-
servata in città e di lì a poco i canonici della cattedrale maturarono una 
loro strategia di rivendicazione volta a valorizzare il santo della loro isti-
tuzione. Come è già stato notato dagli studiosi, le testimonianze di un 
rinnovato culto di Ottaviano, il santo a cui era intitolata la canonica, sono 
relativamente tarde35. La prima in ordine di tempo è quella dell’Ordo of-

33  Di Vocino soprattutto G. Vocino, Under the aegis of the saints. Hagiography and pow-
er in early Carolingian northern Italy, «Early Medieval Europe», 22, 2014, pp. 26-52. Vd. 
anche Id., Le traslazioni di reliquie in età carolingia (fine VIII-IX secolo): uno studio com-
parativo, «Rivista di Storia e Letteratura Religiosa», 44/2, 2008, pp. 193-240 e Id., Santi e 
luoghi santi al servizio della politica carolingia (774-877): Vitae e Passiones del regno italico 
nel contesto europeo, Tesi di Dottorato, Università Ca’ Foscari Venezia, 2010.

34  Sulla consacrazione della cattedrale di Volterra ci informano le lettere callistiane. Vd. 
P. F. Kehr, Italia Pontificia, Berolini 1908, p. 287, nn. 1, 2.

35  Puglia, Dedicazioni e culto dei santi a Volterra, pp. 221 e sgg.



716  Alberto Cotza

ficiorum della cattedrale, l’opera scritta dall’arciprete Ugo su richiesta dei 
canonici: «l’ordine degli uffici della chiesa volterrana, che la stessa osserva 
per l’intero anno, voi [sc. i canonici] voleste avere riassunto in un libro, 
come buoni figli che dalla dottrina e dal rituale della vostra chiesa volter-
rana non volete né dovete discordare»36. In questo testo vengono indicati 
i termini precisi della liturgia in onore di Ottaviano ma c’è anche qualche 
notizia in più relativa al santo. L’opera, tra l’altro, è datata: 1161. Prima 
di questa data, le testimonianze relative al culto di Ottaviano si riducono 
a una: la menzione della sepoltura di Ottaviano presso il duomo di Santa 
Maria in un diploma originale di Ludovico II datato 85137.

Ora, se leggiamo il testo dell’Ordo officiorum, apprendiamo che Giusto 
e Clemente erano arrivati a Volterra come soci di Ottaviano per liberare 
la città dalla rabbia vandalica. Il fatto che Giusto e Clemente fossero soci 
di Ottaviano non è riferito nella vita di Giusto e Clemente. Ciò natural-
mente, pur preservando un ruolo d’onore alla coppia di santi confessori, 
ne diminuiva il rilievo nello scenario volterrano. Apprendiamo poi anche 
che il corpo di Ottaviano si trovava a Volterra da quando esso vi fu por-
tato – non si dice da dove – dal vescovo Andrea «cum universo clero et 
populo civitatis». Questo evento viene collocato da Ugo nell’820 «et ab illo 
tempore usque nunc sunt anni transacti trecenti quadraginta et unus»38.

Il vescovo Andrea è attestato a Volterra dall’845 (quando succedette al 
predecessore Pietro, attestato fino all’844) all’851 e non è possibile, per 
questo motivo, che la traslazione sia attribuibile a lui. Ciò ha portato al-
cuni studiosi a ipotizzare l’esistenza di un primo vescovo Andrea, che 
avrebbe governato la chiesa attorno all’820, ma gli studi recenti hanno 
smentito questa possibilità39. Mi sembra, però, che alla notizia data da 
Ugo vada comunque trovata una spiegazione perché la precisione con 
cui viene riportata la data della traslazione non lascia dubbi sul fatto che 
l’arciprete volesse comunicarci che fosse avvenuta proprio allora. Perché, 
quindi? La ricostruzione che abbiamo proposto consente di dire che Ugo, 
che probabilmente leggeva nell’archivio della canonica la copia del diplo-

36  L’edizione commentata di questo testo è De sancti Hugonis actis liturgicis, a cura di 
M. Bocci, Firenze 1984.

37  MGH, DD Lu II, n. 2, pp. 69-71.
38  Il passo relativo alla festività dedicata a Ottaviano si trova in De sancti Hugonis, pp. 

193-4.
39  Ceccarelli Lemut, Cronotassi dei vescovi di Volterra, pp. 29-30 e n. 25.



717  I Miracula di Giusto e Clemente, Volterra e la Tuscia tra XI e XII secolo

ma con l’intitolazione dell’episcopato a san Giusto di cui abbiamo detto 
sopra, volesse anticipare la più antica attestazione del corpo di Ottaviano 
presso il duomo di Santa Maria all’820, di modo che quella del diploma di 
Ludovico II dell’851 non fosse la prima. Se fosse rimasto solo il diploma 
di Ludovico II a ‘provare’ la presenza del corpo di Ottaviano a Volterra, 
quest’ultima sarebbe stata documentata solo dopo i diplomi di Ludovico 
il Pio (821) e Lotario (845) dove erano contenute le intitolazioni a San 
Giusto. 

L’anticipo di un anno rispetto al diploma di Ludovico il Pio consentiva 
di presentare l’assetto cultuale della diocesi di Volterra in modo nuovo. Si 
creava, infatti, una situazione in cui la «domus» di Santa Maria era, anzi-
tutto, la chiesa in cui era custodito da moltissimo tempo il corpo di Otta-
viano. I suoi due «socii», Giusto e Clemente, avevano sì un posto di rilievo 
all’interno della chiesa volterrana, ma erano meno importanti perché il 
loro culto si era sviluppato successivamente rispetto al periodo in cui i do-
cumenti attestavano quello di Ottaviano. In ogni caso, il rilancio del culto 
di quest’ultimo, della sua festa e della sua liturgia assicurò alla canonica, 
da quel momento in poi, la centralità che riteneva che le spettasse; mentre 
la titolatura dell’episcopio a san Giusto rimase una cosa isolata nel testo di 
due antichi diplomi che nessuno avrebbe più visto.

5.  Conclusioni 

Il primo manoscritto che conserva la vita di Ottaviano è di XIV seco-
lo – il famoso Pluteo Laurenziano 20.6, oggetto degli studi di Antonella 
Degl’Innocenti40. Ma probabilmente le basi per la rielaborazione della vita 
di questo santo furono poste proprio negli anni dell’arciprete Ugo. L’ope-
razione agiografica era solo il riflesso di un problema politico-ecclesiastico 
tutto interno alla diocesi volterrana, che si trascinava dalla prima metà 
dell’XI secolo.

L’investimento su Giusto e Clemente da parte di Gunfredo e Guido ne-
gli anni Trenta e Quaranta dell’XI secolo era giustificato dalla situazione 
di passaggio che stava affrontando la Volterra del tempo. Qualcosa di si-
mile era accaduto in altre città toscane qualche decennio prima – a Firen-
ze, che sembra essere un caso particolarmente vicino a quello volterrano, 

40  A. Degl’Innocenti, Un leggendario fiorentino del XIV secolo, Firenze 1999.



718  Alberto Cotza

nel 1018. E anche a Volterra, come a Firenze, questo Eigenkloster vescovile 
fu pensato per avere un ruolo politico-liturgico che andava oltre quello 
di semplice ricetto di monaci: sia per la ricca dotazione patrimoniale che 
per l’investimento sulle reliquie e sui testi agiografici ci troviamo di fronte 
alla creazione di un polo di religiosità centrale, che aspirava a una digni-
tà simile a quella della cattedrale. I canonici della cattedrale percepirono 
questa fondazione come una minaccia.

La tensione interna alla chiesa volterrana tra monaci e canonici si ri-
solse, peraltro, molto tardi ed ebbe un momento di riacutizzazione ne-
gli anni Trenta del XII secolo. I sogni di comprimarietà dei monaci di 
Giusto e Clemente erano ancora vivi e, anche se era ormai impossibile 
essere un centro di religiosità alternativo alla cattedrale – che da poco era 
stata consacrata da Callisto II –, i monaci investirono sul loro prestigio 
attraverso il recupero degli antichi diplomi carolingi, che traducevano la 
comprimarietà in una effettiva contitolarità istituzionale: la cattedrale era 
anche di san Giusto e i monaci che custodivano il corpo di questo santo 
meritavano un posto di rilievo nello scenario cultuale cittadino. Proprio 
allora furono scritti i Miracoli e, poco dopo, i canonici rilanciarono il culto 
di Ottaviano attraverso la redazione dell’Ordo officiorum, nel quale furono 
inserite informazioni tratte da falsi diplomi. In conclusione, per quello 
che abbiamo potuto ricostruire dei secoli XI e XII, la promozione dei santi 
di cui abbiamo trattato in queste pagine non era correlata alla costruzio-
ne di patronati cittadini. Era, piuttosto, il riflesso simbolico delle tensioni 
politiche che agitarono la chiesa volterrana nei secoli XI e XII. Solo nella 
Volterra duecentesca, quando queste tensioni si erano affievolite, Giusto e 
Clemente potevano figurare all’interno di un santorale cittadino unitario 
e condiviso.




