
La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali. 
Questioni filologiche e storico-artistiche di un 
monumento delfico
Eva Falaschi

Tra le offerte votive che popolavano il santuario di Apollo a Delfi, una 
delle più famose per gli eventi storici che celebrava era la Palma dell’Euri-
medonte. Il monumento venne dedicato dagli Ateniesi sulla terrazza del 
tempio di Apollo a Delfi (fig. 1, n. 420; fig. 5) all’indomani della battaglia 
dell’Eurimedonte1, avvenuta nel 470/69 o 466/65 a.C. e conclusasi con la 
vittoria dei Greci, guidati dagli Ateniesi e dal loro comandante Cimone2: 
la battaglia segnò la definitiva vittoria sui Persiani. 

Da un punto di vista archeologico, della Palma rimane solo la fondazio-
ne, ma le fonti letterarie di I-II secolo d.C., in particolare Plutarco e Pau-
sania, forniscono una descrizione dettagliata del monumento, permetten-
done una ricostruzione e, soprattutto, fornendo elementi importanti per 
lo studio della sua ricezione in epoca imperiale.

Le testimonianze di Plutarco e Pausania, benché distanti dall’erezione 
del monumento, risultano molto rilevanti da un punto di vista storico, 
archeologico e storico-artistico perché entrambi gli autori frequentarono 
Delfi quando ancora la Palma si ergeva nel santuario. Ben noto è, infatti, 
il legame di Plutarco con il santuario, dove fu a lungo sacerdote a cavallo 
tra I e II secolo d.C.3. Per quanto la figura di Pausania risulti più sfuggente, 
sappiamo che visitò Delfi circa un cinquantennio più tardi, lasciando nel 

  Questo contributo presenta i risultati delle ricerche condotte nell’ambito del progetto 
Giovani Ricercatori 2015 ​Digging with books in hand. New approaches to the use of literary 
sources in the study of an archaeological site, finanziato dalla Scuola Normale Superiore di 
Pisa. Ringrazio, oltre agli anonimi revisori di questo articolo, le colleghe e amiche Laura 
Carrara e Chiara Meccariello per i molti e stimolanti confronti. 

1  Paus. 10, 15, 4.
2  Sulla datazione della battaglia vd., con ulteriore bibliografia, Zaccarini 2014, in part. 

nota 1. 
3  Vd. da ultimo Hirsch-Luipold 2021. 



588  Eva Falaschi

libro X della Periegesi una lunga descrizione del luogo e delle sue offerte 
votive. Pertanto, i due autori hanno la possibilità di unire, nei loro reso-
conti, informazioni autoptiche e notizie tratte da fonti letterarie. 

Plutarco menziona tre volte il monumento, di cui due più estesamente. 
Nella Vita di Nicia, raccontando la spedizione siciliana di Atene del 415 
a.C., ricorda una serie di segni che avevano presagito la sconfitta ateniese, 
e tra questi menziona un episodio legato alla Palma dell’Eurimedonte4:

ἐν δὲ Δελφοῖς Παλλάδιον ἕστηκε χρυσοῦν ἐπὶ φοίνικος χαλκοῦ βεβηκός, ἀνάθημα 
τῆς πόλεως ἀπὸ τῶν Μηδικῶν ἀριστείων· τοῦτ’ ἔκοπτον ἐφ’ ἡμέρας πολλὰς 
προσπετόμενοι κόρακες, καὶ τὸν καρπὸν ὄντα χρυσοῦν τοῦ φοίνικος ἀπέτρωγον 
καὶ κατέβαλλον. οἱ δὲ ταῦτα μὲν ἔφασαν εἶναι Δελφῶν πλάσματα, πεπεισμένων 
ὑπὸ Συρακουσίων.

A Delfi si innalza un Palladio dorato, che si erge su una palma di bronzo, offerta 
della città (sc. Atene) col bottino delle gesta compiute contro i Medi. Alcuni corvi, 
volando per molti giorni intorno a questa, la beccavano, staccavano il frutto della 
palma, che era d’oro, e lo facevano cadere. Alcuni dissero che questa era un’in-
venzione dei Delfi, convinti dai Siracusani. 

Plutarco ricorda il medesimo episodio nel De Pythiae oraculis, all’inter-
no di una conversazione sulla divinazione, durante la quale uno dei par-
tecipanti elenca vari prodigi avvenuti a Delfi in occasione di eventi storici 
importanti5:

ἐν δὲ τοῖς Σικελικοῖς τῶν Ἀθηναίων ἀτυχήμασιν αἵ τε χρυσαῖ τοῦ φοίνικος 
ἀπέρρεον βάλανοι, καὶ τὴν ἀσπίδα τοῦ Παλλαδίου κόρακες περιέκοπτον. 

In occasione del disastro siciliano degli Ateniesi, dalla palma si staccavano i dat-
teri d’oro e i corvi asportavano6 lo scudo dal Palladio.

Pausania, invece, racconta la sua visita del santuario delfico e della Pal-

4  Plut. Nic. 13, 5 (ed. Ziegler 1964; traduzione dell’autrice).
5  Plut. Pyth. or. 397f (ed. Sieveking, Gärtner 1997; traduzione dell’autrice). A questi 

passi si aggiunga anche Plut. Quaest. conv. 724b (infra), dove Plutarco menziona la Palma 
dell’Eurimedonte in un discorso dedicato alla palma come premio della vittoria.

6  Sul significato del verbo περιέκοπτον vd. infra.



589  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

ma dell’Eurimedonte. Come in una sorta di flashback7, il periegeta ritrae 
sé stesso di fronte al monumento, descrivendo impressioni e pensieri, e 
forse anche alludendo in maniera implicita alla discussione che ha avuto 
con chi lo accompagnava nella visita8:

τὸν δὲ φοίνικα ἀνέθεσαν Ἀθηναῖοι τὸν χαλκοῦν, καὶ αὐτὸν καὶ Ἀθηνᾶς ἄγαλμα 
ἐπίχρυσον ἐπὶ τῷ φοίνικι, ἀπὸ ἔργων ὧν ἐπ’ Εὐρυμέδοντι ἐν ἡμέρᾳ τῇ αὐτῇ τὸ μὲν 
πεζῇ, τὸ δὲ ναυσὶν ἐν τῷ ποταμῷ κατώρθωσαν. τούτου τοῦ ἀγάλματος ἐνιαχοῦ τὸν 
ἐπ’ αὐτῷ χρυσὸν ἐθεώμην λελυμασμένον. ἐγὼ μὲν δὴ τὸ ἔγκλημα ἐς κακούργους 
τε ἦγον καὶ φῶρας ἀνθρώπους· Κλειτόδημος δέ, ὁπόσοι τὰ Ἀθηναίων ἐπιχώρια 
ἔγραψαν ὁ ἀρχαιότατος, οὗτος ἐν τῷ λόγῳ φησὶ τῷ Ἀττικῷ, ὅτε Ἀθηναῖοι 
παρεσκευάζοντο ἐπὶ Σικελίᾳ τὸν στόλον, ὡς ἔθνος τι ἄπειρον κοράκων κατῆρε 
τότε ἐς Δελφούς, καὶ περιέκοπτόν τε τοῦ ἀγάλματος τούτου καὶ ἀπέρρησσον τοῖς 
ῥάμφεσιν ἀπ’ αὐτοῦ τὸν χρυσόν· λέγει δὲ καὶ ὡς τὸ δόρυ καὶ τὰς γλαῦκας καὶ ὅσος 
καρπὸς ἐπὶ τῷ φοίνικι ἐπεποίητο ἐς μίμησιν τῆς ὀπώρας, κατακλάσαιεν καὶ ταῦτα 
οἱ κόρακες. Ἀθηναίοις μὲν δὴ καὶ ἄλλα σημεῖα μὴ ἐκπλεῦσαι σφᾶς ἀπαγορεύοντα 
ἐς Σικελίαν διηγήσατο ὁ Κλειτόδημος.

E la palma di bronzo la dedicarono gli Ateniesi; la eressero, sia questa che una 
statua dorata di Atena sulla palma, col bottino derivato dalle imprese all’Eurime-
donte, compiute nello stesso giorno, l’una di terra, l’altra conseguita con le navi 
in uno scontro fluviale. Ho potuto vedere che in qualche punto di questa statua 
la doratura che la ricopriva è danneggiata. Io ne riconducevo certo la responsabi-
lità a malfattori e ladri; ma Clitodemo, il più antico degli scrittori di storia locale 
attica, nella sua Storia attica dice che, quando gli Ateniesi stavano preparando 
la spedizione in Sicilia, un immenso stormo di corvi piombò allora su Delfi, e 
non solo asportavano <…> di questa statua9 ma ne staccavano anche l’oro con i 
becchi. Clitodemo dice inoltre che la lancia, le civette e i frutti, che erano stati rap-
presentati sulla palma per imitare la stagione del raccolto, anche tutto questo fu 
spezzato dai corvi. Che gli Ateniesi ebbero anche altri segnali che li dissuadevano 
dal navigare alla volta della Sicilia lo ha raccontato Clitodemo.

7  Sulle forme narratologiche adottate da Pausania e sull’uso della prima persona vd. 
Daux 1936, pp. 185-6; Akujärvi 2005; Pretzler 2007, passim, in part. pp. 16-8. Sulle 
guide di Pausania vd. Jones 2001; Falaschi 2021, pp. 75-102 con ulteriore bibliografia. 

8  Paus. 10, 15, 4-6 (ed. Bultrighini - Torelli 2017; traduzione dell’autrice).
9  Per i problemi posti da questa frase, vd. infra. 



590  Eva Falaschi

Per comprendere a fondo queste fonti nella prospettiva della ricezione 
è utile prima ripercorrere gli studi sulla possibile ricostruzione della Pal-
ma e sul suo inquadramento nel santuario delfico, in relazione anche al 
clima politico che portò all’erezione del monumento. Successivamente, si 
analizzerà l’eredità del monumento nelle fonti imperiali, sia dal punto di 
vista dei valori a questo attribuiti che delle tecniche ecfrastiche utilizzate 
da Plutarco e Pausania. Il confronto tra i due autori permetterà di eviden-
ziare peculiarità linguistiche di ciascuno e possibili problemi testuali che 
coinvolgono la descrizione della statua di Atena.

1.  Ricostruzione del monumento

La conoscenza archeologica della Palma dell’Eurimedonte è limitata alla 
sola fondazione (figg. 2-4), identificata da Pierre Amandry vicino al mo-
numento di Prusa II di Bitinia (fig. 1, n. 524), ma al momento ricoperta e 
non più visibile (fig. 5). Si tratta di una fondazione quadrangolare in bloc-
chi di tufo e conglomerato con grappe a T, i cui lati dell’assisa superiore 
misurano 2,08 m (lati nord e ovest), 2,65 m (lato sud) e 2,55 m (lato est); 
al centro è presente il foro, di 0,38 m di diametro, che accoglieva il perno 
con cui era ancorata la palma (figg. 2-3)10. 

Sulla base delle descrizioni fornite da Plutarco e Pausania si può afferma-
re che il monumento era costituito da una palma in bronzo (Plut. Nic. ἐπὶ 
φοίνικος χαλκοῦ; Paus. φοίνικα … τὸν χαλκοῦν) con datteri d’oro (Plut. 
Pyth. or. χρυσαῖ τοῦ φοίνικος … βάλανοι; Plut. Nic. τὸν καρπὸν ὄντα 
χρυσοῦν τοῦ φοίνικος; Paus. καρπὸς ἐπὶ τῷ φοίνικι), su cui poggiava una 
statua dorata di Atena (Plut. Pyth. or. τοῦ Παλλαδίου; Plut. Nic. Παλλάδιον 
ἕστηκε χρυσοῦν; Paus. Ἀθηνᾶς ἄγαλμα ἐπίχρυσον)11, con lancia (Paus. τὸ 

10  Amandry 1947 e 1954; Bommelaer - Laroche 2015, pp. 221-2; Castoldi 2014, 
pp. 51-2. Il sistema di ancoraggio risulta simile a quello della palma di Nicia a Delo, cfr. 
Bultrighini - Torelli 2017, p. 342.

11  Sulle vecchie ipotesi di collocazione della statua vd. Schober 1931, col. 99. Per esem-
pio, Böttiger (1856, p. 212) riteneva che «vor dem Stamme unter den Zweigen stand das 
Bild der bewaffneten Athena selbst». L’uso di ἐπὶ da parte di Pausania (ἐπὶ τῷ φοίνικι) e 
Plutarco (Παλλάδιον ἕστηκε χρυσοῦν ἐπὶ φοίνικος χαλκοῦ βεβηκός), in quest’ultimo caso 
peraltro introdotto dal participio perfetto βεβηκός, non lascia dubbi sul fatto che la statua 
di Atena si trovasse sopra la palma, che quindi fungeva da sostegno. La tipologia di monu-



591  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

δόρυ) e scudo (Plut. Pyth. or. τὴν ἀσπίδα); erano presenti anche alcune 
civette (Paus. τὰς γλαῦκας). Il monumento doveva essere accompagnato 
da un’iscrizione, che forse le descrizioni di Pausania e di Plutarco in parte 
riecheggiano12. Non è invece possibile stabilire in che misura l’epigramma 
riportato da Diodoro Siculo, relativo a una dedica fatta dagli Ateniesi in 
seguito alla vittoria per terra e per mare di Cimone a Cipro e all’Eurimen-
donte, debba essere effettivamente ricollegato alla Palma eretta a Delfi13.

Sebbene il monumento venga correntemente chiamato Palma dell’Euri-
medonte, questo nome, che tende a enfatizzare il valore della palma come 
elemento di vittoria14, non è attestato nelle fonti antiche, le quali pongono 
piuttosto l’attenzione sulla statua di Atena. La palma, per quanto porta-
trice di precisi significati, costituiva in effetti il sostegno su cui si ergeva la 
parte più importante dell’offerta votiva, ovvero la statua di Atena. Ciò ri-
sulta molto chiaro nella Vita di Nicia, dove Plutarco pone l’enfasi proprio 
sulla statua di Atena, mentre la palma è descritta come supporto di questa 
(Παλλάδιον ἕστηκε χρυσοῦν ἐπὶ φοίνικος χαλκοῦ βεβηκός).

Lo schema utilizzato per l’Atena era quello della Promachos con lancia 
e scudo in mano, immagine adatta a celebrare una vittoria quale quella 
dell’Eurimedonte. In entrambe le citazioni Plutarco chiama la statua Pal-
ladio, alludendo probabilmente alla presa di Troia, spesso comparata nella 
propaganda ateniese con la vittoria sui Persiani15. Da un punto di vista sti-
listico, tuttavia, non è chiaro se il termine possa anche alludere all’aspetto 
della statua, come richiamo all’antico Palladio ateniese, e indicarne dun-
que il carattere arcaizzante e xoaniforme, come avviene nell’Ilioupersis del 
pittore di Kleophrades. Rimane, infatti, anche la possibilità che la statua 
di Atena fosse stata realizzata secondo lo stile cosiddetto severo, diffuso 
all’epoca dell’erezione del monumento. Per di più, agli occhi di Plutarco 

mento è ben nota a Delfi da esempi coevi quali il tripode di Platea e quelli dei Dinomenidi, 
vd. infra.

12  Vd. infra.
13  D.S. 11, 62, 3. Sull’epigramma e sul suo rapporto con la Palma dell’Eurimedonte vd. 

Oldfather 1946, p. 286 nota 3; Gauer 1969, p. 105 nota 487; Schröder 1990, p. 171; 
Haillet 2001, p. 163; Green 2006, p. 128 nota 233. Su Diodoro come fonte della battaglia 
dell’Eurimedonte vd. Zaccarini 2014.

14  Su questo valore della palma vd. infra. 
15  Vd. infra. Sul Palladio vd., con precedente bibliografia, Demargne 1984, pp. 965-74; 

Harrison 1996, p. 27; Shapiro 1992, p. 48; Prescendi 2000; Meyer 2005, p. 284 nota 42.



592  Eva Falaschi

tale stile poteva apparire comunque abbastanza arcaico da giustificare il 
suo utilizzo del nome Palladio come allusione, in generale, all’antichità 
della statua16. L’utilizzo del termine ἄγαλμα da parte di Pausania non aiuta 
a chiarire la questione, dal momento che la parola in questo caso indica 
la statua di una divinità, con possibile allusione al dono, in quanto offerta 
votiva, e alla gioia che questo procura, e forse anche al luccichio prodotto 
dall’oro17. Anche considerando l’ipotesi che il termine venisse impiegato 
già nel IV secolo a.C. dalla fonte di Pausania, Clitodemo, le conclusioni 
non potrebbero essere diverse18. L’Atena della Palma deve comunque es-
sere messa in relazione da un punto di vista figurativo con le altre raffigu-
razioni della dea dedicate a Delfi negli stessi anni, in particolare la statua 
della base di Maratona all’inizio della via Sacra e il Palladio troiano dipin-
to da Polignoto nella Ilioupersis della Lesche degli Cnidi19.

La statua di Atena era dorata e non d’oro20, come è chiaro in Pausania 
(Ἀθηνᾶς ἄγαλμα ἐπίχρυσον; τὸν ἐπ’ αὐτῷ χρυσὸν). Sarebbe altrimenti 
incomprensibile come il periegeta potesse ricondurre i danneggiamenti 
riscontrati sulla doratura all’azione dei corvi; proprio questo fatto sugge-
risce piuttosto che le foglie d’oro fossero sottili e potessero essere staccate 
con facilità21. A ciò si aggiunga che l’aggettivo χρύσεος utilizzato da Plu-
tarco (Nic. Παλλάδιον ... χρυσοῦν) può assumere anche il significato di 
dorato22. La lancia e lo scudo, facendo parte della statua, dovevano essere 

16  Castoldi 2014, p. 57. 
17  Sull’uso del termine ἄγαλμα vd. Schubart 1866; Bloesch 1943; Kerényi 1962, pp. 

170-1; Dugast et al. 2021, in part. pp. 41-76 e, su Pausania, pp. 25-7 e 66-9.
18  Clitodemo è probabilmente anche la fonte di Plutarco (vd. infra): per questo è neces-

sario considerare la possibilità, comunque non verificabile, che l’attidografo utilizzasse per 
la statua di Atena non solo il termine ἄγαλμα, ma anche il nome Palladio. Ciò non cambie-
rebbe, tuttavia, le riflessioni qui esposte a proposito dello stile della statua. 

19  Di Cesare 2015, p. 191. 
20  Jacquemin 1999, p. 166. Invece Kreuzer 2010a, p. 140: «ein goldenes oder vergol-

detes Palladion». 
21  Già Courbin (1973, p. 167) sottolineava come il danneggiamento da parte dei corvi 

fosse «la preuve que le métal n’était pas très épais». Sulla tecnica di doratura delle statue 
vd., con ulteriore bibliografia, Lapatin 2001, pp. 7 e 19-21; Ampolo 2008, pp. 368-9; La-
patin 2015, pp. 30-4; Faedo 2020 (sulle statue in marmo).

22  Schröder 1990, p. 171. Per i significati degli aggettivi che indicano manufatti in oro 
vd., in particolare, Ampolo 2008; Lapatin 2015, p. 43 nota 33.



593  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

anch’essi dorati, mentre i datteri erano d’oro o dorati, a seconda di come 
si voglia intendere l’aggettivo χρύσεος usato da Plutarco (Pyth. or. χρυσαῖ 
τοῦ φοίνικος … βάλανοι; Nic. τὸν καρπὸν ὄντα χρυσοῦν τοῦ φοίνικος)23.

Le civette erano più di una, visto l’uso del plurale in Pausania, ed è pro-
babile che, in quanto attributo di Atena e simbolo della città di Atene, 
fossero anch’esse dorate24. La loro posizione sul monumento non è chiara. 
Considerando che Atena probabilmente portava lo scudo e la lancia in 
mano, si può escludere che tenesse una civetta in mano25. Di scarso aiu-
to sono le fonti letterarie o documentarie che ricordano statue di Atena 
con civetta26, tra cui il passo dell’Olimpico di Dione Crisostomo relativo 
a un’Atena di Fidia27 e gli inventari del tesoro di Atena28: risulta infatti 

23  Per esempio, Deonna (1951a, p. 174) parla di «fruits d’or», mentre Bommelaire - 
Laroche (2015, p. 221) di «dattes … dorées», così come Montel 2006, p. 4.

24  Così anche Bommelaire - Laroche (2015, p. 221) e Montel (2006, p. 4). General-
mente gli studiosi non si esprimono su questo particolare.

25  Come esempi di questo tipo vd. e.g. l’Athena Elgin (460-450 a.C., Metropolitan Mu-
seum 50.11.1, cfr. Bendinelli 1959, pp. 49-50; Groothand 1968, pp. 43-4; Meyer 2017, 
p. 153 nota 1184 e figg. 281-3) o l’analoga statuetta di Atena (450 a.C.) del The Walter 
Museum (inv. 54.766, cfr. Meyer 2017, p. 153 nota 1184). 

26  Aristoph. Av. 514-6 con relativi scoli, cfr. Kreuzer 2010a, p. 142 nota 36; Aristoph. 
Eq. 1093; Auson. Mos. 308-310; Hsch. s.v. γλαύξ ἐν πόλει, cfr. Schmidt 1858 e Latte - 
Cunningham 2018. Sulle interpretazioni di questi passi in relazione a rappresentazioni 
di Atena vd., con relativa bibliografia, Overbeck 1868, p. 123; Dunbar 1995, pp. 351-4; 
Davison 2009, vol. 2, p. 741; Ventrella 2017, pp. 160-1. 

27  D.Chr. 12, 6-7. Vari studiosi hanno riferito il passo all’Athena Parthenos, proponendo 
di collocare la civetta ai piedi della dea (Amelung 1908, pp. 188-91) oppure sulla guancera 
dell’elmo (Liegle 1952, pp. 414-5; Fink 1956; Bendinelli 1959; Russell 1992, p. 165; 
contra Leipen 1971, pp. 40-1). Altri hanno ricostruito la civetta come statua a sé stante 
posta su un pilastro a fianco dell’Athena Polias (Frickenhaus 1908, pp. 23-4, seguito da 
Pottier 1908, pp. 547-8; contra Herington 1955, p. 23 nota 3). Herbig (1959) ha invece 
ritenuto che non se ne potesse dedurre la posizione, cfr. anche Leipen 1971, pp. 40-41. Da-
vison (2009, vol. 2, pp. 740-1), al contrario, considera la possibilità che si tratti della civetta 
di Ictino menzionata da Ausonio (Mos. 308-10). Infine, Ventrella (2017, pp. 161-2) ha 
proposto di identificare la statua menzionata da Dione con l’Athena Promachos, la quale, 
secondo la ricostruzione di Groothand (1968, pp. 50-1) terrebbe in mano una civetta 
invece di una Nike.

28  IG II2, 1424a, col. III, l. 364 (datazione: 369/8 a.C., IG online; «shortly after 368/7 BC», 



594  Eva Falaschi

difficile ricondurre questi documenti a specifiche statue e ricostruire la 
posizione dei volatili. Sulla base delle diverse iconografie di Atena con ci-
vetta29 si può, invece, ipotizzare che le civette si potessero poggiare sullo 
scudo di Atena30, sulla punta della lancia31, o ancora sull’elmo32. Un’altra 
possibilità potrebbe essere sulla spalla della dea, come da alcuni ipotizzato 
per l’Atena Polias, la quale tuttavia non era armata33. Se invece le civette 

Romano 1980, p. 45; 371/0 a.C., Harris 1995, p. 209, n. 20). L’iscrizione descrive gli or-
namenti indossati dalla statua di Atena Polias, tra cui una civetta d’oro. Vd. Frickenhaus 
1908 (civetta su un pilastro accanto alla dea oppure, su suggerimento di Dörpfeld, sulla 
spalliera del trono della dea); Herington 1955, p. 23 nota 3 (civetta sulla spalla di Atena, 
in quanto la statua è descritta dalla testa ai piedi e la civetta viene nominata tra le collane e 
l’egida); Groothand 1968, p. 37; Romano 1980, pp. 42-57, in part. 46; Harris 1995, pp. 
219-20; Nick 2002, pp. 142-5; Kreuzer 2010a, pp. 124-5 (civetta sulla spalla o sulla mano 
della dea); Meyer 2017, pp. 16-23, 147-55 (civetta sulla spalla). 

29  Per una esaustiva bibliografia sulle raffigurazioni della civetta nell’arte greca, in rap-
porto ad Atena e Atene, vd. Groothand 1968; Stupperich 1980; Schauenburg 1985, p. 
52 nota 59; Kreuzer 2010a; Muscolino 2014, p. 123 nota 4; Meyer 2017, pp. 152 sgg., 
166-8 e passim.

30  La civetta compare e.g. sull’orlo dello scudo imbracciato dalla dea stante e armata 
su un’anfora di Berlino della metà del VI secolo a.C. (Antikensammlung F1698, BAPD 
310314, Pfhul 1923, fig. 277; Jongkees 1952, p. 29) e su un’anfora panatenaica databile 
al 540-535 a.C. (Metropolitan Museum 1989.281.89; BAPD 42104; cfr. Kreuzer 2010a, p. 
130, cui si rimanda per ulteriori esempi coevi). Compare, invece, sull’orlo dello scudo di 
Atena poggiato a terra su una lekythos ateniese (Atene, Nat. Mus. 1138 (CC959); BAPD 
7877; cfr. Haspels 1936, tav. 47.2; Bendinelli 1959, p. 45). È improbabile, invece, che 
Pausania faccia riferimento per le civette della Palma dell’Eurimedonte all’episema sullo 
scudo di Atena (cfr. Bendinelli 1959, p. 44; Kreuzer 2010a, pp. 129-30), dal momento 
che parla di civette spezzate (κατακλάσαιεν) dai corvi.

31  E.g. Haspels 1936, p. 255, n. 33; Schauenburg 1985, p. 58 nota 112.
32  La civetta è raffigurata appollaiata sulla guancera dell’elmo di Atena su un medaglio-

ne d’oro di metà IV secolo a.C. (Hermitage K.O.5) proveniente dal tumulo di Kul-Oba e 
ritenuto una riproduzione della testa dell’Athena Parthenos, cfr. Liegle 1952, pp. 414-5; 
Fink 1956, p. 90; Bendinelli 1959, pp. 40-1 e 53; Leipen 1971, pp. 10-1, Davison 2009, 
vol. 2, p. 741; Kreuzer 2010a, p. 142 nota 137; Lapatin 2015, p. 59, Pl. 19. Vd. anche il 
medaglione in terracotta al Royal Ontario Museum (inv. 919.5.52, cfr. Davison 2009, vol. 
2, pp. 740-1; Kreuzer 2010a, p. 142 nota 137).

33  Vd. supra.



595  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

poggiavano sulla palma34, potevano stare sulla chioma dell’albero35 o forse 
ai piedi della statua36. Sembra improbabile, considerata la struttura e la 
statica del monumento, che fossero su pilastrini ai lati della dea, per essere 
più visibili dal basso37. 

L’utilizzo della palma come sostegno in un’offerta così imponente do-
veva apparire originale a questa altezza cronologica38. Infatti, la palma 
di bronzo dedicata nel VII secolo a.C. da Cipselo nel Tesoro dei Corinzi 
a Delfi, e che secondo alcuni portava un cratere39, doveva avere piccole 
dimensioni, intorno agli 0,80 m, ed essere realizzata con la tecnica degli 
sphyrelata40. Anche la presenza di Atena sulla sommità appare originale 
rispetto sia alla palma di Cipselo che a quella più tardi dedicata a Delo da 
Nicia in occasione della sua coregia, probabilmente nel 417 a.C.41. 

Si è discusso a lungo su come dovesse apparire la palma, se stilizzata42 
o simile al vero. Questa seconda ipotesi sembra la più plausibile: le fon-
dazioni del monumento, superiori ai due metri per lato, sono compatibili 
con questa ricostruzione, e il foro centrale di 0,38 m (figg. 2-3) lascia sup-
porre che il fusto della pianta potesse avere anche dimensioni maggiori; 

34  Così Jacobsthal 1927, p. 95. 
35  La civetta appare poggiata su piante, e.g., su un’anfora di inizio V secolo a.C. (Va-

ticano, Museo Gregoriano Etrusco G23; BAPD 303071; cfr. Kreuzer 2010a, p. 126); su 
un’olpe datata al primo decennio del V secolo a.C., con civetta poggiata su una voluta (ra-
moscello stilizzato?) a fianco di un’Atena Promachos (Malibu, Getty Museum 86.AE.129; 
BAPD 21465; cfr. Kreuzer 2010a, p. 127). Per ulteriori confronti vd. anche Groothand 
1968, p. 38; Kreuzer 2010a, p. 130 e passim. 

36  La civetta compare ai piedi della dea e.g. in una statuetta, datata al 220-230 a.C., con-
siderata riproduzione dell’Athena Parthenos (Davison 2009, vol. 1, pp. 186-7 (cat. n. 6.34) 
e vol. 2, p. 741, con precedente bibliografia) e su gemme di epoca romana, cfr. Stupperich 
1980, nn. 12-14.

37  Per la civetta poggiata su un pilastro cfr. Kreuzer 2010a, p. 127.
38  Amandry 1954, pp. 313-4; Stähler 1989, pp. 307-8; Miller 1997, p. 39; Kreuzer 

2010a, p. 140.
39  Harrison 1977, p. 160; Castoldi 2014, p. 46.
40  Plut. Pyth. or. 399e-400d; Quaest. conv. 724b; Sept. Sap. 163f-164a. Vd. Deonna 

1951a e 1951b; Jacquemin 1999, p. 179; Bommelaer - Laroche 2015, pp. 180-1; Dubbini 
2012, pp. 63-4; Castoldi 2014, pp. 44-51. 

41  Plut. Nic. 3, 7-8, vd. Amandry 1954, p. 308; Courbin 1973; Castoldi 2014, pp. 58-9.
42  Di questo parere, per esempio, Jacobsthal 1927, p. 95.



596  Eva Falaschi

inoltre, secondo Pausania la doratura dei datteri indicava che questi era-
no maturi (ἐς μίμησιν τῆς ὀπώρας) e il prodigio stesso dei corvi si basa 
sull’idea che questi siano stati ingannati dal realismo dei frutti43. Il tronco 
doveva essere lavorato a rilievo, per rendere le guaine delle foglie cadute; 
le foglie basali, ricurve verso il basso e pennate, dovevano essere fatte con 
lamine di bronzo e i frutti, disposti a grappoli, dovevano scendere sotto 
le foglie; entrambi, foglie e frutti, erano probabilmente disposti per privi-
legiare la visione della statua di Atena, che sostituiva le foglie superiori44. 

Da un punto di vista tecnico, la palma deve essere stata realizzata con 
il metodo della cera persa a fusione cava, in più parti saldate tra loro: ciò 
garantiva la possibilità di raggiungere dimensioni notevoli45. A partire da 
queste considerazioni tecniche, dalla dimensione delle fondazioni del mo-
numento, superiori ai due metri per lato, e dal diametro del foro di allog-
gio del perno con cui era ancorata la palma (0,38 m), si può concludere 
che il monumento doveva risultare imponente. Un confronto utile può 
essere fornito dal meglio noto tripode di Platea (fig. 1, n. 407), realizza-
to nel decennio precedente: la colonna serpentiforme, ancora conservata 
per 5,34 m e con un diametro massimo di 0,60 m, sorreggeva un tripode 
d’oro e doveva raggiunge, compresi la base e il tripode, ca. 9 m46 (fig. 6). 
Analogamente, la colonna di sinistra che sorreggeva l’offerta di Gelone 
(base A) nel monumento dei Dinomenidi (fig. 1, n. 518) aveva un dia-
metro di ca. 0,95 m e poggiava su una base circolare del diametro di ca. 
1,76 m, a sua volta poggiata su un plinto quadrato di ca. 1,90 m per lato: 
secondo le attuali ricostruzioni, doveva raggiungere un’altezza intorno ai 
10 m47 (fig. 6). È possibile, dunque, che anche la Palma dell’Eurimedonte 
raggiungesse queste dimensioni, con base e fusto della palma intorno ai 7 
metri e la statua di Atena di poco superiore al vero. Considerata la statica 

43  Schober 1931, col. 99; Amandry 1954, pp. 313-4; Courbin 1973, p. 167; Kreuzer 
2010a, p. 140; Trampedach 2011, p. 34; Castoldi 2014, pp. 52-8; Bultrighini - Torel-
li 2017, p. 342; Valtierra Lacalle 2022, pp. 162-3. Contra Deonna 1951a, p. 175. Sul 
naturalismo della pianta vd. infra.

44  Castoldi 2014, p. 57. Castoldi menziona la lekythos di Xenophantos (cfr. Franks 
2009) e i frammenti bronzei dall’Heraion di Samo, interpretabili come rami di palma, come 
possibile confronto per l’aspetto della pianta. 

45  Castoldi 2014, pp. 52-3.
46  Gauer 1968, pp. 78-81; Laroche 1989; Bommelaer - Laroche 2015, pp. 194-6.
47  Amandry 1987, pp. 84-90; Bommelaer - Laroche 2015, pp. 225-7.



597  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

dell’opera e la stretta vicinanza con i monumenti limitrofi aggiunti succes-
sivamente, la chioma della pianta non poteva eccedere di troppo i limiti 
delle fondazioni, a meno che non fosse stata ridotta sui lati nel tempo48. 
Il monumento, dunque, svettava sulla terrazza del tempio, dominando 
l’ingresso a quest’ultimo dal lato nord-est, e doveva risultare imponente, 
nonché visibile da lontano, grazie anche al luccichio dell’oro. 

2.  La Palma dell’Eurimedonte nel contesto del santuario di Delfi: la dedica 
del monumento

La Palma dell’Eurimedonte rappresentava, nella sua struttura, il pro-
gramma politico di Atene. Se da un lato la palma era legata al luogo di 
nascita di Apollo, Delo, ed era strettamente connessa col dio49, dall’altro 
la scelta di questo albero aveva anche un significato politico, in quanto 
allusione, tramite la sua connessione col santuario di Apollo a Delo, alla 
Lega delio-attica50. 

A questo si aggiunge il significato della palma come simbolo dell’Orien-
te, su cui gli Ateniesi avevano trionfato51. In particolare, l’oro di cui erano 

48  Si ricordi che la palma di Nicia a Delo venne buttata giù dai venti, cfr. Plut. Nic. 3, 8.
49  Già in Hom. Od. VI, 162-163 la palma è connessa con Apollo e il suo santuario delio. 

Plutarco stesso (Quaest. conv. 724b) sottolinea il legame di questa pianta col dio, cfr. infra. 
Su tale legame vd. anche Torelli 2002; Kreuzer 2010a, p. 140; Castoldi 2014, pp. 42-4 
e 52. In relazione alla Palma dell’Eurimedonte, vd., tra gli altri, Jacobsthal 1927, p. 95; 
Amandry 1954, p. 314; Gauer 1968, p. 106; Jacquemin 1994, p. 193; Jacquemin 1999, 
p. 179; Harrison 1996, p. 27; Jacquemin 2000, p. 167; Trampedach 2011, pp. 34-5; 
Bultrighini - Torelli 2017, pp. 342-3; Nussbaum 2021, p. 486; Valtierra Lacalle 
2022, pp. 154-6.

50  Amandry 1954, pp. 314-5; Carena - Manfredini - Piccirilli 1990, pp. 244-5, che 
sottolinea anche il legame della palma con Teseo; Bommelaer - Laroche 2015, p. 222; 
Harrison 1996, p. 27; Montel 2006, pp. 4-5; Morison 2007, F 10; Castoldi 2014, p. 52 
(con riferimento al legame della palma con Teseo); Valtierra Lacalle 2022, pp. 157-61. 

51  Amandry 1954, p. 314; Stähler 1989, pp. 309-17; De Angelis 1996, p. 143, il quale 
ritiene che la palma alluda anche, tramite il suo nome (phoinix), alla flotta fenicia; Miller 
1997, p. 39; Torelli 2002; Kreuzer 2010a, pp. 140-1; Castoldi 2014, pp. 41 e 52; Bul-
trighini - Torelli 2017, pp. 342-3; Nussbaum 2021, p. 486; Schröder 2020, p. 151; 
contra Jacobsthal 1927, p. 95. Per la rappresentazione della palma in un paesaggio ri-



598  Eva Falaschi

fatti i datteri metteva in rilievo i frutti rispetto alle altre parti della pianta, 
sottolineando che non si trattava della palma greca, che non dava un frutto 
commestibile, ma di quella orientale, che produceva frutti dolci e che giun-
gevano a piena maturazione52. I datteri comunicavano anche un valore di 
abbondanza e prosperità, fondamentale nel messaggio politico di Atene.

La statua di Atena sulla sommità della palma simboleggiava il ruolo di 
Atene come guida della Lega delio-attica, nonché la sua supremazia nella 
battaglia53. Se effettivamente nel realizzare la statua ci fosse stato l’intento 
di riprendere il Palladio54, si dovrebbe considerare questa scelta come al-
lusione a Troia e, dunque, a un’altra celebre vittoria greca sull’oriente55. Il 
legame del monumento con Atene era sottolineato anche dalla presenza 
delle civette, simbolo della città56. Per di più, la produzione ceramica e 
monetale coeva alle guerre persiane mostra l’utilizzo dell’immagine della 
civetta in opposizione ai Persiani, in contesti che richiamano la sconfitta 
di questi ultimi57. Si raccontava anche che, in occasione della battaglia di 
Salamina, una civetta avesse volato sopra le navi ateniesi, infondendo ai 
combattenti il coraggio e la fiducia dell’appoggio di Atena58. Nella Palma 

conoscibile come ‘orientale’, ma connesso anche con Apollo, su un vaso realizzato da un 
Ateniese nel IV secolo a.C., vd. il caso della lekythos di Xenophantos, cfr. Franks 2009. 
Al contrario Wilamowitz (1893, p. 292 nota 6) considerava la palma solo un elemento 
artistico, cfr. anche Schober 1931, p. 100. 

52  Sulla connessione della palma da dattero con l’Oriente, in opposizione alla palma gre-
ca, cfr. Thphr. HP 2, 2, 10 e 3, 3, 5, e Plut. Quaest. conv. 723c-d e 724e (infra). Si è anche 
ritenuto che i datteri d’oro fossero un’allusione al periodo in cui si era combattuta la batta-
glia dell’Eurimedonte, cfr. Duncker apud Busolt 1897, p. 144. Altri studiosi, poco convin-
centemente, hanno preferito vedervi solo un elemento artistico, cfr. Wilamowitz 1893, p. 
292 nota 6; Busolt 1897, p. 144. Sulla verisimiglianza dei datteri, vd. infra.

53  Kasper-Butz 1990, p. 175. Sulla rappresentazione di Atena vittoriosa sui barbari, vd. 
Hölscher 1973, p. 61.

54  Vd. supra.
55  Così Gauer 1968, pp. 106-7; Kasper-Butz 1990, p. 175; Shapiro 1992, p. 48; Har-

rison 1996, p. 27; Kreuzer 2010a, pp. 140-1; Schröder 2020, p. 151.
56  A partire dal VI secolo a.C. la civetta è presente anche sulle monete di Atene, cf. Shear 

1933; Jongkees 1952; Lippold 1952, p. 93; Schauenburg 1985, p. 52 e nota 60; Kreuzer 
2010a, pp. 131-2; Kreuzer 2010b. 

57  Kreuzer 2010a, pp. 138-9.
58  Plut. Them. 12.1. Vd. Kasper-Butz 1990, p. 175; Kreuzer 2010a, p. 141. 



599  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

dell’Eurimedonte, dunque, le civette enfatizzano l’aspetto combattivo di 
Atena e Atene59.

Il luogo scelto per l’erezione della Palma appare molto significativo 
nella topografia del santuario di Delfi (fig. 1, n. 420; fig. 5), trattandosi 
dell’ingresso alla terrazza del tempio di Apollo, in un’area quasi adiacente 
al podio del tempio stesso. La zona, che in epoca ellenistica e imperiale ap-
pariva affollata di monumenti, era all’epoca più libera ma comunque già 
occupata da alcune famose offerte votive quali i tripodi dei Dinomenidi 
(fig. 1, n. 518; fig. 6), eretti per celebrare le vittorie dei tiranni siracusani60. 
La posizione, dunque, ribadiva l’importanza del monumento61.

Le fonti antiche non pongono la Palma dell’Eurimedonte in diretta con-
nessione con Cimone e la sua attività politica e monumentale, ad Atene e 
Delfi, successiva alle sue vittorie sui Persiani. Tuttavia, appare logico inse-
rire il monumento, destinato a celebrare uno dei successi più importanti 
di Cimone, nel contesto di questa propaganda politica. In tal senso, la Pal-
ma non rimane un monumento isolato nel panorama delfico, ma si pone 
in dialogo con numerose altre offerte legate alle vittorie sui persiani62. In 
particolare, gli Ateniesi dedicarono all’inizio della via Sacra una base per 
commemorare la battaglia di Maratona, raffigurante Atena, Apollo, Mil-
ziade e gli eroi eponimi ateniesi: il monumento, a cui aveva lavorato Fidia 
e che celebrava la figura di Milziade, viene generalmente connesso con 
la fase di supremazia cimoniana in seguito all’ostracismo di Temistocle 
e alla vittoria dell’Eurimedonte e risulta dunque più o meno coevo alla 
Palma, sebbene non sia possibile stabilire la cronologia reciproca dei due 
monumenti63. Molto discussi da un punto di vista cronologico sono, in-
vece, il Tesoro degli Ateniesi e l’annessa base di Maratona, che comun-
que risultano precedenti all’erezione della Palma64. Sempre per celebrare 

59  Kreuzer 2010a, p. 142.
60  Krumeich 1991; Bommelaer, Laroche 2015, pp. 225-8; Jacquemin 1999, nn. 

446-7; Privitera 2003; Adornato 2005; Palazzo 2017.
61  Amandry 1954, pp. 310-1; Kreuzer 2010a, p. 140. 
62  Per una lista completa delle offerte votive delfiche legate alle guerre persiane vd. 

Gauer 1968; Jacquemin 1999, pp. 84 e 251.
63  Paus. 10, 10, 1-2. Bommelaer 1998, pp. 538-42; Bommelaer - Laroche 2015, p. 135; 

Di Cesare 2015, p. 190.
64  Amandry 1998; Jacquemin - Laroche 2012, pp. 85-94; Bommelaer - Laroche 

2015, pp. 159-64; Di Cesare 2015, p. 190 e nota 235.



600  Eva Falaschi

la battaglia del 490 a.C., gli Ateniesi posero degli scudi d’oro nell’epistilio 
del tempio65. Infine, viene ricollegata alle guerre persiane anche la dedi-
ca della Stoà degli Ateniesi (fig. 1, n. 313)66: in particolare, Amandry ha 
connesso la battaglia navale menzionata nell’iscrizione di dedica con le 
vittorie di Cimone a Micale e Sesto nel 479/8 a.C.67. L’intera via Sacra era, 
dunque, costellata di monumenti che celebravano le imprese di Atene e, 
in via diretta o indiretta, la famiglia di Cimone: la Palma dell’Eurimedonte 
era uno di questi. 

Tra le dediche dei Greci per le vittorie persiane, invece, è opportuno 
ricordare, per la loro connessione con Atene e per prossimità topografica 
con la Palma, il tripode di Platea, che si ergeva lungo la via Sacra, appena 
prima dell’ingresso sulla terrazza del tempio (fig. 1, n. 407; fig. 6)68 e, sem-
pre nella stessa area, l’Apollo di Salamina69. 

Anche la Lesche degli Cnidi era probabilmente connessa con la vittoria 
dell’Eurimedonte. Innalzata tra gli anni Settanta e Sessanta del V secolo 
a.C. nella zona più alta del santuario, era decorata con le pitture di Po-
lignoto di Taso, raffiguranti, non a caso, la guerra di Troia e la discesa 
nell’Ade di Odisseo70. Sebbene offerta degli Cnidi, la dedica e il suo pro-
gramma pittorico furono ampiamente influenzati da Atene71. Le due of-
ferte, la Palma e la Lesche, non devono essere viste solo in connessione 
storica tra loro, in quanto innalzate nello stesso periodo per celebrare la 
medesima vittoria e un legame politico, ma probabilmente anche in una 
connessione visiva: se non dall’interno della Lesche stessa, che secondo le 
più recenti ricostruzioni di Anne Jacquemin e Didier Laroche non avreb-
be avuto sul lato sud finestre rivolte verso il tempio di Apollo, almeno 
dalla strada che conduceva a questa e dallo spazio esterno all’edificio era 

65  Paus. 10, 19, 4.
66  Vd., con precedente bibliografia, Bommelaer 1993, pp. 33-6; Bommelaer - Laro-

che 2015, pp. 175-7.
67  Amandry 1953, pp. 104-17 e Amandry 1978, pp. 582-6.
68  Hdt. 9, 81; Thuc. 1, 132; D.S. 11, 33; Paus. 10, 13, 9. Vd. Laroche 1989; Bommelaer 

- Laroche 2015, pp. 194-6.
69  Hdt. 8, 121-2; Paus. 10, 14, 5-6. Bommelaer - Laroche 2015, pp. 198-9.
70  Paus. 10, 25, 1 - 31,12. Sulla Lesche degli Cnidi vd., con ulteriore bibliografia, Kebric 

1983; Stansbury-O’Donnell 1989 e 1990; Cousin 2000; Jacquemin, Laroche 2012, pp. 
94-105; Bommelaer, Laroche 2015, pp. 246-7.

71  Di Cesare 2015, pp. 185-7.



601  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

certamente possibile vedere la Palma dell’Eurimedonte, che con la sua al-
tezza svettava isolata e luccicante accanto al tempio di Apollo. 

La battaglia dell’Eurimedonte rappresentò un momento importante 
nella storia (e nella storiografia) della Grecia e di Atene. La sua immediata 
risonanza è oggi visibile non solo nei monumenti delfici o nella politica 
edilizia cimoniana ad Atene72, ma anche in forme più dissacranti di cele-
brazione della vittoria come il cosiddetto Vaso dell’Eurimedonte, un’oi-
nochoe attica a figure rosse della metà degli anni Sessanta del V secolo 
a.C.73. Da un punto di vista storiografico, invece, i racconti più dettagliati 
della battaglia giungono da fonti di epoca tardo ellenistica e imperiale, 
basate su resoconti di IV secolo a.C.74: ciò testimonia a partire da quest’ul-
timo periodo, un nuovo interesse per la battaglia all’Eurimedonte e per 
Cimone come modelli di un passato idealizzato e simboli di concordia 
panellenica75.

Alla luce di questo quadro storico e della proposta di ricostruzione del-
la Palma, è possibile adesso procedere all’analisi della fortuna del monu-
mento in epoca imperiale, ponendo l’attenzione sui valori attribuiti alla 
Palma in questo nuovo contesto storico e sulle tecniche ecfrastiche usate 
dai testimoni. Ciò porterà a riflettere, da un punto di vista metodologi-
co, sul modo in cui possano essere utilizzate fonti letterarie più tarde per 
comprendere monumenti eretti molti secoli prima. 

3.  Il prodigio dei corvi e il racconto di Clitodemo: tra religione, eredità let-
teraria e stato di conservazione del monumento

Sia nel racconto di Plutarco che in quello di Pausania, il prodigio dei 
corvi assume un ruolo centrale, che induce a porre l’attenzione sul valo-
re religioso della Palma in quanto offerta votiva dedicata dagli Ateniesi 
ad Apollo. Il significato metaforico del presagio è ovvio: in occasione di 
una delle più grandi sconfitte nella storia ateniese, uno stormo di corvi 
danneggiò il monumento, staccando i frutti della palma (ovvero la parte 

72  Vd. da ultimo, Di Cesare 2015.
73  Llewellyn-Jones 2017 con precedente bibliografia.
74  P.Oxy 1610; D.S. 11, 60-2; Plut. Cim. 12, 5 - 13, 6.
75  Zaccarini 2014, p. 184.



602  Eva Falaschi

nobile della pianta) e privando, in maniera assai significativa, la statua di 
Atena, simbolo della città stessa, delle sue armi di difesa76. 

Il discorso religioso è al centro della menzione del monumento nel De 
Pythiae oraculis: Plutarco oppone il punto di vista epicureo su divinazione 
e presagi a quello stoico, con l’intento di sottolineare le esagerazioni di 
entrambe le filosofie, pur propendendo per la seconda. La sacralità delle 
offerte votive in quanto appartenenti al dio e presenti nel luogo da lui abi-
tato viene ribadita e costituisce un nodo importante dell’intero scritto77. 
Il valore religioso del monumento viene ribadito da Plutarco nella Vita 
di Nicia, nonostante l’impostazione più storica del racconto. Infine, viene 
affermato anche da Pausania, il quale mette in discussione la sua prima 
impressione alla vista del monumento (ovvero che i danneggiamenti fos-
sero stati causati da malfattori), basata sulle sue conoscenze storiche78, per 
aderire alla versione del prodigio. 

Strettamente connesso col prodigio e con il valore religioso della Palma 
è, nelle fonti, lo stato di conservazione del monumento in epoca imperiale. 
Pausania afferma esplicitamente di aver trovato danneggiata la doratura 
della statua di Atena, mentre riporta gli altri danneggiamenti (la caduta di 
datteri, lancia, civette e, come vedremo nel prossimo capitolo, probabil-
mente dello scudo) come resoconto di Clitodemo a proposito dell’even-
to del 415 a.C. Pertanto, non possiamo dire con certezza se questi danni 
trovassero riscontro, tutti o in parte, nello stato di conservazione dell’o-
pera nel II secolo d.C.79. Il fatto che Pausania non noti discrepanze tra il 
resoconto di Clitodemo e lo stato dell’opera ai suoi giorni non può essere 

76  Per la connessione dei corvi con Apollo, cfr. Plut. Pyth or. 400a e 405d. Vd. Deonna 
1951a, p. 174; Schröder 1990, p. 171, con ulteriore bibliografia; Lacroix 1992, p. 170. Vd. 
anche Trampedach 2011, p. 36.

77  Vd. Falaschi 2020. 
78  Come giustamente ha ipotizzato Jacoby (FGrHist 323 F 10, Text, p. 68), il riferimento 

ai malfattori è una probabile allusione alle famose razzie subite dal santuario delfico, di cui 
Pausania stesso parla, prima citando la presa del santuario da parte dei Focesi guidati da 
Filomelo nel 356 a.C. (Per. 10, 2, 1-7) e poi elencando le razzie avvenute nei secoli (Per. 
10, 7, 1), cfr. Bultrighini - Torelli 2017, ad loc. Alle razzie subite dal santuario delfico 
erano stati dedicati anche alcuni scritti come Περὶ τῶν ἐκ Δελφῶν συληθέντων χρημάτων 
di Teopompo (FGrHist 115 F 247-249) e il Περὶ τῶν συληθέντων ἐν Δελφοῖς ἀναθημάτων 
di Alessandride di Delfi (FGrHist 404 F 1-5).

79  Jacobsthal (1927, p. 95) ritiene, invece, che all’epoca di Pausania il monumento 



603  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

considerato prova dell’assenza dei vari elementi del monumento. Per di 
più, anche se fossero caduti, i vari elementi avrebbero potuto essere stati 
restaurati e Pausania poteva giustificare così la loro eventuale presenza 
alla sua epoca. 

Tuttavia, il danneggiamento della doratura era certamente tale da colpi-
re un visitatore come Pausania, e spingere forse Plutarco stesso a inserire 
il prodigio dei corvi nella sua lista, in quanto presagio ancora tangibile alla 
sua epoca. A distanza di oltre cinque secoli dai presunti fatti, dunque, il 
cattivo stato in cui versava l’opera veniva non solo ricondotto al prodigio 
riportato da Clitodemo, ma era anche considerato la prova della veridicità 
storica dell’evento prodigioso. In questo senso, la Palma dell’Eurimedonte 
offre un bell’esempio non solo di come il monumento sia stato letto alla 
luce dei racconti a questo connessi, ma anche di come il suo aspetto e 
stato di conservazione abbiano influenzato i racconti stessi e influito sulla 
selezione delle memorie scelte per essere tramandate. 

Pausania attribuisce il racconto sui corvi all’attidografo Clitodemo/
Clidemo, che nella prima metà del IV secolo a.C. compose uno scritto 
dedicato alla storia di Atene80. Dal resoconto della Periegesi, sembra che 
Pausania abbia appreso la storia durante o dopo la sua visita a Delfi, oral-
mente (tramite il racconto fattogli durante la visita stessa) oppure grazie 
alla lettura di Clitodemo o di testi dedicati al santuario. Tuttavia, anche 
nel caso di un apprendimento orale, il modo di citare Clitodemo suggeri-
sce la consultazione di una fonte scritta, sebbene manchino indizi decisivi 
a favore di una conoscenza diretta del testo di Clitodemo, che forse circo-
lava ancora in epoca imperiale81. Infatti, da un lato la ricchezza di dettagli 
e l’uso di verbi come φησὶ e λέγει potrebbero indicare una lettura dell’at-
tidografo, così come l’allusione, in forma riassunta, ad altri prodigi citati 
da Clitodemo suggerisce la conoscenza di un testo più ampio rispetto a 
quello riportato. Dall’altro, tuttavia, la forma riassuntiva con cui il testo 
di Clitodemo viene proposto potrebbe derivare da una fonte intermedia, 
magari relativa alle offerte votive del santuario di Delfi82.

riportasse tutti i danneggiamenti indicati dal periegeta. Sul metodo di Pausania e la sua 
distinzione tra autopsia e interpretazione vd. Daux 1936, pp. 185-6.

80  FGrHist 323 F 10. Su Clitodemo vd. anche Harding 1994, pp. 10-3; McInerney 
1994; Morison 2007; Tuci 2010; Dillery 2011, pp. 203-4. 

81  Tuci 2010, pp. 135-41.
82  Tuci (2010, p. 138) afferma: «Bisogna ammettere che l’unica citazione di Clidemo in 



604  Eva Falaschi

I racconti di Pausania e Plutarco sul prodigio dei corvi non risultano 
mai in contraddizione tra loro, ma sembrano, al contrario, integrarsi bene 
l’un l’altro. La caduta dei datteri è confermata da tutti e due gli autori, 
sebbene Plutarco nel De Pythiae oraculis non la attribuisca direttamente 
all’azione dei corvi, come invece fa nella Vita di Nicia. Sia Plutarco che 
Pausania confermano il danneggiamento della doratura della statua, men-
tre solo il primo fa riferimento allo scudo della dea e solo il secondo alla 
lancia e alle civette.

Viste le analogie tra i racconti dei due autori, si è considerata l’ipotesi 
che Clitodemo fosse la fonte anche di Plutarco, il quale cita l’attidografo 
in quattro occasioni83. Già Felix Jacoby, a proposito del prodigio delfico, 
commentava che «it remains doubtful how far one may supplement Pau-
sanias’ incomplete excerpt from K. (sc. Clitodemo) from Plutarch»84. La 
questione della fonte utilizzata da Plutarco è stata più di recente riconsi-
derata da Paolo Andrea Tuci, il quale conclude che «non è sicuro che Cli-
todemo sia la fonte, diretta o mediata, anche di Plutarco, ma è comunque 
ipotesi tutt’altro che remota»85. Indizio di questo rapporto sarebbe anche 
il fatto che da un lato Pausania fa riferimento ad altri prodigi narrati da 
Clitodemo in relazione alla spedizione in Sicilia, dall’altro nella Vita di Ni-
cia Plutarco riferisce proprio una serie di omina contrari alla spedizione, 
che dunque potrebbero derivare da Clitodemo. 

Non è chiaro se Plutarco abbia letto Clitodemo direttamente o tramite 
una fonte intermedia, ma Tuci ha messo in luce come, almeno per Plu-
tarco, diversi indizi suggeriscano la possibilità di una lettura diretta. In 
ogni caso, si può concludere che, pur rimanendo aperto il problema della 
circolazione del testo di Clitodemo, Pausania e Plutarco possono essere 
considerati testimoni più che attendibili della sua opera86.

Pausania assai difficilmente dipenderà da una conoscenza diretta dell’Atthis di Clidemo». Tut-
tavia, a pp. 140-1 non esclude del tutto la possibilità: «In conclusione, non vi sono indizi per 
provare che i quattro eruditi del II secolo leggessero direttamente gli attidografi e in particolare 
Clidemo, sebbene a rigore non vi siano neppure argomentazioni cogenti in senso opposto». 

83  FGrHist 323 F 17, 18, 21, 22.
84  FGrHist 323 F 10 (Text, p. 67). 
85  Tuci 2010, pp. 177-8. Vd. anche Flacelière - Chambry 1972, p. 292; Marasco 

1976, p. 125; Carena - Manfredini - Piccirilli 1990, pp. 244; Lacroix 1992, p. 170; 
Angeli Bertinelli et al. 1993, p. 284; Harding 2008, p. 129.

86  Tuci 2010, pp. 138-41, in part. p. 141.



605  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

La storia dei corvi, dunque, doveva risalire almeno alla prima metà del 
IV secolo a.C. ed essere nata non molto tempo dopo i fatti storici avvenuti 
nel 415 a.C. A questo proposito è interessante che Plutarco nella Vita di 
Nicia, dove tratta gli eventi da un punto di vista storico piuttosto che reli-
gioso, riferisca che secondo gli Ateniesi il racconto era un’invenzione dei 
Delfi, spinti dai Siracusani. Plutarco, dunque, fa riferimento anche a una 
seconda tradizione sul prodigio, opposta a quella di Clitodemo, il quale, 
secondo Pausania, dava credito all’episodio87. 

Il racconto dei corvi, infatti, induce a ritenere che Clitodemo usasse toni 
di biasimo nei confronti della spedizione in Sicilia, ma non è chiaro se 
per le sue posizioni politiche o religiose88. La seconda tradizione ripor-
tata da Plutarco, invece, è chiaramente legata alla propaganda di chi, in 
Atene, era interessato a sminuire per utilità politica il disastro siciliano e 
a difendere i suoi responsabili. Plutarco stesso nella Vita di Nicia sottoli-
nea come Alcibiade avesse messo in giro presagi favorevoli alla spedizione 
o cercato di sminuire quelli sfavorevoli. È a questo clima, dunque, che 
vanno ricollegate le varie versioni sul presagio delfico relativo alla Palma 
dell’Eurimedonte. 

Se è certamente vero che la leggenda del prodigio è nata per ragioni es-
senzialmente politiche, all’epoca dei fatti o immediatamente dopo, viene 
da chiedersi in che modo lo stato di conservazione del monumento tra V 
e IV secolo a.C. abbia contribuito alla nascita della leggenda o, almeno, 
alla sua diffusione e alla sua credibilità89: al di là dei danni del tempo, si 
ricordi per esempio che nel 373 a.C. l’adiacente tempio di Apollo venne 
ricostruito in seguito al suo danneggiamento, e che nel 356 a.C. avvenne il 
famoso saccheggio del santuario di Delfi da parte dei Focesi, cui mise fine, 
secondo alcune fonti, un terremoto90. Più o meno nello stesso periodo, 
nella prima metà del IV secolo a.C., Clitodemo compose la sua Atthis. Dif-
ficilmente queste riflessioni possono contribuire in maniera determinante 

87  Secondo Tuci (2010, p. 177) questa seconda tradizione giunge a Plutarco da un’altra 
fonte o dalla fonte intermedia tramite cui Plutarco cita Clitodemo. 

88  Tuci 2010, p. 177. Sull’interpretazione del prodigio da parte di Clitodemo vd. anche 
Dillery 2011, pp. 203-4.

89  Maass 1993, p. 191. 
90  Per i danneggiamenti e successivi restauri del tempio e del santuario delfico vd. Bom-

melaer - Laroche 2015, pp. 34-5, 204-5; Ambraseys 2009, pp. 86-7, 89; Carrara in 
preparazione.



606  Eva Falaschi

a una più precisa datazione dell’Atthis, ma sembrano supportare le ipotesi 
finora avanzate dagli studiosi, che collocano l’opera dopo il 378/7 a.C. e, 
più probabilmente negli anni Cinquanta del IV secolo a.C.91.

Il confronto tra il testo di Plutarco e quello di Pausania offre anche un 
esempio di come la descrizione di un medesimo evento e monumento, 
a partire dalla stessa fonte, possa cambiare a seconda dei fini perseguiti 
dall’autore, pur rimanendo simile nelle linee generali. Nel De Pythiae ora-
culis, dove l’enfasi è sull’aspetto religioso del presagio e il discorso risulta 
incentrato sul santuario delfico, Plutarco si concentra sul prodigio e sugli 
elementi che in maniera più icastica simboleggiano la futura sconfitta di 
Atene: la caduta dei frutti, ovvero la parte nobile della pianta, e, come si 
dirà nel prossimo capitolo, dello scudo di Atena, cioè la sua arma di dife-
sa. Nella Vita di Nicia, invece, dove la narrazione ha un’impronta storica, 
ricorderà l’occasione di dedica del monumento, descrivendolo brevemen-
te, e inserirà il presagio all’interno di un elenco di altri omina occorsi in 
occasione della spedizione siciliana, menzionando la caduta dei frutti e 
probabilmente il danneggiamento della doratura92. Al contrario, Pausa-
nia riporta il presagio in maniera più estesa, con particolare riferimento 
ai danneggiamenti subiti dalle singole parti dell’offerta votiva (doratura 
della statua, datteri, lancia, civette e, come vedremo nel prossimo capitolo, 
probabilmente anche lo scudo), perché suo punto di partenza è l’autopsia 
del monumento e la volontà di spiegare il deterioramento riscontrato con 
i propri occhi.

Nel racconto di Pausania emerge un aspetto del presagio molto interes-
sante in relazione al monumento stesso, ovvero il realismo dei datteri sulla 
palma, i quali, essendo d’oro o dorati, imitano il colore del frutto matu-
ro. Alla base del racconto, dunque, si pone il topos della verisimiglianza 
dell’opera d’arte e dell’illusione che questa esercita sugli animali. Su tale 
topos erano nate in antico numerose storie: la più celebre era certamente 

91  Sulla datazione dell’Atthis di Clitodemo vd. Morison 2007, Biographical Essay: «Ar-
guments about the date of Kleidemos’ Atthis center on his mention of the institution of 
symmories (a system for regularizing taxation) that was first created in 378/7 BC (F8). 
However, too little is known about the details of this tax reform and subsequent reforms of 
the system in 358/7 and later proposed reforms in 354 and 340 to make certain use of the 
fragment for dating his work – other than to say that it was composed sometime after the 
initial creation of the symmories in 378/7 and most probably during the 350s».

92  Sull’interpretazione del testo in relazione alla doratura vd. infra. 



607  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

quella della competizione tra Zeusi e Parrasio, nella quale gli uccelli, in-
gannati dall’uva dipinta da Zeusi, volarono sul quadro (in scaenam aves 
advolarent) per beccarla93. Similmente, i corvi delfici, essendo abituati a 
posarsi sugli alberi, scambiano la palma per una pianta vera e vengono 
attratti in particolare dai datteri luccicanti che sembrano pronti per essere 
mangiati. Non è possibile dire se il particolare della verisimiglianza dei 
frutti, che ingannano i corvi, fosse già presente nel racconto di Clitodemo 
o se sia stato piuttosto Pausania ad enfatizzare questo aspetto sulla base 
della sua formazione storico-artistica e della conoscenza di episodi simili. 
Certo è che questo topos trova ampio impiego già in relazione ad artisti 
di V-IV secolo a.C. e che doveva essere stato recepito nella critica d’arte 
che andò sviluppandosi proprio a partire dal IV secolo a.C. Non sembra, 
dunque, irrealistico ipotizzare la sua presenza nell’opera di Clitodemo. 
Inoltre, è forse possibile che un’eco del topos sia presente anche nella Vita 
di Nicia, dove Plutarco dice che i corvi staccarono il frutto della palma, 
che era d’oro (τὸν καρπὸν ὄντα χρυσοῦν τοῦ φοίνικος ἀπέτρωγον καὶ 
κατέβαλλον): il participio ὄντα, non necessario per dire semplicemente 
che i frutti erano d’oro, sembra piuttosto voler indicare che i corvi stacca-
rono i frutti perché erano d’oro e, dunque, in quanto attratti dal loro lucci-
chio e dalla verisimiglianza. Questo dettaglio, quindi, potrebbe supportare 
l’ipotesi della presenza del topos già in Clitodemo.

4.  Il danneggiamento dello scudo di Atena: problemi interpretativi e te-
stuali

Nel De Pythiae oraculis, Plutarco afferma che lo scudo di Atena avrebbe 
subito un danneggiamento da parte dei corvi (τὴν ἀσπίδα τοῦ Παλλαδίου 
κόρακες περιέκοπτον), la cui azione è indicata da περικόπτω. Tale ver-
bo è stato generalmente inteso con il valore di beccare94. Tuttavia, seb-

93  Plin. NH 35, 65. Aneddoti analoghi venivano narrati anche per il Satiro Anapauome-
nos di Protogene (Str. 14, 2, 5, 652 C.): Protogene aveva dipinto una pernice così realistica 
che le pernici gridavano contro il quadro (ἐφθέγγοντο γὰρ πρὸς τὴν γραφὴν οἱ πέρδικες). 
Di Apelle, invece, si diceva che, partecipando a un concorso truccato sulla rappresentazio-
ne dei cavalli, avesse mostrato i quadri in gara a dei cavalli: questi nitrirono solo di fronte al 
suo dipinto, decretando la sua vittoria (Plin. NH 35, 95; cfr. anche Ael. VH. II, 3).

94  Vd. e.g. Babbitt 1936: «And at the time of the Athenian misfortunes in Sicily, the 



608  Eva Falaschi

bene il verbo semplice κόπτω venga usato comunemente con questo si-
gnificato95, a mia conoscenza il verbo composto περικόπτω non risulta 
altrove utilizzato con tale valore o applicato ad azioni compiute da uc-
celli. È attestato piuttosto nel significato di «tagliare (intorno), mutilare, 
recidere»96, e in relazione a opere d’arte viene frequentemente utilizza-
to per la mutilazione delle erme97. Allude alla mutilazione di una statua 
anche Demostene, quando ricorda chi aveva tagliato le ali alla Nike (τὰ 
ἀκρωτήρια τῆς Νίκης περικόψαντες)98. Plutarco, invece, racconta come 
a Olimpia un certo Sambico, con la complicità di molti, avesse mutila-
to e rivenduto molte offerte votive in bronzo (πολλὰ περικόψαι τῶν ἐν 
Ὀλυμπίᾳ χαλκῶν ἀναθημάτων καὶ ἀποδόσθαι)99. Inoltre, nel descrivere 
il lavoro dello scultore, il quale leviga e fa risplendere le parti delle statue 
precedentemente martellate e digrossate (ὥσπερ οἱ λιθοξόοι τὰ πληγέντα 
καὶ περικοπέντα τῶν ἀγαλμάτων ἐπιλεαίνοντες καὶ γανοῦντες), Plutarco 
utilizza il verbo per statue che non sono finite ma solo abbozzate100. In 
questi casi, dunque, il riferimento è a opere in marmo o bronzo che su-
biscono una rottura, spesso nelle parti eminenti e sporgenti, oppure che 
prendono forma a partire dal blocco di marmo ‘per levare’. 

golden dates were dropping from the palm-tree and ravens were pecking off the edge of 
the shield of Pallas Athena»; Flacelière 1974: «des coubeaux venaient frapper de leur 
bec le bouclier de la statue de Pallas»; Valgiglio 1992: «dei corvi beccavano tutto intorno 
allo scudo della statua di Pallade»; Ildefonse 2006: «des corbeaux se mirent à becqueter le 
bouclier de la statue de Pallas».

95  LSJ, s.v. κόπτω: «of birds, peck». Cfr. Plut. Thes. 36, 2.
96  LSJ, s.v. περικόπτω.
97  Vd. e.g. Thuc. 6, 27, 2 μιᾷ νυκτὶ οἱ πλεῖστοι περιεκόπησαν τὰ πρόσωπα; Andoc. De 

myst. 37 τοὺς περικόψαντας τοὺς Ἑρμᾶς; Dem. In Mid. 147 τοὺς Ἑρμᾶς περιέκοπτεν; cfr. 
Plut. Nic. 1 τῇ περικοπῇ τῶν Ἑρμῶν. 

98  Dem. In Timocr. 121. Dell’episodio non si sa nient’altro. Secondo gli scoli al passo, si 
tratterebbe della statua di culto di Atena Nike del relativo tempio sull’Acropoli di Atene; 
vd., con ulteriore bibliografia, Falaschi 2018, in part. p. 85 nota 86. Non è affatto ovvio 
che Demostene si riferisca alla statua indicata dagli scoli. In alcuni commenti a Demostene 
si suggeriscono connessioni con altre Nikai ateniesi, come quella sorretta dall’Athena Par-
thenos (Pinto 2000, p. 390 nota 47).

99  Plut. Aet. Rom et Graec. 302c. Cfr. anche D.S. 13, 108, 2; D.Chr. 31, 37 e 37, 40.
100  Plut. De adul. et am. 74d.



609  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

Tra gli autori antichi Plutarco predilige certamente il verbo περικόπτω101, 
che utilizza anche al di fuori del contesto artistico, nei significati comu-
nemente attestati per il verbo come «tagliare, mutilare»102, «devastare, 
depredare»103 oppure «moderare, ridimensionare, porre freno a»104 o an-
cora «tagliar fuori, intercettare»: in quest’ultimo caso la costruzione pre-
vede l’accusativo della cosa che viene separata e il genitivo di ciò da cui è 
staccata105. 

A spingere gli interpreti ad attribuire al περιέκοπτον del De Pythiae ora-
culis il valore di beccare ha contribuito, a mio avviso, il passo della Vita di 
Nicia in cui Plutarco utilizza il verbo κόπτω nel suo tradizionale significa-
to di beccare: dice, infatti, che i corvi volarono sulla statua, la beccarono 
(ἔκοπτον) e staccarono i datteri. Di conseguenza, lo stesso significato è 
stato attribuito al περιέκοπτον del De Pythiae oraculis. Tuttavia, confron-
tando i due passi tra loro e con il testo di Pausania, si realizza che nella 
Vita di Nicia Plutarco con τοῦτ’ ἔκοπτον non descrive il singolo danneg-
giamento dello scudo, a cui è riferito invece il περιέκοπτον nel De Pythiae 
oraculis, quanto piuttosto il generale attacco che subì la statua e, forse, il 
danneggiamento della doratura. Di conseguenza, ἔκοπτον nella Vita di 
Nicia non è utilizzato come sinonimo di περιέκοπτον nel De Pythiae ora-
culis, che è connesso con un danno allo scudo106. 

Sulla base dei significati e dei costrutti di περικόπτω, la frase τὴν ἀσπίδα 
τοῦ Παλλαδίου κόρακες περιέκοπτον nel De Pythiae oraculis, potrebbe 
piuttosto significare che «i corvi staccavano lo scudo dal Palladio»107. Meno 
probabile appare, invece, un riferimento a uno smussamento dello scudo 

101  A titolo esemplificativo si consideri che su un ordine di circa 150 attestazioni del 
termine entro il II secolo d.C., circa una quarantina sono in Plutarco. 

102  Plut. Tranqu. An. 470e τοὺς περικοπτομένους ὦτα καὶ ῥῖνας; De ex. 606b. 
103  Plut. Aem. 6; Pel. 31; Philop. 13; Pyrr. 6; Ant. 68. Vd. anche Dem. De Chers. 9 e Phil. 

3, 22.
104  Plut. Per. 21; Pelop. 35; Mar. 28.
105  Plut. Sert. 21 περιέκοπτεν αὐτῶν τὴν μὲν ἀπὸ τῆς γῆς εὐπορίαν ἐνέδραις καὶ κυκλώσεσι 

καὶ τῷ πανταχόσε φοιτᾶν ὀξὺς ἐπιών; Luc. 14 ἔχων δύναμιν ᾗ Πάρθους τε περικόπτει τῆς 
Ἀσίας; Brut. 41 τὰς ἐπὶ θάλασσαν ὁδοὺς τοῦ Κασσίου περικόπτοντες. Per l’uso del verbo 
in questo significato col solo accusativo, vd. e.g. Plut. Luc. 2; Luc. 25 e 26; Mar. 42; Pyrr. 30.

106  Si noti, per di più, che nella Vita di Nicia Plutarco utilizza il sostantivo περικοπή 
subito prima in relazione alla mutilazione delle erme (Nic. 1 e 13).

107  Per costrutti analoghi con l’accusativo e il genitivo a indicare la parte (acc.) che viene 



610  Eva Falaschi

alle sue estremità («danneggiavano lo scudo del Palladio tutt’intorno»), 
come sembra pensare Schröder108: anche da un punto di vista simbolico, 
la caduta dello scudo di Atena, arma di difesa per eccellenza, simbolizza in 
maniera più icastica la sconfitta della città, privata delle sue difese, facendo 
così da pendant alla caduta dei frutti, ovvero la parte nobile della pianta. 
Inoltre, che l’azione sia compiuta con i becchi non risulta certo e può essere 
ipotizzato solo sulla base del confronto con i significati di κόπτω109. 

Nel riferire l’episodio narrato da Clitodemo, anche Pausania usa il verbo 
περικόπτω per descrivere l’azione dei corvi, sebbene, nonostante la descri-
zione dettagliata dei danni prodotti alla lancia, alla doratura della statua, 
ai datteri e alle civette, non menzioni lo scudo. Stando al testo trasmes-
so dai codici della Periegesi (καὶ περιέκοπτόν τε τοῦ ἀγάλματος τούτου 
καὶ ἀπέρρησσον τοῖς ῥάμφεσιν ἀπ’ αὐτοῦ τὸν χρυσόν), il genitivo τοῦ 
ἀγάλματος τούτου non può che dipendere dal verbo περιέκοπτον, consi-
derato anche che per ἀπέρρησσον viene ripetuto ἀπ’ αὐτοῦ in riferimento 
alla statua: non si può, insomma, pensare che τοῦ ἀγάλματος τούτου di-
penda da τὸν χρυσόν. Tuttavia, il passo pone delle difficoltà di interpre-
tazione, come mostra la varietà delle traduzioni offerte. Alcuni studiosi 
hanno attribuito al verbo περιέκοπτον il significato di beccare, come gli 
interpreti di Plutarco hanno fatto per il De Pythiae oraculis110. Umberto 
Bultrighini e Mario Torelli, seguendo il valore base di κόπτω «colpire», 
traducono «cominciarono ad attaccare parti di questa statua»111. Arias, in-

tagliata dal tutto (gen.) vd. e.g. Dem. In Tim. 121 τὰ ἀκρωτήρια τῆς Νίκης περικόψαντες; 
Plut. Them. 15 ἧς (sc. la nave) τὰ παράσημα περικόψας.

108  Schröder 1990: «Plutarch behauptet, die Raben hätten den Schild des Palladions 
beschädigt, so beschädigt, dass zumindest die runde Form nicht mehr unversehrt war».

109  Vd. infra a proposito del passo di Pausania. 
110  Frazer 1898: «an innumerable flock of crows flew to Delphi, pecked this image, and 

tore the gold off it with their beaks»; Jones 1935: «a vast flock of crows swooped on Delphi, 
pecked this image all over, and with their beaks tore away its gold»; Meyer - Eckstein - 
Bol 1989, p. 240: «ein riesiger Schwarm Raben sich in Delphoi niederliess, und sie hackten 
an dieser Statue herum und rissen ihr mit den Schnäbeln das Gold ab»; Morison 2007, F 
10: «an immeasurable tribe of crows descended at that time on Delphi, and they pecked all 
over this statue, and they tore away the gold from it with their beaks»; Harding 2008, p. 
128: «a countless host of crows landed on Delphi at that time and pecked at this statue and 
broke the gold off from it with their beaks». 

111  Bultrighin - Torelli 2017.



611  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

vece, ha interpretato piuttosto liberamente «si attaccarono alla statua»112, 
non è chiaro se volendo indicare anche l’uso degli artigli, mentre Rizzo 
scrive «devastarono tutt’intorno questa statua», senza riferirsi ad artigli o 
becchi e sfruttando il significato di «depredare, devastare» con cui il verbo 
περικόπτω viene in genere utilizzato in riferimento a città, territori e per-
sone113. Infine, nell’antologia francese di Pausania si legge «ont mutilé la 
statue en en arrachant à coups de bec son or»114.

Questa difficoltà interpretativa nasce, a mio avviso, dalla costruzione 
anomala del verbo con genitivo, quando invece regge comunemente l’ac-
cusativo dell’oggetto che subisce l’azione, come accade anche in Plutarco, 
dove περιέκοπτον regge τὴν ἀσπίδα. 

Un ulteriore indizio della presenza di un errore in Pausania è fornito 
dal τε dopo περιέκοπτον che può essere interpretato solo in correlazione 
con il successivo καί115: «un immenso stormo di corvi piombò allora su 
Delfi, e non solo περιέκοπτον τοῦ ἀγάλματος τούτου, ma staccavano da 
questa anche l’oro con i becchi». In altre parole, secondo Pausania i cor-
vi compirono due azioni contro la statua, e la seconda fu asportare l’oro 
con i becchi. Se, dunque, περικόπτω significasse «beccare la statua», come 
sostenuto da alcuni interpreti, la correlazione τε … καί risulterebbe goffa 
perché avremmo due volte un riferimento alla stessa azione compiuta con 
i becchi. Anche dando a περικόπτω il valore di «colpire, attaccare, deva-
stare dappertutto», la correlazione τε … καί rimarrebbe poco giustificata, 
perché il testo andrebbe di fatto a descrivere un’unica azione («non solo 
devastavano questa statua da tutte le parti, ma ne staccavano anche l’oro 
con i becchi»), mentre la funzione di τε … καί si spiegherebbe appieno se 
indicasse due azioni ben distinte. 

Congetturare un τι al posto di τε («asportavano qualche parte di que-
sta statua e ne staccavano l’oro con i becchi») appare una soluzione poco 
soddisfacente, considerata la dettagliata descrizione dei danni subiti dalle 
singole parti del monumento che Pausania offre subito dopo. Sulla base 
di queste considerazioni e della mancata menzione in Pausania di dan-
neggiamenti allo scudo di Atena, ritengo invece opportuno considerare 
l’ipotesi della caduta di τὴν ἀσπίδα nel testo della Periegesi, da integrare 

112  Arias 1946.
113  Rizzo 2011.
114  Boulogne et al. 2015, p. 371. 
115  Denniston 1954, pp. 511-5.



612  Eva Falaschi

dopo il τε piuttosto che dopo τοῦ ἀγάλματος τούτου, in questa maniera: 
ἔθνος τι ἄπειρον κοράκων κατῆρε τότε ἐς Δελφούς, καὶ περιέκοπτόν τε 
<τὴν ἀσπίδα> τοῦ ἀγάλματος τούτου καὶ ἀπέρρησσον τοῖς ῥάμφεσιν ἀπ’ 
αὐτοῦ τὸν χρυσόν («un immenso stormo di corvi piombò allora su Delfi, 
e non solo asportavano <lo scudo> di questa statua, ma ne staccavano 
anche l’oro con i becchi»). L’errore, che, stando alle edizioni critiche della 
Periegesi, è condiviso da tutta la tradizione diretta e, dunque, doveva esse-
re già presente nell’archetipo116, potrebbe essere anche molto antico. 

Accogliendo questa correzione del testo si risolverebbe il problema del-
la reggenza di περικόπτω con genitivo e si tornerebbe ad attribuire pie-
no valore alla correlazione τε … καί, che verrebbe così a introdurre due 
differenti danni occorsi alla statua di Atena, uno allo scudo e l’altro alla 
doratura. A questo punto, τοῖς ῥάμφεσιν («con i becchi») potrebbe anche 
riferirsi a entrambe le azioni, e confermare che il verbo περικόπτω da solo 
non significa semplicemente beccare, ma indica piuttosto una mutilazio-
ne subita dalla statua. 

A questa ipotesi non è di ostacolo il fatto che, avendo Pausania osser-
vato sulla statua il deterioramento della doratura, ci si aspetterebbe che la 
successiva citazione di Clitodemo iniziasse menzionando questo danno 
per poi passare a indicare gli altri: il riferimento alla doratura risulterebbe 
solo in seconda posizione dopo quello allo scudo; inoltre da un punto di 
vista logico e grammaticale sarebbe collegato a quest’ultimo dalla struttu-
ra τε … καί, la quale andrebbe in realtà a enfatizzarlo. Allo stesso modo, 
non crea grosse difficoltà il fatto che l’elenco degli altri elementi spezzati 
della statua sia posto alla fine della citazione di Clitodemo, né sembra per 
questo motivo preferibile attribuire a περικόπτω il valore di «danneggiare 
tutt’intorno alle estremità» lo scudo della statua. 

La coincidenza dell’utilizzo del verbo περικόπτω da parte sia di Pausa-
nia che di Plutarco per descrivere l’azione dei corvi sulla statua di Atena, 
unita al fatto che il racconto del presagio delfico è l’unica occasione in cui 
περικόπτω ricorre in Pausania (segno che questo termine non fa parte del 
suo linguaggio e stile), spinge a ipotizzare che il verbo venisse già usato da 

116  La tradizione manoscritta di Pausania ha come probabile archetipo il codice perduto 
appartenuto, agli inizi del XV secolo, a Niccolò Niccoli, vd. Diller 1956, pp. 84-97; Dil-
ler 1957, pp. 169-88. Ho potuto personalmente consultate i codici Laurentianus 56, 10 
(269v; fine XV secolo), Laurentianus 56, 11 (259v; datazione: 1485) e Parisinus gr. 1410 
(datazione: 1491).



613  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

Clitodemo e potrebbe, dunque, confermare la derivazione della versione 
plutarchea del presagio, per via diretta o mediata, dall’attidografo. Anche 
il fatto che Plutarco faccia ampio uso di περικόπτω non indebolisce l’ipo-
tesi della presenza del verbo già in Clitodemo: la predilezione di Plutarco 
per περικόπτω potrebbe piuttosto averlo indotto a mantenere il verbo nel 
De Pythiae oraculis, pur rielaborando molto la fonte. 

Accogliendo nella Periegesi la correzione proposta, la già buona corri-
spondenza tra le versioni di Plutarco e Pausania si rafforza, confermando 
la fonte comune. Per quanto Plutarco dovesse costituire nel II secolo d.C. 
un’indiscussa autorità sul patrimonio storico-religioso delfico, escluderei 
tuttavia una dipendenza di Pausania da Plutarco, dal momento che il pri-
mo restituisce un resoconto molto più dettagliato dell’episodio rispetto al 
secondo: dunque, se anche Pausania ha letto Plutarco, cita sicuramente 
anche un’altra fonte. L’ipotesi di una derivazione indipendente dei rac-
conti di Pausania e Plutarco dal testo di Clitodemo, per via mediata o di-
retta, rimane dunque preferibile. 

Infine, per quel che riguarda Plutarco, le differenze tra la versione della 
Vita di Nicia e quella del De Pythiae oraculis potrebbero dipendere dalla 
prassi di citare a mente o dall’utilizzo di fonti intermedie diverse, magari 
anche di diversi taccuini d’appunti117. 

5.  Memoria storica in epoca imperiale

Il significato della Palma dell’Eurimedonte in epoca imperiale non si 
esaurisce nel valore religioso del monumento. Nella percezione di chi vi-
sitava il santuario, il monumento continuava a essere ancora strettamente 
connesso con gli eventi storici che celebrava, ovvero la vittoria all’Euri-
medonte. Sia Plutarco nella Vita di Nicia che Pausania, infatti, ricordano 
l’occasione di dedica, ed è possibile che le parole di Plutarco (ἀνάθημα τῆς 
πόλεως ἀπὸ τῶν Μηδικῶν ἀριστείων) ricalchino l’iscrizione posta dagli 
Ateniesi sul monumento stesso118. Per di più, come storico Plutarco era 

117  Sugli hypomnemata plutarchei, cfr. Pelling 1979, pp. 94-5; Van der Stockt 1999 
e 2004; Beck 2010.

118  Come sacerdote, Plutarco frequentava assiduamente Delfi e aveva accesso ai suoi ar-
chivi. Più volte, inoltre, riporta nelle sue opere epigrafi presenti nel santuario (e.g. Plut. 
Pyth. or. 401c-d; Def. orac. 436b).



614  Eva Falaschi

particolarmente interessato agli eventi che il monumento celebrava: il suo 
racconto sulla battaglia dell’Eurimedonte nella Vita di Cimone è una delle 
principali fonti conservate sull’evento, e mostra come, per redigere il suo 
resoconto, Plutarco abbia consultato e confrontato diverse fonti119. Infine, 
il legame della palma con la storia emerge in Plutarco e Pausania anche 
in relazione al prodigio dei corvi, che era connesso con un altro momento 
determinante della storia d’Atene. 

Visitando il santuario in epoca imperiale, il valore storico della Palma 
doveva essere ancora percepibile non solo tramite l’iscrizione, forse an-
cora in loco, ma anche attraverso la posizione120 e il linguaggio visivo del 
monumento, che, come si è detto, mandava un messaggio politico e sto-
rico preciso. Ci si può, tuttavia, chiedere se in età imperiale la percezione 
della palma fosse in parte cambiata, a favore di un’enfatizzazione della sua 
funzione come simbolo di vittoria: sembra, infatti, che questa pianta abbia 
principalmente assunto tale valore, preponderante poi in epoca romana, 
in un momento successivo all’erezione della Palma dell’Eurimedonte121. 

La questione del valore della palma era certamente di grande interesse 
per Plutarco, che dedica una delle Quaestiones convivales a discutere per-
ché negli agoni sacri venga data ai vincitori la palma122. Durante la con-
versazione, si susseguono le interpretazioni dei vari partecipanti. Il retore 
Sospide sottolinea l’aspetto sempreverde della palma, che alluderebbe alla 

119  Plut. Cim. 12-3, con il commento di Carena - Manfredini - Piccirilli 1990. Vd. 
anche Zaccarini 2014.

120  La posizione del monumento nel santuario doveva essere ancora percepita come sim-
bolo della sua importanza: Plutarco, nei suoi opuscoli delfici, riconosce come la topografia 
di Delfi veicolasse precisi significati religiosi e politici. Sulla topografia delfica di Plutarco 
e i valori a questa attribuiti nelle descrizioni che fanno da cornice ai suoi dialoghi delfici 
vd. Flacelière 1964, pp. 207-8; Pouilloux 1965; Babut 1992, pp. 202 sgg.; Hirsch-
Luipold 2002, pp. 86 sgg., in part. pp. 99 sgg.; Brouillette 2014, pp. 54-5; Falaschi 
2015, pp. 33-51; Falaschi 2020. 

121  Stähler 1989, p. 308; Montel 2006, p. 4; Kefalidou 2009, p. 40; Bultrighini - 
Torelli 2017, p. 342. Böttiger (1856, pp. 212-3), al contrario, ha ritenuto che gli Ateniesi 
avessero scelto la palma come simbolo di vittoria; cfr. anche Jacquemin 1999, p. 189; 
Castoldi 2014, p. 52; Valtierra Lacalle 2022, pp. 157-61. Nussbaum (2021, p. 470), 
distinguendo tra la simbologia dell’albero di palma da quella del ramo, segnala connessioni 
dei rami di palma con la vittoria sulle anfore panatenaiche già nel VI secolo a.C.

122  Plut. Quaest. conv. 723a-724f. 



615  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

fama eterna dei vincitori. Segue il grammatico Protogene, che individua in 
Teseo il primo ad aver usato la palma durante i giochi a Delo. Il periegeta 
Prassitele, invece, collega la tradizione della palma a Delfi e ai giochi pitici: 
a suo avviso, la scelta di quella pianta sarebbe stata fatta in onore del dio, 
al quale venivano dedicate palme, come mostrerebbero anche quelle di 
Cipselo, di Nicia e dell’Eurimedonte. Apollo, prosegue Prassitele, è infatti 
amante delle gare e delle vittorie e le dediche delle decime di guerra sono 
la conferma del fatto che appartiene per lo più a questo dio la capacità di 
ottenere la vittoria. Infine, Cafisia pone l’attenzione su un aspetto della 
palma molte volte sottolineato dalle fonti antiche, ovvero la flessibilità del 
suo legno, che gli permette di piegarsi senza cedere al peso che la tira giù, 
ma anzi opponendosi a questo ed estendendosi in direzione opposta123. 

Pur prendendo in considerazione vari aspetti della palma, alcuni dei 
quali legati alle sue caratteristiche naturali, la conversazione riportata da 
Plutarco sottolinea la stretta connessione della pianta da un lato con Teseo 
(e dunque con Atene), dall’altro con Apollo. In particolare, valorizza la 
connessione della palma con la vittoria proprio in relazione a quest’ultimo 
dio e alle offerte a lui dedicate nei suoi santuari. Non è casuale, peraltro, 
che a citare i monumenti delfici e deliaci (tra cui la Palma dell’Eurime-
donte) sia il periegeta Prassitele, ovvero un esperto di tradizioni storiche, 
antiquarie e locali124. Pertanto, sembra possibile ipotizzare che nella per-
cezione di Plutarco, e probabilmente anche in quella di Pausania, la scelta 
della palma come sostegno della statua di Atena nella dedica delfica fosse 
fortemente connessa, per tutti i molteplici motivi che vengono esposti nel-
le Quaestiones convivales, anche con la volontà da parte degli Ateniesi di 
celebrare una vittoria militare125. 

6.  I materiali: l’oro nel contesto del santuario delfico

Un’ultima riflessione deve essere dedicata ai materiali utilizzati per la 

123  Cf. Plut. Quaest. Nat. 32. Questa caratteristica della palma ritorna anche in Xen. Cyr. 
7, 5, 11; Thphr. HP 5, 6, 1; Plin. NH 16, 223; Aul. Gell. 3, 6. 

124  L’ambito in cui in realtà Prassitele risulta più esperto è il territorio di Corinto, ma 
anche in questa conversazione emergono le caratteristiche della sua figura di erudito; vd. 
Falaschi 2021, pp. 49-55.

125  Nussbaum 2021, pp. 470-1.



616  Eva Falaschi

Palma dell’Eurimedonte, e in particolare all’oro. Al momento della dedica 
del monumento, la scelta dell’oro per la statua di Atena, per i datteri, e for-
se anche per le civette, voleva sottolineare l’importanza di questa offerta 
votiva, ribadendo il potere degli Ateniesi nel santuario delfico e in Grecia, 
pur nel rispetto della tradizione greca secondo la quale l’oro era stretta-
mente legato col divino126. A quell’epoca, non molte offerte d’oro erano 
presenti a Delfi: l’uso si diffuse soprattutto nei secoli successivi, in seguito 
al cambio dei costumi e all’afflusso di maggiori quantità di questo metallo 
prezioso in Grecia. Tra le offerte d’oro c’erano quelle di Creso e degli altri 
re lidii, legate alla tradizione delle enormi ricchezze lidie127: Creso aveva de-
dicato un leone sulla terrazza del tempio, la statua della sua panettiera, un 
cratere nel pronaos del tempio, un bacino e uno scudo nel tempio di Atena 
Pronaia128. Il suo predecessore Gige aveva invece dedicato sei crateri insie-
me ad altri oggetti d’oro129. Secondo la tradizione storiografica di IV seco-
lo a.C. risalente a Teopompo e Fania di Ereso, i re lidi erano stati i primi a 
dedicare a Delfi offerte d’oro, seguiti, dopo il 480 a.C. dai Dinomenidi di 
Siracusa130, i quali dedicarono i tripodi e le Nikai in oro131. A queste offerte 
si deve aggiungere anche il ritratto di Alessandro I di Macedonia, dedica-
to probabilmente da Alessandro stesso dopo la battaglia di Salamina132,  

126  Sull’uso, la diffusione e i significati dell’oro nel mondo greco vd., con ulteriore biblio-
grafia, Vermeule 1974; Lapatin 2001, pp. 7 e 19-20; Krumeich 2007, pp. 166-8; Dillon 
2010, p. 25; Lapatin 2015, pp. 19-34.

127  Bäbler 2021. 
128  Hdt. 1, 49-52 e Hdt. 1, 92. Erodoto fornisce una preziosa testimonianza del santuario 

alla sua epoca, in quanto dice che, in seguito all’incendio del tempio nel 548 a.C., il leone 
di Creso aveva perso parte del suo peso in oro ed era caduto nel tesoro dei Corinzi, dove 
si trovava ancora, mentre il cratere d’oro era stato spostato dal tempio nel tesoro dei Cla-
zomeni. È possibile, dunque, che questa fosse la collocazione di tali oggetti anche all’epoca 
della dedica della Palma dell’Eurimedonte. 

129  Hdt. 1, 14.
130  Theopompus, FGrHist 115 F 193 (= Ath. 6, 19, 231e-232b). Cfr. anche Hdt. 1, 14.
131  Sui tripodi dei Dinomenidi vd. supra.
132  Hdt. 8, 121, 2; Paus. 10, 14, 5. Questo ritratto era così famoso che viene utilizzato 

da Erodoto per indicare la posizione nel santuario delfico della statua colossale bronzea di 
Apollo con prua in mano dedicata con le spoglie della battaglia di Salamina. Vd. Masarac-
chia 1977, p. 218. Del ritratto parla anche Epist. Phil. [= Dem. 12] 21, che definisce il ri-
tratto un’aparche proveniente dal riscatto di prigionieri persiani; vd. Phillips 2004, 181-6.



617  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

in cui il sovrano aveva aiutato i Greci133. D’oro, infine, era il tripode di 
Platea sorretto dalla colonna serpentiforme, legato anche questo alle vit-
torie persiane134. È invece probabilmente successiva alla Palma dell’Euri-
medonte la dedica del ritratto d’oro di Gorgia135. 

Nel panorama del santuario delfico, dunque, l’oro rappresentava, all’e-
poca delle guerre persiane e della dedica della Palma dell’Eurimedonte, 
il potere e il lusso dei sovrani orientali e dei tiranni, e il suo uso per le 
dediche che celebravano le vittorie sui Persiani potrebbe essere inteso a 
sottolineare la sconfitta del nemico che di quell’oro si fregiava e a celebrare 
la grandiosità della vittoria136. Allo stesso tempo, scegliendo l’oro per la 
statua della loro protettrice Atena, gli Ateniesi mostravano anche la loro 
εὐσέβεια e il rispetto delle regole, riservando questo metallo prezioso alla 
dea e celebrando così l’intera città invece di singoli individui, al contrario 
di quello che avevano fatto re e tiranni137. 

Un panorama assai diverso si offriva agli occhi di Pausania e Plutarco 
all’epoca della loro frequentazione del santuario di Delfi: il santuario, in-
fatti, da un lato era stato più volte razziato e privato di quelle offerte votive 
che i due intellettuali conoscevano tramite le loro letture, dall’altro si era 
arricchito di molti altri monumenti, anche d’oro. 

Inoltre, la dedica di offerte votive d’oro, in particolare in relazione al 

133  Hdt. 9, 44-5.
134  Hdt. 9, 81. Vd. supra.
135  Plin. NH 33, 83; cfr. anche Cic. De or. 3.129; D.Chr. 37, 28; Paus. 10, 18, 7; Ath. 11, 

113, 505d-e. I manoscritti pliniani riportano come datazione della statua la LXX olimpiade 
(500-497 a.C.), ma generalmente la vita di Gorgia viene collocata tra il 483 a.C. e il 375 a.C. 
Pertanto, è stato proposto di correggere la data nella LXXXX olimpiade (420-417 a.C.). 
Anche questo ritratto fu molto criticato nel mondo antico, tanto che il nipote di Gorgia 
dedicò a Olimpia un secondo ritratto del sofista, nella cui iscrizione (IvO 293) specificava 
che la statua di Delfi non era stata dedicata come ostentazione di ricchezza ma di εὐσέβεια, 
vd. Corso - Mugellesi - Rosati 1988, ad loc. Sul ritratto di Gorgia vd. Krumeich 2007, 
p. 167 e note 81-2; Ampolo 2008, pp. 367-8; Corso 2014, p. 36; Keesling 2017, pp. 67-9.

136  Vale la pena di ricordare in questo contesto che le fonti antiche sottolineano come la 
battaglia dell’Eurimedonte avesse portato agli Ateniesi un bottino particolarmente ingente, 
vd. Miller 1997, pp. 39-40. Per la connessione di barbari e Persiani col lusso e l’utilizzo 
dell’oro vd. anche Hall 1989, pp. 80-1, 99-100 e 127; Miller 1997, p. 36; Briant 2002, 
passim.

137  Kreuzer 2010a, p. 141. 



618  Eva Falaschi

santuario delfico, era un tema assai discusso nella letteratura imperiale: 
proprio per la sua preziosità, questo materiale e le relative dediche assu-
mevano significati politici, sociali e filosofici importanti. Indicativa da 
questo punto di vista è la discussione riportata da Plutarco nel De Pythiae 
oraculis138 a proposito dell’opportunità o meno che fosse stata dedicata 
a Frine una statua d’oro139. Di fronte allo sdegno di Diogeniano per gli 
spiedi di ferro dedicati dalla cortigiana Rodopide, Serapione invita a os-
servare anche la statua aurea di Frine, che si ergeva tra strateghi e re e che 
il filosofo Cratete aveva considerato simbolo dell’intemperanza dei Gre-
ci. Teone, dunque, difende questa dedica, sottolineando che a indignare 
dovrebbero piuttosto essere le numerose offerte delle città greche erette 
per celebrare la vittoria su altre città greche: Cratete, a suo dire, avrebbe 
piuttosto dovuto lodare Prassitele per aver collocato accanto ai re d’oro 
un’etera d’oro, sminuendo dunque il valore della ricchezza. Presso il dio, 
infatti, re e magistrati devono collocare offerte di giustizia, di saggezza e 
di magnanimità, non di abbondanza d’oro e di lusso; alla ricchezza, infat-
ti, prendono parte anche quelli che sono vissuti molto vergognosamente 
(δικαιοσύνης γὰρ ἀναθήματα καὶ σωφροσύνης καὶ μεγαλονοίας καλῶς 
ἔχει τίθεσθαι παρὰ τῷ θεῷ τοὺς βασιλεῖς καὶ τοὺς ἄρχοντας, οὐ χρυσῆς 
καὶ τρυφώσης εὐπορίας ἧς μέτεστι καὶ τοῖς αἴσχιστα βεβιωκόσιν). Segue, 
dunque, una discussione sulla statua d’oro della panettiera di Creso, dedi-
cata dal re in riconoscenza del fatto che la donna gli aveva salvato la vita. 
Teone, quindi, conclude che è giusto apprezzare dediche del genere, fatte 
per riconoscenza, anche da parte di città, come l’idria d’oro degli Opunzi, 
realizzata recuperando e fondendo le monete che i Focesi avevano ottenu-
to dalla fusione delle offerte votive del santuario delfico, oppure le dediche 
delle città che inviarono messi d’oro e primizie per ringraziare il dio. 

Il passo plutarcheo mostra come la discussione sull’oro presente nel 
santuario di Delfi, già attestata in Erodoto, fosse ancora viva in epoca im-
periale e come questo materiale prezioso assumesse importanti valori etici 
e politici. In particolare, la Palma dell’Eurimedonte sembra rientrare nella 
categoria delle offerte votive che Plutarco definisce degne, in quanto volte 

138  Plut. Pyth. or. 400f-402b.
139  Sulla statua di Frine vd., tra le numerose fonti, Plut. Amator. 753f e De Alex. Magn. 

fort. 2, 3, 336c-d; Paus. 10, 15, 1; Ath. 13, 59, 591b. Si rimanda, con ulteriori indicazioni 
bibliografiche, a Corso 1997; Keesling 2006; Ajootian 2007, pp. 14-5; Dillon 2010, pp. 
25, 48, 122; Corso 2014, pp. 34-54; Bultrighini - Torelli 2017, pp. 335-7; Todisco 2022.



619  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

a ringraziare il dio per la vittoria ottenuta sui Persiani, e non su un altro 
popolo greco. L’uso dell’oro trova, dunque, agli occhi del filosofo un uti-
lizzo nobile nella Palma dell’Eurimedonte e rafforza i significati politici, 
storici e identitari incarnati da questo monumento. 

7.  La ricezione della Palma dell’Eurimedonte in epoca imperiale: qualche 
riflessione di contenuto e di metodo

Le fonti letterarie sulla Palma dell’Eurimedonte non solo contribuisco-
no in maniera significativa alla restituzione dell’aspetto del monumento, 
ma permettono anche di ricostruirne alcuni momenti della storia e della 
ricezione. Il valore politico della dedica, evidente nella sua simbologia e 
nell’iscrizione, era ancora vivo in epoca imperiale, essendo la statua legata 
a uno dei momenti identitari della grecità. La fama storica del monumen-
to e la sua presenza in un santuario importante fecero sì che entrasse in 
quel paesaggio della memoria che abbraccia l’intera Grecia in epoca im-
periale140. 

Tuttavia, la Palma dell’Eurimedonte, oltre che per il suo messaggio stori-
co-politico, era ricordata anche per il presagio in cui venne coinvolta all’e-
poca della spedizione in Sicilia. Il fatto, riportato già nel IV secolo a.C. da 
Clitodemo nell’Atthis, da cui sia Pausania che Plutarco dipendono, circola-
va non solo in ambito storico, ma era al centro anche di discussioni filoso-
fico-teologiche, entrando a far parte degli argomenti favorevoli o contrari 
alla divinazione. Nel De Pythiae oraculis di Plutarco, infatti, il prodigio ri-
sulta legato a questioni quali la possibilità di ricevere presagi da parte degli 
dei, la sacralità dell’immagine divina, l’appartenenza dell’offerta votiva ad 
Apollo, la possibilità del dio di parlare attraverso le sue immagini (Atena) 
o le sue offerte votive (Apollo). Il valore religioso della Palma dell’Eurime-
donte è ben vivo anche in Pausania, il quale, appresa la notizia del presa-
gio dei corvi, giunge a negare la sua prima ipotesi, assai più razionale, che 
vedeva nei danneggiamenti del monumento la mano di malfattori. Anche 
nella sua interpretazione della Palma dell’Eurimedonte, dunque, Pausania 
rivela quello spirito religioso che emerge qua e là in tutta la Periegesi141.

140  Su Delfi come luogo della memoria in epoca romana vd. Jacquemin 1991 e 2011. 
141  Su Pausania e la religione vd., con ulteriore bibliografia, Elsner 1992; Pirenne-Del-

forge 2008; Frateantonio 2009. 



620  Eva Falaschi

Uno degli aspetti più interessanti nella ricezione della Palma dell’Eu-
rimedonte rimane l’interazione tra lo stato di conservazione del monu-
mento, che i nostri testimoni potevano ancora ammirare, e le fonti lette-
rarie che ne tramandavano le memorie. È proprio il cattivo stato di con-
servazione dell’opera in epoca imperiale a indurre Pausania a leggere i 
danneggiamenti come testimonianza prima degli eventi storici a lui noti 
(l’azione dei malfattori) e poi di un presagio divino. Il periegeta non fa in-
vece riferimento agli inevitabili danni del tempo, legati all’esposizione del 
monumento all’aperto. Nelle descrizioni di Plutarco e Pausania, dunque, i 
significati storici e religioso-filosofici della Palma dell’Eurimedonte vanno 
a intrecciarsi con la sua autopsia. Allo stesso tempo, la loro percezione 
del monumento risulta inscindibile dalla lettura dei testi e dalle memorie 
connesse col monumento. Inoltre, è possibile che fin dal IV secolo a.C., 
quando il prodigio dei corvi è già attestato nell’attidografo Clitodemo, i 
danneggiamenti subiti dal monumento abbiano rafforzato la leggenda del 
presagio, diventando i segni visibili di quell’accadimento. 

Per queste ragioni, la Palma offre, da un punto di vista metodologico, un 
caso esemplare dell’importanza di porre le fonti letterarie su monumenti e 
opere d’arte nella prospettiva della ricezione ancor prima che in quella del-
la ricostruzione: lette in questa ottica, infatti, le fonti diventano miniere di 
informazioni sulla storia, la visione e il cambiamento di percezione di un 
monumento. In tal senso, la contestualizzazione delle menzioni artistiche 
all’interno della più ampia produzione di un autore risulta estremamente 
prolifica e aiuta a comprendere valori, significati e funzioni attribuiti a 
un’opera da singoli individui o in specifiche epoche. Nel caso della Pal-
ma dell’Eurimedonte, le discussioni di Plutarco sulla palma e sull’utilizzo 
dell’oro a Delfi sono due esempi delle molteplici connessioni, esplicite o 
implicite, sviluppate da Plutarco con questo monumento nell’arco della 
sua vasta attività letteraria. Tali connessioni permettono di inquadrare il 
monumento nel pensiero del filosofo e storico greco e di comprendere 
meglio i valori che si nascondono dietro alla descrizione da lui fornita 
della Palma dell’Eurimedonte.

Il caso fortunato della Palma, per la quale sono disponibili le testimo-
nianze di due autori imperiali, probabilmente dipendenti dalla stessa fonte 
sul presagio dei corvi, mostra anche come un preciso confronto testuale, 
interpretato alla luce delle conoscenze archeologiche e storico-artistiche, 
porti a individuare incoerenze linguistiche e a riflettere meglio sul testo 
stesso, permettendo di comprendere in maniera più profonda le descri-



621  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

zioni ecfrastiche su cui si basa molta ricostruzione dei monumenti e delle 
opere d’arte antichi. 

Bibliografia 

Adornato 2005: G. Adornato, Il tripode di Gelone a Delfi, «RAL», 16/3, 2005, 
pp. 395-420.

Ajootian 2007: A. Ajootian, Praxiteles and Fourth-Century Athenian Portrai-
ture, in Early Hellenistic Portraiture: Image, Style, Context, ed. by P. Schultz, R. 
von den Hoff, Cambridge 2007, pp. 13-33.

Akujärvi 2005: J. Akujärvi, Researcher, Traveller, Narrator: Studies in Pausa-
nias’ Periegesis, Lund 2005.

Amandry 1947: P. Amandry, Le palmier de bronze de l’Eurymédon à Delphes, 
«CRAI», 91/3, 1947, pp. 466-8.

Amandry 1953: P. Amandry, Fouilles de Delphes II. Topographie et Architecture, 
La Colonne des Naxiens et le Portique des Athéniens, Paris 1953.

Amandry 1954: P. Amandry, Notes de topographie et d’architecture delphiques, 
«BCH», 78, 1954, pp. 295-315.

Amandry 1978: P. Amandry, Consécration d’armes galates à Delphes, «BCH», 
102/2, 1978, pp. 571-86.

Amandry 1987: P. Amandry, Trépieds de Delphes et du Péloponnèse, «BCH», 
111/1, 1987, pp. 79-131.

Amandry 1998: P. Amandry, Le socle marathonien et le trésor des Athéniens, 
«BCH», 122/1, 1998, pp. 75-90.

Ambraseys 2009: N. Ambraseys, Earthquakes in the Mediterranean and 
Middle  East. A Multidisciplinary Study of Seismicity up to  1900, Cambridge 
2009. 

Amelung 1908: W. Amelung, Athena des Phidias, «JÖAI», 11, 1908, pp. 169-
211.

Ampolo 2008: C. Ampolo, Onori per Artemidoro di Efeso: la statua di bronzo 
“dorata”, «PP», 63, 2008, pp. 361-370.

Angeli Bertinelli et al. 1993: M.G. Angeli Bertinelli et al., Plutarco. Le 
vite di Nicia e di Crasso, Milano 1993.

Arias 1946: P.E. Arias, La Focide vista da Pausania, a cura di P.E. Arias, Torino 
1946.

Babbitt 1936: F.C. Babbitt, Plutarch’s Moralia, vol. IV, with an English transla-
tion by F.C. Babbitt, London-Cambridge, MA 1936.



622  Eva Falaschi

Bäbler 2021: B. Bäbler, Die Goldene Bäckerin. Delphi und die nichtgriechische 
Welt im Spiegel der Weihgeschenke, in Delphi: Apollons Orakel in der Welt der 
Antike, hrsg. von B. Bäbler, H.-G. Nesselrath, Tübingen 2021, pp. 155-72.

Babut 1994: D. Babut, La composition des Dialogues pythiques de Plutarque et le 
problème de leur unité, «JS», 2, 1992, pp. 187-234 (= Parerga: choix d’articles de 
Daniel Babut (1974-1994), Lyon-Paris 1994, pp. 457-504).

Beck 2010: M. Beck, Plutarch’s Hypomnemata, in Condensing texts - condensed 
texts, ed. by M. Horster, C. Reitz, Stuttgart 2010, pp. 349-67.

Bendinelli 1959: G. Bendinelli, La civetta di Atena e l’ulivo, «RFIC», 87, 1959, 
pp. 40-66. 

Bloesch 1943: H. Bloesch, Agalma. Kleinod, Weihgeschenk, Götterbild. Ein Bei-
trag zur frühgriechischen Kultur- und Religionsgeschichte, Bern 1943.

Bommelaer 1993: J.-F. Bommelaer, Les portiques de Delphes, «RA», n.s., 1, 
1993, pp. 33-51.

Bommelaer 1998: J.-F. Bommelaer, Secteur Sud-Est du sanctuaire d’Apollon, in 
J.-F. Bommelaer et al., Delphes, «BCH», 122/2, 1998, pp. 538-47.

Bommelaer - Laroche 2015: J.-F. Bommelaer, D. Laroche, Guide de Delphes. 
Le site, Paris 2015.

Böttiger 1856: K. Böttiger, Der Baumkultus der Hellenen: Nach den got-
tesdienstlichen Gebräuchen und den überlieferten Bildwerken, Berlin 1856.

Boulogne et al. 2015: J. Boulogne et al., Guide des croyances de la Grèce an-
tique. Choses vues et entendues par Pausanias, Villeneuve d’Ascq 2015. 

Briant 2002: P. Briant, History and Ideology. The Greek and the Persian Decaden-
ce, in Greeks and Barbarians, ed. by T. Harrison, New York 2002, pp. 193-210. 

Brouillette 2014: X. Brouillette, La philosophie delphique de Plutarque, Pa-
ris 2014.

Bultrighini - Torelli 2017: U. Bultrighini, M. Torelli, Pausania. Guida 
della Grecia. Libro X: Delfi e la Focide, testo e traduzione a cura di U. Bultrighi-
ni, commento a cura di U. Bultrighini e M. Torelli, Milano 2017.

Busolt 1897: G. Busolt, Griechische Geschichte bis zur der Schlacht bei Chairo-
neia, vol. III.1: Die Pentekontaëtie, Gotha 1897.

Carena – Manfredini - Piccirilli 1990: C. Carena, M. Manfredini, L. Pic-
cirilli, Plutarco. Le vite di Cimone e di Lucullo, a cura di C. Carena, M. Man-
fredini, L. Piccirilli, Milano 1990. 

Carrara in preparazione: L. Carrara, Sezione 2.1. Eins, zwei, drei – oder gar 
keins: Die antike Tradition der Erdbeben(-freiheit) von Delos, in L. Carra-
ra, τύποι σεισμολογικοί. Die Repräsentation von Erdbeben in der griechischen 
und römischen Literatur (begonnen als Habilitationsschrift Universität Tübin-
gen), in preparazione.



623  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

Castoldi 2014: M. Castoldi, Alberi di bronzo. Piante in bronzo e in metalli 
preziosi nell’antica Grecia, Bari 2014.

Corso 1997: A. Corso, The Monument of Phryne at Delphi, «NAC», 26, 1997, 
pp. 123-49. 

Corso 2014: A. Corso, The Art of Praxiteles V: The Last Years of the Sculptor 
(around 340 to 326 BC), Roma 2014.

Corso - Mugellesi - Rosati 1988: A. Corso, R. Mugellesi, G. Rosati, Gaio 
Plinio Secondo. Storia Naturale V: mineralogia e storia dell’arte. Libri 33-37, 
traduzioni e note di A. Corso, R. Mugellesi, G. Rosati, Torino 1988. 

Courbin 1973: P. Courbin, Le colosse naxien et le palmier de Nicias, in Études 
dèliennes publiées à l’occasion du centième anniversaire du début des fouilles de 
l’École française d’Athènes à Delos (BCH Suppl. 1), Paris 1973, pp. 157-72. 

Cousin 2000: C. Cousin, Composition, espace et paysage dans les peintures de 
Polygnote à la lesché des Cnidiens, «Gaia», 4, 2000, pp. 61-103.

Daux 1936: G. Daux, Pausanias à Delphes, Paris 1936. 
Davison 2009: C.C. Davison, Pheidias: The Sculptures & Ancient Sources, with 

the collaboration of B. Lundgreen, ed. by G.B. Waywell, 3 voll., London 2009.
De Angelis 1996: F. De Angelis, La battaglia di Marathon nella Stoa Poikile, 

«Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia» s. 
IV, 1/1, 1996, pp. 119-71.

Demargne 1984: P. Demargne, Athena, «LIMC», 2/1, 1984, pp. 955-1044.
Denniston 1954: J.D. Denniston, The Greek Particles, Oxford 1954. 
Deonna 1951a: W. Deonna, L’ex-voto de Cypsélos à Delphes: le symbolisme du 

palmier e des grenouilles, «RHR», 139/2, 1951, pp. 162-207. 
Deonna 1951b: W. Deonna, L’ex-voto de Cypsélos à Delphes: le symbolisme du 

palmier e des grenouilles, «RHR», 140/1, 1951, pp. 5-58.
Di Cesare 2015: R. Di Cesare, La città di Cecrope. Ricerche sulla politica edilizia 

cimoniana ad Atene, Atene, Paestum 2015.
Diller 1956: A. Diller, Pausanias in the Middle Ages, «TAPhA», 87, 1956, pp. 

84-97. 
Diller 1957: A. Diller, The Manuscripts of Pausanias, «TAPhA», 88, 1957, pp. 

169-88.
Dillery 2011: J. Dillery, Hellenistic Historiography, in The Oxford History of 

Historical Writing, Vol. 1: Beginnings to AD 600, ed. by D.R. Woolf, A. Feld-
herr, G. Hardy, I. Hesketh, Oxford 2011, pp. 171-218. 

Dillon 2010: S. Dillon, The Female Portrait Statue in the Greek World, Cam-
bridge 2010.

Dubbini 2012: R. Dubbini, I signori di Corinto e l’arte della città. La formazione 
della polis sotto le dinastie bacchiade e cipselide, in Arte-Potere. Forme artistiche, 



624  Eva Falaschi

istituzioni, paradigmi interpretativi, a cura di M. Castiglione, A. Poggio, Milano 
2012, pp. 57-76. 

Dugast et al. 2012: S. Dugast et al. (eds.), Agalma ou les figurations de l’invi-
sible, Grenoble 2021.

Dunbar 1995: N. Dunbar, Aristophanes. Birds, edited with introduction and 
commentary by N. Dunbar, Oxford 1995.

Elsner 1992: J. Elsner, Pausanias: A Greek Pilgrim in the Roman World, «P&P», 
135, 1992, pp. 3-29.

Faedo 2020: L. Faedo, Gilding. Art and Technique, Vision and Morals, in The 
Nature of Art: Pliny the Elder and Materials, ed. by A. Anguissola, A. Gruner, 
Turnhout 2020, pp. 224-35.

Falaschi 2015: E. Falaschi, ΒΙΟΙ ΠΟΙΚΙΛΟΙ. Le biografie dei pittori negli scritti 
di Plutarco. Ph.D. diss., Pisa, Scuola Normale Superiore, 2015.

Falaschi 2018: E. Falaschi, From Athena Nike to Nike Apteros: Literary and 
Epigraphical Sources, in Restaging Greek Artworks in Roman Times, ed. by G. 
Adornato, I. Bald Romano, G. Cirucci, A. Poggio, Milano 2018, pp. 75-92.

Falaschi 2020: E. Falaschi, A estátua de Atenas na Palmeira de Eurymedon 
em Delfos. Arte, história e recepção de uma famosa oferta votiva, in Estátuas na 
religião romana / Statues in Roman religion, ed. by C. Beltrão, F. Santangelo, 
Coimbra 2020, pp. 117-33.

Falaschi 2021: E. Falaschi, Περιηγηταί nel mondo antico. Usi e interpretazioni 
del termine in una prospettiva cronologica, Milano 2021.

Fink 1956: J. Fink, Die Eule der Athena Parthenos, «MDAI(A)», 71, 1956, pp. 
90-7.

Flacelière 1964: R. Flacelière, Sagesse de Plutarque, Paris 1964.
Flacelière 1974: R. Flacelière, Plutarque. Dialogues pythiques, texte établi et 

traduit par R. Flacelière, Paris 1974.
Flacelière - Chambry 1972: R. Flacelière, É. Chambry, Plutarque Vies, 

tome VII, texte établi et traduit par R. Flacelière, É. Chambry, Paris 1972.
Franks 2009: H.M. Franks, Hunting the Eschata: An Imagined Persian Empire 

on the Lekythos of Xenophantos, «Hesperia», 78, 2009, pp. 455-80.
Frateantonio 2009: C. Frateantonio, Religion und Städtekonkurrenz. Zum 

politischen und kulturellen Kontext von Pausanias’ Periegese, Berlin 2009.
Frazer 1898: J.G. Frazer, Pausanias’ Description of Greece, vol. 5, translated 

with a commentary by J.G. Frazer, London 1898.
Frickenhaus 1908: A. Frickenhaus, Das Athenabild des alten Tempels in 

Athen, «MDAI(A)», 33, 1908, pp. 17-32.
Gauer 1968: W. Gauer, Weihgeschenke aus der Perserkriege, Tübingen 1968. 
Green 2006: P. Green, Diodorus Siculus. Books 11-12.37.1. Greek History, 480-



625  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

431 BC. The alternative version, translated, with introduction and commentary 
by P. Green, Austin 2006. 

Groothand 1968: M.H. Groothand, The Owl on Athena’s Hand, «BABesch», 
43, 1968, pp. 35-51.

Haillet 2001: J. Haillet, Diodore de Sicile. Bibliothèque historique. Livre XI, 
texte établi et traduit par J. Haillet, Paris 2001.

Hall 1989: E. Hall, Inventing the Barbarians. Greek Self-Definition through Tra-
gedy, Oxford 1989. 

Harding 1994: P. Harding, Androtion and the Atthis, Oxford 1994.
Harding 2008: P. Harding, The Story of Athens: The Fragments of the Local 

Chronicles of Attika, Abingdon, New York 2008. 
Harris 1995: D. Harris, The Treasures of the Parthenon and Erechtheion, Ox-

ford 1995. 
Harrison 1977: E.B. Harrison, Alkamenes’ Sculptures for the Ephaisteion. Part. 

I, The cult statues, «AJA», 81, 1977, pp. 137-78.
Harrison 1996: E.B. Harrison, Pheidias, in Personal Styles in Greek Sculpture, 

ed. by O. Palagia, J.J. Pollitt, Cambridge 1996, pp. 16-65.
Haspels 1936: C.H.E. Haspels, Attic Black-Figured Lekythoi, Paris 1936.
Herbig 1959: R. Herbig, Wo die Eule sass, ist ungewiss, «MDAI(R)», 66, 1959, 

pp. 138-43. 
Herington 1955: C.J. Herington, Athena Parthenos and Athena Polias, Man-

chester 1955.
Hirsch-Luipold 2002: R. Hirsch-Luipold, Plutarchs Denken in Bildern, 

Tübingen 2002.
Hirsch-Luipold 2021: R. Hirsch-Luipold, Priester, Philosoph, Propagandist – 

Plutarch und Delphi, in Delphi: Apollons Orakel in der Welt der Antike, hrsg. 
von B. Bäbler, H-G. Nesselrath, Tübingen 2021, pp. 398-412.

Hölscher 1973: T. Hölscher, Griechische Historienbilder des 5. und 4. Jhs. v. 
Chr., Würzburg 1973.

Ildefonse 2006: F. Ildefonse, Plutarque. Dialogues pythiques, présentation et 
traduction par F. Ildefonse, Paris 2006. 

Jacobsthal 1927: P. Jacobsthal, Ornamente griechischer Vasen, Berlin 1927.
Jacquemin 1991: A. Jacquemin, Delphes au II siècle après J.-C. Un lieu de la 

mémoire grecque, in Ἑλληνισμός. Quelques jalons pour une histoire de l’identité 
grecque, éd. Par S. Said, Leiden 1991, pp. 217-31.

Jacquemin 1994: A. Jacquemin, Delphische Denkmäler des 5. Jahrhunderts, in 
Griechische Klassik. Vorträge bei der interdisziplinären Tagung des Deutschen 
Archäologenverbandes und der Mommsengesellschaft vom 24.-27. 10. 1991 in 
Blaubeuren, hrsg. von E. Pöhlmann, W. Gauer, Nürnberg 1994, pp. 189-98.



626  Eva Falaschi

Jacquemin 1999: A. Jacquemin, Offrandes monumentales à Delphes, Athens 
1999.

Jacquemin 2000: A. Jacquemin, Guerre et Religion dans le monde grec, Paris 
2000.

Jacquemin 2011: A. Jacquemin, Le sanctuaire de Delphes comme lieu de mémoi-
re, in Griechische Heiligtümer als Erinnerungsorte von der Archaik bis in den 
Hellenismus, hrsg. von M. Haake, M. Jung, Stuttgart 2011, pp. 19-27.

Jacquemin - Laroche 2012: A. Jacquemin, D. Laroche, Notes sur quatre édifi-
ces d’époque classique à Delphes, «BCH», 136-137/1, 2012, pp. 83-122.

Jones 1935: B.H.S. Jones, Pausanias. Description of Greece, vol. IV: Books VIII, 22 
– X, with an English translation by B.H.S. Jones, London-Cambridge, MA 1935.

Jones 2001: C.P. Jones, Pausanias and His Guides, in Pausanias: Travel and Me-
mory in Roman Age, ed. by S.E. Alcock, J.F. Cherry, J. Elsner, Oxford 2001, pp. 
33-9. 

Jongkees 1952: H. Jongkees, Notes on the Coinage of Athens. VIII. The Owl of 
Athens, «Mnemosyne», s. IV, 5, 1952, pp. 28-41.

Kasper-Butz 1990: I. Kasper-Butz, Die Göttin Athena im klassischen Athen, 
Frankfurt 1990.

Kebric 1983: R.B. Kebric, The Paintings in the Cnidian Lesche at Delphi and 
Their Historical Context, Leiden 1983.

Keesling 2006: C. Keesling, Heavenly Bodies: Monuments to Prostitutes in 
Greek Sanctuaries, in Prostitutes and courtesans in the ancient world, ed. by 
C.A. Faraone, L.K. McClure, Madison 2006, pp. 59-76.

Keesling 2017: C.M. Keesling, Early Greek Portraiture: Monuments and Histo-
ries, Cambridge 2017.

Kefalidou 2009: E. Kefalidou, The Plants of Victory in Ancient Greece and 
Rome, in Plants and Culture: seeds of the cultural heritage of Europe, ed. by J.-P. 
Morel, A.M. Mercuri, Bari 2009, pp. 39-44.

Kerényi 2014: K. Kerényi, ΑΓΑΛΜΑ, ΕΙΚΩΝ, ΕΙΔΩΛΟΝ, in Demitizzazione 
e immagine, a cura di E. Castelli, Padova 1962, pp. 161-71 (= K. Kerényi. Scritti 
italiani (1955-1971), Napoli 1993 = «Ágalma: rivista di studi culturali e di este-
tica», 27, 2014, pp. 27-36).

Kreuzer 2010a: B. Kreuzer, «…ἐν Ἀθήναις δὲ γλαῦκας…». Eulen in der Bil-
derwelt Athens, «JÖAI», 79, 2010, pp. 119-78.

Kreuzer 2010b: B. Kreuzer, Eulen aus Athen: 520-480 v. Chr., in Folia in me-
moriam Ruth Lindner collecta, hrsg. von E. Simon, C. Weiß, Dettelbach 2010, 
pp. 66-83.

Krumeich 1991: R. Krumeich, Zu den goldenen Dreifüssen der Deinomeniden in 
Delphi, «JDAI», 106, 1991, pp. 37-62.



627  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

Krumeich 2007: R. Krumeich, Human Achievement and Divine favour: The Re-
ligious Context of Early Hellenistic Portraiture, in Early Hellenistic Portraiture: 
Image, Style, Context, ed. by P. Schultz, R. von den Hoff, Cambridge 2007, pp. 
161-80.

Lacroix 1992: L. Lacroix, À propos des offrandes à l’Apollon de Delphes et du 
témoignage de Pausanias: du réel à l’imaginaire, «BCH», 116, 1992, pp. 157-76. 

Lapatin 2001: K. Lapatin, Chryselephantine Statuary in the Ancient Mediterra-
nean World, Oxford 2001. 

Lapatin 2015: K. Lapatin, Luxus: The Sumptuous Arts of Greece and Rome, Los 
Angeles 2015.

Laroche 1989: D. Laroche, Nouvelles observations sur l’offrande de Platées, 
«BCH», 113/1, 1989, pp. 183-98.

Latte - Cunningham 2018: K. Latte, C. Cunningham, Hesychii Alexandrini 
lexicon. Volumen I: A-Δ, recensuit et emendavit K. Latte, editionem alteram 
curavit C. Cunningham, Berlin- Boston 2018.

Leipen 1971: N. Leipen, Athena Parthenos: A Reconstruction, Royal Ontario Mu-
seum 1971.

Liegle 1952: J. Liegle, Der Zeus des Phidias, Berlin 1952.
Lippold 1952: G. Lippold, Vasen und Münzen, «JDAI», 67, 1952, pp. 78-98.
Llewellyn-Jones 2017: L. Llewellyn-Jones, Manliness, Violation, and 

Laughter: Rereading the Space and Context of the Eurymedon Vase, «Journal of 
Greek Archaeology», 2, 2017, pp. 217-30.

Maass 1993: M. Maass, Das antike Delphi. Orakel, Schätze, Monumente, 
Darmstadt 1993.

Marasco 1976: G. Marasco, Plutarco. Vita di Nicia, introduzione, commento e 
appendice di G. Marasco, Roma 1976.

Masaracchia 1977: A. Masaracchia, Erodoto. La battaglia di Salamina. Libro 
VIII delle Storie, a cura di A. Masaracchia, Milano 1977. 

McInerney 1994: J. McInerney, Politicizing the Past: The  Atthis  of Kleide-
mos, «ClAnt», 13, 1994, pp. 17-37.

Meyer 2005: M. Meyer, Bilder und Vorbilder. Zu Sinn und Zweck von Siegesmo-
numenten Athens in klassischer Zeit, «JÖAI», 74, 2005, pp. 279-312.

Meyer 2017: M. Meyer, Athena, Göttin von Athen. Kult und Mythos auf der 
Akropolis bis in klassische Zeit, Wien 2017. 

Meyer - Eckstein - Bol 1989: E. Meyer, F. Eckstein, P.C. Bol, Pausanias. 
Reisen in Griechenland, vol. 3, hrsg. von E. Meyer, F. Eckstein, P.C. Bol, Zürich, 
München 1989.

Miller 1997: M.C. Miller, Athens and Persia in the Fifth Century B.C.: A Study 
in Cultural Receptivity, Cambridge 1997.



628  Eva Falaschi

Montel 2006: S. Montel, Les offrandes exposées dans le sanctuaire d’Apollon de 
Delphes: célébration et représentation de l’actualité, 2006 ‹https://halshs.archi-
ves-ouvertes.fr/halshs-00067770v2› (consultato il 10 ottobre 2022).

Morison 2007: W.S. Morison, Klei(to)demos of Athens (323), in Brill’s New Ja-
coby Online, 2007, ‹http://dx.doi.org/10.1163/1873-5363_bnj_a323› (consulta-
to il 10 ottobre 2022).

Muscolino 2014: F. Muscolino, Frammenti di ceramica attica da Bergamo. Un 
contributo sulla diffusione della ceramica Saint-Valentin e degli skyphoi con ci-
vetta, «Notizie Archeologiche Bergomensi», 22, 2014, pp. 123-36.

Nick 2002: G. Nick, Die Athena Parthenos: Studien zum griechischen Kultbild 
und seiner Rezeption, Berlin 2002, pp. 142-5.

Nussbaum 2021: J. Nussbaum, Palm Trees and Palm Branches in Graeco-Roman 
Iconography. Why the Palm Trees on Judaea capta Coins are a Symbol for Ju-
daea, «Historia», 70/4, 2021, pp. 463-93.

Oldfather 1946: C.H. Oldfather, Diodorus of Sicily. Books IX-XII.40, with an 
English translation by C.H. Oldfather, London-Cambridge, MA 1946.

Overbeck 1868: J. Overbeck, Die antiken Schriftquellen zur Geschichte der bil-
denden Künste bei den Griechen, Leipzig 1868.

Palazzo 2017: S. Palazzo, Dedica di Gelone di Siracusa a Delfi, «Axon», 1/1, 
2017, pp. 113-24.

Pelling 1979: C.B.R. Pelling, Plutarch’s Method of Work in the Roman Lives, 
«JHS», 99, 1979, pp. 74-96. 

Pfuhl 1923: E. Pfuhl, Malerei und Zeichnung der Griechen, 3 voll., München 
1923.

Phillips 2004: D.D. Phillips, Athenian political Oratory: 16 Key Speeches, tran-
slated by D.D. Phillips, New York-London 2004.

Pinto 2000: P.M. Pinto, XXIV Contro Timocrate, in Discorsi e Lettere di Demo-
stene, a cura di L. Canfora et al., Torino 2000, pp. 323-435.

Pirenne-Delforge 2008: V. Pirenne-Delforge, Retour à la source. Pausanias 
et la religion grecque, Liège 2008. 

Pouilloux 1986: J. Pouilloux, L’air de Delphes et la patine du bronze, «REA», 
72, 1965, pp. 54-66 (= D’Archiloque à Plutarque. Littérature et réalité. Choix 
d’articles de J. Pouilloux, Lyon 1986, pp. 267-79).

Pottier 1908: E. Pottier, La chouette d’Athéné, «BCH», 32, 1908, pp. 529-48.
Prescendi 2000: F. Prescendi, Palladion, «NP», 9, 2000, coll. 192-3. 
Pretzler 2007: M. Pretzler, Pausanias. Travel Writing in Ancient Greece, Bod-

min 2007. 
Privitera 2003: S. Privitera, I tripodi dei Dinomenidi e la decima dei Siracusa-

ni, «ASAA», 81, 2003, pp. 391-423.



629  La Palma dell’Eurimedonte nelle fonti imperiali

Rizzo 2011: S. Rizzo, Pausania, Viaggio in Grecia. Delfi e la Focide (Libro X), a 
cura di S. Rizzo, Milano 2011.

Romano 1980: I. Bald Romano, Early Greek Cult Images. Dissertation, Univer-
sity of Pennsylvania 1980. 

Russell 1992: D.A. Russell, Dio Chrysostom. Orations VII, XII and XXXVI, ed. 
by D.A. Russell, Cambridge 1992. 

Schauenburg 1985: K. Schauenburg, Herakles und Eulen auf einem Krater der 
Sammlung Geddes, «MDAI(R)», 92, 1985, pp. 45-64. 

Schmidt 1858; M. Schmidt, Hesychii Alexandrini Lexicon, vol. I: A-Δ, post Io-
annem Albertum recensuit M. Schmidt, Jena 1858. 

Schober 1931: F. Schober, Delphoi n. 157, «RE», Suppl. V, 1931, coll. 99-100.
Schröder 1990: S. Schröder, Plutarchs Schrift De Pythiae Oraculis, Text, 

Einleitung und Kommentar von S. Schröder, Stuttgart 1990.
Schröder 2020: J. Schröder, Die Polis als Sieger. Kriegsdenkmäler im archaisch-

klassischen Griechenland, Berlin, Boston 2020.
Schubart 1866: A. Schubart, Die Wörter ἄγαλμα, εἰκῶν, ξόανον, ἀνδριάς und 

Verwandte, in ihren verschiedenen Beziehungen. Nach Pausanias, «Philologus», 
24, 1866, pp. 561-87.

Shapiro 1992: H.A. Shapiro, Theseus in Kimonian Athens: The Iconography of 
Empire, «MHR», 7, 1992, pp. 29-49.

Shear 1933: J.P. Shear, The Coins of Athens, «Hesperia», 2, 1933, pp. 231-78.
Sieveking - Gärtner 1997: W. Sieveking, H. Gärtner, Plutarchus. Pythici 

Dialogi, edidit W. Sieveking, editionem correctiorem curavit H. Gärtner, Leip-
zig 1997. 

Stähler 1989: K. Stähler, Die Palme der Herrschaft Eurymedon-votiv und per-
sisches Repräsentationszeichen, in Festschrift für Jale Inan, ed. by N. Başgelen, 
M. Lugal, Istanbul 1989, pp. 307-17. 

Stansbury-O’Donnell 1989: M.D. Stansbury-O’Donnell, Polygnotos’s Iliu-
persis: A New Reconstruction, «AJA», 93, 1989, pp. 203-15. 

Stansbury-O’Donnell 1990: M.D. Stansbury-O’Donnell, Polygnotos’s 
Nekyia: A Reconstruction and Analysis, «AJA», 94, 1990, pp. 213-35. 

Stupperich 1980: R. Stupperich, Eulen der Athena in einer Münsterschen Pri-
vatsammlung, «Boreas», 3, 1980, pp. 157-73.

Todisco 2022: L. Todisco, Frine di Tespie e la nuova immagine di Afrodite, 
Roma 2022. 

Torelli 2002: M. Torelli, Divagazioni sul tema della palma. La palma di Apollo 
e la palma di Artemide, in Le orse di Brauron. Un rituale di iniziazione femmi-
nile nel santuario di Artemide, a cura di B. Gentili, F. Perusino, Pisa 2002, pp. 
139-51. 



630  Eva Falaschi

Trampedach 2011: K. Trampedach, Götterzeichen im Heiligtum. Das Beispiel 
Delphi, in Griechische Heiligtümer als Erinnerungsorte. Von der Archaik bis in 
den Hellenismus, hrsg. von M. Haake, M. Jung, Stuttgart 2011, pp. 29-43.

Tuci 2010: P.A. Tuci, Clidemo di Atene, in Storie di Atene, storia dei Greci. Studi 
e ricerche di attidografia, a cura di C. Bearzot, F. Landucci, Milano 2010, pp. 
129-79. 

Valgiglio 1992: E. Valgiglio, Gli oracoli della Pizia, introduzione, testo critico 
e commento a cura di E. Valgiglio, Napoli 1992.

Valtierra Lacalle 2022: A. Valtierra Lacalle, Heritage Disappeared? Some 
Notes on the Interpretation of the Eurymedon Bronze Palm Tree in Delphi, «Pal-
las», 118, 2022, pp. 151-75.

van der Stockt 1999: L. van der Stockt, A Plutarchan Hypomnema on Self-
Love, «AJPh», 120, 1999, pp. 575-99.

van der Stockt 2004: L. van der Stockt, Plutarch in Plutarch: The Problem of 
the Hypomnemata, in La Biblioteca di Plutarco. Atti del IX Convegno plutarcheo 
(Pavia, 13-15 giugno 2002), a cura di I. Gallo, Napoli 2004, pp. 331-40.

Vermeule 1974: C.C. Vermeule, Greek and Roman Sculpture in Gold and Silver, 
Boston 1974.

Ventrella 2017: G. Ventrella, Dion de Pruse dit Dion Chrysostome. Œuvres. 
Discours olympique, ou sur la conception première de la divinité (Or. XII), à 
Athènes, sur la fuite (Or. XIII), texte établi, introduit et commenté par G. Ven-
trella, traduit par T. Gandjean, L. Thévenet, Paris 2017. 

von Wilamowitz-Moellendorff 1893: U. von Wilamowitz-Moellen-
dorff, Aristoteles und Athen, vol. 2, Berlin 1893. 

Zaccarini 2014: M. Zaccarini, La battaglia all’Eurimedonte in Diodoro e Plu-
tarco: ricezione, modello e frammenti ‘cumulativi’ di storiografia di IV secolo, 
«RSA», 44, 2014, pp. 165-84.

Ziegler 1964: K. Ziegler, Plutarchi vitae parallelae, vol. 1.2, 3a ed., Leipzig 1964.



797  Eva Falaschi

1.	 Pianta della zona 
mediana santuario 
di Delfi. EFA, 54178. 
EFA/ Didier Laroche.



798  Eva Falaschi

2.	 Le fondazioni della 
Palma dell’Euri-
medonte prima 
del restauro del 
pilastro di Prusa II, 
viste dall’alto. La 
struttura quadran-
golare, in primo 
piano, presenta al 
centro il foro di 
alloggio del perno 
con cui era anco-
rato il fusto della 
palma (Aman-
dry 1954). EFA, 
12852. EFA/ Pierre 
Amandry.

3.	 Pianta delle fonda-
zioni della Palma 
dell’Eurimedonte 
(da Amandry 
1954, 1). 



799  Eva Falaschi

4.	 Il contesto in cui è inserita la Palma dell’Eurimedonte (in primo 
piano, di fronte al pilastro di Prusa II che si erge sulla sinistra 
della foto), visto dal tempio, dopo il restauro del pilastro di Pru-
sa II – foto del 1947 (Amandry 1954). EFA, 12858. EFA/ Pierre 
Amandry.

5.	 La terrazza del tempio come appare oggi, con il pilastro di Prusa 
II sulla destra e, davanti a questo, le fondazioni della Palma 
dell’Eurimedonte ricoperte – foto del 2016 © Egisto Sani. 



800  Eva Falaschi

6.	 Ricostruzione di alcune offerte votive delfiche (da Bommelaer – Laroche 2015, p. 
195). EFA, 54180. EFA/ Didier Laroche.




