
Conversazione con Gino
Carla Benedetti

Come altri che oggi sono qui, e come altri che purtroppo non ci sono 
più, ho avuto la fortuna di godere dell’amicizia di Luigi Blasucci. Ho po-
tuto interloquire con lui per più di quarant’anni, senza interruzioni, da 
quando ero laureanda fino a pochi mesi fa. Questa consuetudine era fatta 
di lunghe conversazioni, il più delle volte conviviali, a volte passeggiando, 
a volte al telefono.

E le conversazioni con Gino – chi lo ha conosciuto lo sa – non erano 
solo interessanti, erano speciali, luminose, gaie, avventurose, sempre ar-
ricchenti, persino rigeneranti (per lo meno su di me avevano spesso que-
sto effetto).

Se c’è un’arte nobile della conversazione, lui ne era il maestro e il ceri-
moniere. Parlava con calma, ma sempre con fervore. Il discorso procedeva 
con naturalezza, e, cosa rara, procedeva senza disperdersi. Non lasciava 
mai cadere un argomento per passare con frivolezza ad un altro – come si 
dice ‘parlare del più o del meno’. No. Rilanciava sempre, con altre osser-
vazioni, con dubbi, con domande: domande che faceva non solo all’inter-
locutore ma anche a sé stesso. Non si stancava di mordere l’argomento, e 
nemmeno l’interlocutore si stancava, perché il dialogo aveva un suo ritmo 
quasi fisiologico. Il suo modo di parlare era mosso, mai monotono, aveva 
un andamento narrativo e riflessivo insieme. Spesso recitava a memoria 
lunghi passi di Dante, di Leopardi o di altri scrittori, che gli servivano 
da esempio, da prova di quel che diceva. Talvolta dilagava, apriva lunghe 
parentesi per raccontare un fatto, ma poi tornava sempre al dunque, fino 
a che l’argomento non trovava il suo approdo. Qui sostava e concludeva. 
E la conclusione prendeva spesso, e direi sempre di più col passare degli 
anni, una forma aforistica: una frase sintetica e arguta, di quelle che si 
ricordano, che si portano a casa.

E io in effetti, tornando a casa dopo una conversazione con Gino, qual-
che volta trascrivevo qualche frase che avevo sentito da lui. Frasi spesso 
lapidarie, che in poche parole condensavano tutto un discorso.



574  Carla Benedetti

Così, sono andata a ricercare queste annotazioni nei vecchi quaderni e 
nel computer e ne ho scelto qualcuna che ora vi leggerò. Questo sarà il mio 
modo di ricordarlo oggi.

Probabilmente in quello che vi leggerò non c’è niente di inedito, sono 
pensieri che magari anche altri amici di Gino ricordano, oppure che si 
potrebbero anche ricavare dai suoi scritti. Ma non nella stessa forma, non 
nella forma viva con cui li ho sentiti e con cui mi si sono impressi nella 
memoria. Prendeteli quindi come delle istantanee, che ci possono ripor-
tare una briciola della vivace oralità di Gino.

Prima di leggervi qualcuna di queste note sparse, voglio però ricordare 
una cosa: un’immagine permanente – non un’istantanea – un’immagine 
che si è formata negli anni dalla sovrapposizione di tante immagini suc-
cessive, e che mi porto dietro: è il volto di Gino mentre parla, con tutte 
le sue accensioni, con le espressioni che assumeva. Il suo bel volto era 
molto espressivo. Parlava anche con il viso. Nei momenti in cui gli ba-
lenava un dubbio, o una possibile obiezione a quello che stava dicendo, 
aggrottava le sopracciglia esageratamente, come per mettersi in ascolto di 
un rumore improvviso che arriva da fuori. E lo faceva anche quando gli 
veniva in mente qualcosa a cui, sul momento, non aveva pensato. Allora 
si interrompeva un attimo e corrugava la fronte. E poi, dopo aver accolto 
l’intruso, ridistendeva i lineamenti. Passava frequentemente dal cipiglio 
alla dolcezza. E quando arrivava alla giusta formulazione di un pensiero, 
il volto si allargava, e anche gli occhi chiari si aprivano, quasi spalancati.

Qualcuna delle frasi che ora vi leggerò riguarda la letteratura e la critica 
letteraria. Io le ho annotate perché erano per me un insegnamento, che 
mi ha fatto da bussola nei miei studi. Altre sono di argomento più vario.  

Ecco la prima. Come sapete, Blasucci ha scritto sui debiti del Leopardi 
idillico nei confronti del Werther di Goethe. Ma la cosa che a me colpì è 
cosa ne ricavava in via generale, su quello che uno scrittore può prendere 
da un altro, e che gli studi intertestuali non rilevano:

Leopardi prende dal Werther non tanto temi, quanto possibilità. Ci sono scrittori 
che ti danno la forza di fare passi ulteriori, di sfondare la frontiera: ti suggeriscono 
la frontiera. L’intertestualità non coglie questo tipo di debiti. 

Una volta, in un’intervista che gli feci nel 2012, e che è stata pubblicata, 
gli chiesi cosa ne pensasse di quei critici che sostenevano che la poesia non 
è più di questo tempo. Ecco la sua risposta:



575  Conversazione con Gino

La poesia non è di questo tempo finché non arriva un poeta che sa essere di questo 
tempo. Perché, quale sarebbe il tempo propizio? C’è sempre un tempo per dire 
cose che ti fanno trasalire.

Un’altra frase, brevissima:

La poesia non è un genere.

Infatti la sua idea della poesia sconfinava nell’antropologico – come lui 
soleva dire – (glielo abbiamo sentito dire anche nel video della lezione sul-
la terzina, ed è stato ricordato stamani anche da Nicola Feo) – e in questo 
forse era in sintonia con Leopardi, che pensava che la lirica fosse il punto 
di contatto tra moderni e primitivi.

Se si tiene presente questo si capiscono meglio anche queste altre due 
istantanee che ho raccolto. 

La prima ci dice quanto Gino fosse distante da un approccio storicistico 
ai testi. Durante un convegno su Montale, un critico lo accusò di trascura-
re la distanza storica dal testo. Raccontando quell’episodio, lo commentò 
così:

E secondo lui ogni autore ha bisogno di un recupero archeologico!? Croce invece 
afferma la contemporaneità di ogni grande poesia. Anche su Dante, dice che ha 
incontrato vecchietti come San Bernardo. In molti critici l’imprinting dello stori-
cismo rientra attraverso il marxismo.

La seconda istantanea riguarda la metrica. Questa frase l’ho sentita da 
lui l’ultima volta che l’ho visto, un mese prima che se ne andasse:

Che non si insegni la metrica nelle scuole è una delle dieci piaghe d’Egitto.

Questa era in effetti una sua profonda convinzione e ne parlava spesso. 
A un convegno intitolato Per leggere il testo in classe, tenne una relazione, 
che poi è stata sbobinata e pubblicata, dove raccontava la sua esperienza di 
insegnante nelle scuole superiori, durata ben quattordici anni. Riassumo. 
Gino dice di rimpiange quell’esperienza, che non ha mai sentito come una 
menomazione. Insegnare al liceo è anzi più difficile che insegnare all’u-
niversità: gli studenti universitari hanno scelto quella disciplina e non c’è 
bisogno di fargliela accettare. Inoltre parli a persone con cui condividi il 



576  Carla Benedetti

gergo tecnico. Invece con gli studenti della scuola è diverso. A loro biso-
gna (e qui cito)

far capire che l’uomo vive anche di letteratura, che la letteratura è una funzione 
vitale. Il che vuol dire fare arretrare il discorso dal livello specialistico a quello 
antropologico. Io mi sono sempre adeguato all’apertura mentale dell’uditorio, 
perché questo finiva, come dire, per essere divertente. Non perdevo cioè mai il 
contatto con la dimensione antropologica. E proprio in quella dimensione parla-
vo di etimologie, di tono delle parole (parole auliche, parole popolari), di vicende 
dei significati […] e mi spingevo fino a toccare l’organizzazione metrica. 
Fin dalla seconda liceo, per ogni testo poetico ho preliminarmente spiegato qual 
era il metro. Ma non mi limitavo alle semplici denominazioni: ‘questo è un so-
netto, questa è una canzone, etc.’; ma cercavo di spiegare il rapporto fra ABAB, 
CDCD, e così via, con quello che stava dicendo il poeta. Questa divisione in strofe 
a che serve? E come se ne serve il poeta? E quali effetti ci ricava? Io vi assicuro 
che i ragazzi capivano queste cose. Perché non sono cose esoteriche, sono cose 
concrete.
[…] le sillabe e le rime fanno parte della realtà carnale del testo, della realtà corpo-
rea del testo, e senza quello il testo rischia di diventare un’enunciazione astratta. 
Spesso cercavo di inculcare nei ragazzi quella verità spiritosamente enunciata da 
Spitzer: «Il poeta lamenta la morte del fratello, e intanto conta le sillabe».
[…] i miei colleghi amavano parlare, con linguaggio filosofico, della «trasfigu-
razione lirica», del «fantasma poetico», oppure, con linguaggio sociologico, dei 
rapporti tra l’artista e il potere, tra l’artista e la società. Temi, beninteso, assai 
rispettabili (specialmente i secondi). Ma io rimanevo fedele al livello antropolo-
gico […] senza saltare quello che è un aspetto basilare, come dire?, stregonesco 
del fatto poetico.
Non bisogna mai disperare di insegnare la metrica ai ragazzi. In tutta la loro igno-
ranza, forse è questo l’aspetto in cui sono più ricettivi.

E poi continuava, richiamando Fubini (il suo libro Metrica e poesia), 
spiegando che il ritmo è qualcosa di corporeo, che raggiunge tutti appunto 
su quel livello antropologico. Il metro che cercava di far capire ai ragazzi 
non era quello astratto dei manuali, ma il metro incarnato, cioè il ritmo, 
il metro corporeo.

Ma la cosa che non ci si aspetterebbe è che tutto questo non valeva per 
lui solo per la poesia, ma persino per i romanzi. Cito sempre da quell’in-
tervento al convegno Per leggere il testo in classe:



577  Conversazione con Gino

[nei romanzi] c’è la gestione del tempo da parte del narratore, come cioè il narra-
tore dispone gli eventi, se in un ordine cronologico o in un altro ordine, e qual è il 
ritmo di quel tempo, se veloce o rallentato, e come questo ritmo cambia nel corso 
della narrazione, ecc. C’è insomma una specie di metrica degli eventi nel tempo, 
che il narratore gestisce e che costituisce sulla distanza l’incanto del suo narrare.

Più di una volta abbiamo ragionato insieme di questa «metrica del rac-
conto» – come lui la chiamava. E l’esempio che amava di più citare è un 
passo della Recherche di Proust, dove si racconta la morte di Bergotte. È 
un passo celebre, ma ve lo devo leggere perché ci serve poi per capire un 
altro pensiero di Gino, che leggerò più avanti. Bergotte muore a una mo-
stra di pittura, dove si è trascinato per vedere un’ultima volta un quadro 
di Vermeer, anzi un suo dettaglio, un lembo di muro giallo nella Veduta 
di Delft. Proust racconta l’episodio che si conclude così.

Un nuovo colpo lo fece crollare. Rotolò giù dal divano, per terra. Accorsero tutti 
i visitatori e i guardiani. Era morto.

(A questo punto va a capo, e riprende così):

Morto per sempre? Chi può dirlo? Certo né gli esperimenti spiritici né i dogmi 
religiosi provano la sopravvivenza dell’anima. Quel che si può  dire è solo che le 
cose vanno nella nostra vita come se noi vi entrassimo  con obblighi contratti in 
un’esistenza anteriore; non c’è ragione, nelle  nostre condizioni di vita su questa 
terra, perché ci si senta obbligati a fare il bene, a essere delicati, e persino educati, 
né c’è ragione alcuna perché un artista si senta obbligato a ricominciare cento 
volte un pezzo  di quadro – che se sarà ammirato avrà poca importanza per il suo 
corpo  mangiato dai vermi – come quel lembo di muro giallo dipinto con tanta  
maestria e raffinatezza da un artista oscuro per l’eternità, identificato a  mala pena 
con il nome di Vermeer. Tutti questi obblighi che non hanno  sanzioni nella vita 
presente sembrano appartenere a un mondo diverso, fondato sulla bontà, sullo 
scrupolo, sul sacrificio, un mondo completamente  differente da questo, e da cui 
siamo usciti per nascere su questa terra prima di farvi forse ritorno, un mondo 
comandato da quelle leggi  sconosciute a cui tuttavia abbiamo obbedito perché 
ne portavamo in noi l’insegnamento, senza sapere chi le avesse scritte, e che solo 
agli sciocchi  – e non solo a loro! – restano invisibili. Così l’idea che Bergotte non 
fosse morto per sempre non è priva di verosimiglianza.

Ecco, Gino rifletteva, oltre che sul contenuto di questo passo, come ve-



578  Carla Benedetti

dremo dopo, anche sul ritmo, su quell’andare a capo dopo «era morto», 
per poi riprendere con «Morto per sempre?». Anche questa era metrica 
per lui.

Ma ecco un’altra sua frase lapidaria che ho ritrovato nei miei quaderni:

Grande critico è chi a contatto con la forma, con il dato linguistico, si lascia porta-
re verso ciò a cui la teoria, o l’ipotesi critica non sarebbe capace di portarlo.
Croce critico, invece, è cieco, vuole dimostrare i suoi teoremi. Molto più appas-
sionante è l’altro Croce, lo storico erudito che sa trarre quadri psicologici da do-
cumenti d’archivio, epistolari, ecc., che insegue documenti rari, e che, di tanto 
in tanto, si stacca da questa corrente ininterrotta per scrivere, ogni due anni, un 
libro di filosofia. 

Gino soleva dire di non essere uno ‘studioso serio’, perché si era dedi-
cato solo agli autori che lo interessavano, e che amava, e che gratificavano 
il suo lavoro – che poi sono tra i maggiori della nostra tradizione: Dante, 
Ariosto, Leopardi, Montale.

Allora cosa è uno studioso serio? – gli chiesi.  

Lo studioso serio studia anche i minori, cerca le derivazioni ecc. Ho conosciuto 
uno studioso serio, Delio Cantimori, con cui non mi sono mai trovato, per colpa 
mia. Gli sono sempre apparso nei lati meno buoni. Lo sogno. Ho sognato che 
camminava davanti a me di una trentina di metri. «Professore, professore» lo 
chiamo. Lui senza voltarsi alza il dito indice sinistro, a tergicristallo, in segno di 
diniego. [Questa nota è del 25 luglio 2021]

Ora qualche frase su Manzoni e Leopardi.

Manzoni e Leopardi sono esemplari di una polarità, il primo sempre all’interno 
degli ordinamenti umani storici, ed è bravissimo in questo. Invece Leopardi stu-
dia le magagne della natura. Leopardi si interessa agli spazi interstellari, Manzoni 
se ne frega.

Diceva poi che Manzoni era più pessimista di Leopardi. Ma poiché que-
sto oltre ad averglielo sentito dire oralmente, lo ha anche scritto in uno dei 
suoi pensieri inediti, cito da quelli. (Sì, negli ultimi anni scriveva dei pen-
sieri, li aveva intitolati Pensieri ai quattro venti, e che ogni tanto ci leggeva, 
oppure ci inviava per mail).



579  Conversazione con Gino

A guardar bene, Manzoni è ancora più pessimista di Leopardi. Senza la 
presenza del suo Dio, la vita sarebbe per lui anche più intollerabile. Nel 
suo doloroso materialismo Leopardi ammette la bellezza delle illusioni; 
Manzoni le considera delle deviazioni. Leopardi dedicò all’amore una 
stupenda poesia, Alla sua donna; Manzoni dichiarò a De Sanctis di non 
capirla. Il suo punto di vista in materia era di un quasi cinico realismo: 
«Dell’amore ve n’ha, facendo un calcolo moderato, seicento volte più di 
quello che sia necessario alla conservazione della nostra riverita specie». 
Ma chi l’ha detto che una poesia d’amore miri alla conservazione della spe-
cie? Ecco il gretto cattolico.

Alcuni di questi pensieri parlano della morte, soprattutto della morte di 
amici cari, a cui si è trovato a sopravvivere nella sua lunga vita, ma anche 
della propria, e sempre guardano questo evento con stupore.

La morte, dicono, è la fine delle sofferenze. Sì, ma senza la soddisfazione di con-
statarlo. [2 novembre 2002]

Lo stupore davanti alla propria fine. Ma come si fa a non esserci più? [13 settem-
bre 2010]

Qui parla della morte del suo caro amico Giuseppe Giordani, detto Jack.

Jack: tanta coscienza finita in cenere.

Mi chiedo come e dove nel cosmo la personalità di Jack riuscirà a ricomporsi. 

Nulla si crea, nulla si distrugge. Ma dove va a finire la mia psiche coi suoi conte-
nuti? [maggio 2007]

Con la coscienza d’una persona muoiono anche i suoi contenuti. Come giustifi-
care un simile spreco? [settembre 2009]

E poi questo, dove ritroviamo Bergotte:

Senza la motivazione di una realtà altra, quanto sciupio di bellezza e di nobiltà. 
(Vedi le riflessioni di Proust sulla morte di Bergotte). Ma forse è proprio questo 
che conferisce a quella bellezza e a quella nobiltà un valore struggente. [novembre 
2012]



580  Carla Benedetti

Un ultimo pensiero, e qui mi fermerò:

Quando uno muore si ricordano di lui detti, fatti, gesti, ecc. Ma la persona ch’è 
morta era piuttosto la disponibilità a tutto questo. Muore una potenzialità illimi-
tata, più che un patrimonio inventariabile.

È proprio così!

Nota
La mia intervista a Luigi Blasucci uscì nel 2012 in «L’immaginazione», 

266. Il testo della relazione di Blasucci al convegno Per leggere il testo in 
classe è stato pubblicato in «Il Primo Amore», 9, 2012, con il titolo Sull’in-
segnamento della letteratura. I Pensieri ai quattro venti sono usciti postu-
mi, a cura di G. Petrucci, Pisa 2022.




