
Un grande amore: Blasucci e Ariosto
Maria Cristina Cabani

La raccolta completa degli studi ariosteschi di Luigi Blasucci è stata pub-
blicata nel 2014, grazie anche alla passione con cui, negli anni precedenti, 
Marco Praloran si era impegnato a metterla insieme con l’intento preciso 
di destinarla ai tipi del Galluzzo. Praloran sapeva, infatti, che a Blasucci 
quella casa editrice era particolarmente cara, anche perché da tempo sede 
della rivista «Stilistica e metrica»: una rivista che già nel nome sembrava 
rispondere in pieno a quella che era stata da sempre l’impostazione dei 
suoi studi. Marco è scomparso prematuramente nel settembre del 2011, 
assai prima dunque dell’uscita del libro, che a lui è dedicato. Il titolo Sulla 
struttura metrica del Furioso e altri studi ariosteschi risponde all’apparen-
te eterogeneità dei saggi, composti in un lungo lasso di tempo a cavallo 
fra due secoli e due millenni, visto che il primo risale al 1962 e l’ultimo 
al 2011; saggi tenuti insieme, a prima vista, solo dal nome di Ariosto, ma 
in realtà frutto di un progetto unitario, anche se non esibito. Quello che 
stupisce già a una prima lettura, infatti, è l’omogeneità di fondo, la co-
erenza della ricerca, condotta sempre da un punto di vista dominante 
(«l’importanza della funzione metrica»1), anche se non esclusivo, e con un 
metodo che non si presenta come tale, non si definisce, ma appare subito 
evidente. Dico questo perché se c’era una cosa che Blasucci detestava era 
l’idea dell’applicazione di un metodo preesistente a qualunque tipo di te-
sto. Quello che ci ha insegnato è che deve essere il testo stesso a suggerire 
di volta in volta le domande da fargli e gli strumenti con cui interpretarlo. 
Ogni opera, insomma, esige un approccio suo proprio. L’occhio critico è 
quello che riesce a scoprirne le chiavi di accesso.

Marco Praloran, raffinato studioso di Ariosto, era uno dei più amati 
allievi di Pier Vincenzo Mengaldo. La scuola padovana ha sempre rico-

1  L. Blasucci, Sulla struttura metrica del “Furioso” e altri studi ariosteschi, Firenze 2014, 
Prefazione, p. VII.



512  Maria Cristina Cabani

nosciuto in Blasucci un modello esemplare: anche in area mengaldiana, 
infatti, si sono coltivati e si continuano a coltivare studi metrico-stilistici; 
fra le due ‘scuole’ – se così possiamo chiamarle – si è stabilita a partire 
dagli anni Ottanta/Novanta (con studiosi come Arnaldo Soldani, Andrea 
Afribo, Stefano Dal Bianco) una specie di fratellanza. Eppure proprio dal 
confronto con gli esiti estremi di quegli studi (penso per esempio al libro 
di Del Bianco sull’endecasillabo del Furioso2) viene fuori una profonda 
diversità di fondo. Tanto in quel settore si amano infatti il computo a tap-
peto e la statistica (e Praloran ne è un esempio avanguardistico con gli stu-
di sull’endecasillabo petrarchesco), altrettanto Blasucci resta legato a una 
matrice fubiniana (e crociana) che gli impedisce di ridurre a numero la 
varietà dei casi, pur opponendosi nello stesso tempo all’idea, crociana, che 
non sia possibile né legittimo e soprattutto interessante individuare delle 
costanti, delle leggi generali. Consapevole del rischio di semplificare più 
del dovuto una questione assai più complessa, credo che indicare questi 
due estremi (unicità di ogni fenomeno letterario da una parte, riduzione 
a statistica delle ricorrenze dall’altra) sia utile a definire la posizione di 
Blasucci e il suo modo di procedere, rimasto fedele a sé stesso negli anni 
seppur non supportato da alcuna inquadratura teorica. Sì, Blasucci è ri-
masto fedele tanto ai suoi autori (Dante, Ariosto, Leopardi, Montale, con 
qualche puntata machiavelliana) quanto al modo di avvicinarsi ad essi. So 
che negli ultimi giorni trovava pace nel riascoltare da una voce femminile 
le ottave della pazzia di Orlando.

Riprendendo in mano il primo e l’ultimo saggio (in perfetta continu-
ità nonostante li divida più di mezzo secolo) ho avvertito prima di tutto 
un’ondata di nostalgia. Il mio primo corso con Blasucci, al terz’anno di 
università (nei due precedenti avevo seguito le lezioni di Mario Baratto), 
fu proprio sul Furioso. Era l’anno accademico 1974/75. A differenza di 
quanto oggi accade tanto nella didattica quanto nella ricerca, non era ri-
chiesto al docente di dire subito dove e come sarebbe finito il percorso 
conoscitivo e nemmeno quali mezzi si sarebbero impiegati per percor-
rerlo. Blasucci si mise e ci mise davanti al Furioso e cominciò a leggerlo 
dalla prima ottava del primo canto, procedendo secondo la successione 
ordinata delle ottave e facendo di quando in quando dei salti all’interno 
del poema per illustrare casi simili a quello esaminato e individuare delle 
costanti. Finito il tempo, finita la lettura: credo che fossimo giunti appena 
all’inizio del secondo canto, ma è certo che avevamo comunque imparato 

2  S. Dal Bianco, L’endecasillabo del Furioso, Pisa 2007.



513  Un grande amore: Blasucci e Ariosto

come procedere da soli. Di quel corso conservo ancora e qualche volta 
rileggo le cosiddette dispense. Lo stesso metodo di indagine, sintagmatico 
e paradigmatico insieme, è alla base non tanto del primo saggio (Osser-
vazioni sulla struttura metrica del Furioso), che fu comunque il punto di 
riferimento principale delle sue lezioni, ma l’ultimo, del 2011, nel quale 
Blasucci ‘legge’ un gruppo di ottave del segmento della pazzia di Orlando 
analizzandole una per una e traendone di volta in volta considerazioni 
locali e generali: considerazioni riducibili, insomma, a linee di tendenza, 
più che a leggi, senza mai rinunciare però ai distinguo. Il bisogno di de-
scrivere la langue metrica ariostesca è spesso esplicitato, ma le precisazioni 
finiscono quasi sempre per restituire una sorta di unicità ad ogni singolo 
caso inscrivibile all’interno della legge enunciata, e gli eventi della parole 
appaiono sempre non meno interessanti della langue, ma isolabili nella 
loro specificità proprio in quanto parziale deroga a una legge generale. Il 
punto di partenza del saggio, ma anche dell’intero libro, è infatti la con-
siderazione che mentre per Boiardo individuare una langue, soprattutto 
per quanto riguarda l’ottava, è impossibile, Ariosto, meno anarchico nella 
gestione del metro, consente di ravvisare e descrivere dei principi costitu-
tivi. Ma la riduzione all’ordine che si avverte leggendolo a confronto con 
il suo predecessore non tocca quel principio di inesauribile varietà su cui 
tanto avevano insistito Mario Fubini e Emilio Bigi.

Nella Nota ai testi Blasucci precisa che i saggi sono stati lasciati come 
erano, con l’intenzione precisa di «riprodurli così come furono ricevuti 
storicamente dai vari lettori»: il che conferma con maggior forza come 
egli fosse fiducioso dell’importanza e della necessità dell’approccio metri-
co stilistico. Ricordo le sue ironie contro gli studiosi che si accostano alla 
Commedia dantesca come se fosse scritta in prosa, cioè senza tener conto 
della terzina, la forma attraverso la quale passa e si esprime il pensiero 
dantesco. Per Ariosto valgono considerazioni del tutto simili: 

In nessun autore, infatti, come nell’Ariosto, l’organismo metrico si presenta con 
un rilievo e un carattere di necessità tali, da dar quasi l’impressione di una sua 
autonomia rispetto alle parole, ai sentimenti, ai pensieri che essa contiene (p. 3).

Qui Blasucci sembra da un lato anticipare quanto Beccaria teorizzerà 
ne L’autonomia del significante del 19753, dall’altro tradurre in linguaggio 

3  G. L. Beccaria, L’autonomia del significante. Figure del ritmo e della sintassi. Dante, 
Pascoli, D’annunzio, Torino 1975.



514  Maria Cristina Cabani

critico le suggestioni di alcuni studiosi precedenti (quelli della raccolta 
L’ottava d’oro, per esempio4) che avevano descritto l’ottava ariostesca, or-
ganismo compiuto, in forma di bella donna, riconoscendole pregi fem-
minili, come grazia e armonia, perfino narcisismo. La crociana «cosa che 
vive per sé»5. Ma per Blasucci, come del resto per Croce e De Sanctis, quel-
lo che conta non è la nuda struttura, ma la «visione organica d’insieme»6. 
E qui interviene piuttosto la lezione di Contini: l’idea del compromesso 
fra lirica chiusura (autonoma, melodica, chiusa) e narratività7. L’idea, in-
vece, di una breve storia della forma poteva giungergli dal maestro Fubini 
(il corso degli anni 1956/57 andava in quella direzione, ma Blasucci non 
mostra qui di conoscerlo, visto che cita solo Osservazioni sul lessico e sulla 
metrica del Tasso8) e dal saggio di Alberto Limentani9. Ma il discorso di 
Blasucci è del tutto nuovo grazie anche a un rigore logico descrittivo e a 
una limpidezza espositiva che definirei senza esagerare eccezionali. Nell’a-
nalisi di Blasucci tre livelli si incontrano e armonizzano o confliggono fra 
loro: metrico-ritmico, sintattico, tematico (o argomentativo). Partendo 
dal dato di fatto che le ottave ariostesche sono orchestrate su misure pari, 
l’interesse si indirizza al «vario e sapiente gioco di contrappunti ritmi-
ci» che Ariosto sa creare all’interno di esse. Per esempio, una delle prime 
osservazioni è relativa alla scioltezza ritmica dei versi di clausola, ottavo 
e quarto e al loro effetto risolutivo. Un effetto dovuto prima di tutto al 
gioco di accenti e di variazioni accentuative, di contrappunto ritmico, in 
certi casi accompagnato da un’evidenziazione sul piano retorico (iperbole 
finale, proverbialità ecc.). Come sempre, una fondamentale regolarità è il 
presupposto necessario alla percezione dell’infrazione. Caso emblematico 
quello dell’enjambement, una figura che Ariosto usa di frequente, ma sen-

4  L’ottava d’oro: la vita e l’opera di Ludovico Ariosto: letture tenute in Ferrara per il quar-
to centenario dalla morte del poeta con due messaggi di Gabriele D’Annunzio, Milano 1933.

5  B. Croce, Ariosto, Shakespeare e Corneille, Bari 1920, p. 46.
6  Blasucci, Sulla struttura metrica, p. 4. 
7  G. Contini, Come lavorava l’Ariosto [1937], in Id., Esercizi di lettura, Firenze 1947.
8  M. Fubini, Lezioni inedite sull’ottava, a cura di M. C. Cabani, Pisa 2016; Id., Osserva-

zioni sul lessico e sulla metrica del Tasso [1946], in Id., Studi sulla letteratura del Rinasci-
mento, Firenze 1947. Anche Metrica e poesia, pubblicato nello stesso anno (Milano 1962) 
non rientra nella bibliografia di questo primo saggio.

9  A. Limentani, Struttura e storia dell’ottava rima, «Lettere italiane», gennaio-marzo 
1961.



515  Un grande amore: Blasucci e Ariosto

za mai eccedere. Inutile dire che quando si parla di enjambement all’in-
terno del discorso narrativo in ottava bisogna distinguere gli autori che, 
come il Boccaccio dei primi poemetti, lo impiegano sistematicamente (per 
non dire a caso) e dunque senza significato, da quelli che, come Ariosto, 
ne limitano programmaticamente l’uso restituendogli in tal modo il suo 
carattere di infrazione e, di conseguenza, il suo effetto retorico. Ma nel Fu-
rioso la funzione dell’inarcatura non è tanto di evidenziazione semantica 
(come sarà per Tasso), quanto ritmico-melodica, di rottura di un ordi-
ne che sarà comunque ristabilito all’interno della stessa unità. «Si direb-
be – scrive Blasucci – che l’Ariosto goda di quella sospensione, di quello 
scompenso, perché poi più atteso, più desiderato giunga il rientro finale 
nell’alveo, il vittorioso coincidere del periodo logico col periodo strofico» 
(p. 33). Il discorso sull’enjambement tiene sempre presente Fubini, che nel 
1946 aveva pubblicato un saggio sulle celebri inarcature tassiane e sulle 
loro valenze lirico-emotive10. Blasucci non intende però contraddirlo, ma 
valersi di lui per giungere a una descrizione contrastiva, alla formulazione 
di una «legge di espressività nell’uso ariostesco dell’enjambement» consi-
stente nel suo effetto di scompenso ritmico:

per quanto quei valori affettivi possano qua e là affiorare anche nelle inarcature 
ariostesche, essi si risolvono in ultima istanza nelle stesse volute musicali dell’ot-
tava, nella sua sapiente parabola ritmica. In realtà, quelle dissonanze, frangendo 
la linea regolare del movimento ritmico, lo mettono momentaneamente in peri-
colo, creano uno scompenso nel suo svolgimento (p. 33).

Nel saggio successivo (Nota sull’enumerazione nel “Furioso”), invece, 
dello stesso anno, che appare come un’appendice del precedente, la figura 
dell’enumerazione, così cara ad Ariosto, è definita in dialogo con Emilio 
Bigi, il quale aveva visto nell’uso ariostesco della figura un aspetto patente 
del petrarchismo ariostesco e aveva riconosciuto in esso, come per le cop-
pie e le antitesi, una funzione prevalentemente euritmica11. Proseguendo 
su quella strada, e senza negare quella funzione, Blasucci vede nell’enume-
razione qualcosa di più, e cioè «lo stesso spirito del poema», fondato sulla 
varietà e molteplicità del reale:

10  Fubini, Osservazioni sul lessico e sulla metrica del Tasso.
11  E. Bigi, Petrarchismo ariostesco [1953], in Id., Dal Petrarca al Leopardi: studi di stili-

stica storica, Milano-Napoli 1954.



516  Maria Cristina Cabani

La legge poetica è la stessa: è il mondo scandito nella sua infinita varietà e risolto 
in dinamismo narrativo (p. 47).

Mentre nel caso della quête di Orlando paragonata a quella di Cerere, 
elenco serrato dei luoghi attraversati dalla dea come corrispettivo dell’af-
fannosa ricerca, Ariosto tende a risolvere la realtà in movimento, nel to-
pos lirico della descriptio mulieris applicato ad Alcina, una collezione di 
pezzi di repertorio, la bellezza femminile – priva di ogni intento realistico 
– si scioglie nella musicalità e fluidità del ritmo che la descrive. 

Mi commuovo quando penso che di questi primi capitoli sono stata 
ascoltatrice come studentessa; nell’ultimo compaio invece nella bibliografia 
di riferimento, come se Gino (adesso mi sento di chiamarlo cosi, come lo 
chiamavo da amico) mi avesse promossa all’esame: un esame iniziato qua-
rant’anni prima. Lo rivedo entrare in aula, sempre in ritardo, riassumere 
per almeno un quarto d’ora la lezione precedente, dire poche cose lenta-
mente, ripetendole. Chi lo farebbe più oggi? Eppure quelle poche cose, mol-
te alla fine del corso, si fissavano saldamente nella mente e nella memoria.

Il lungo saggio sul dantismo ariostesco (La “Commedia” come fonte lin-
guistica e stilistica del “Furioso”) si inscrive, come sempre, all’interno di 
un dialogo che funge da apertura; questa volta l’interlocutore è Cesare Se-
gre, al quale Blasucci rende omaggio, arricchendo il suo repertorio di re-
miniscenze con una serie di riscontri frutto della sua acutissima memoria 
verbale e rimica. A quei tempi, va ricordato, le concordanze intertestuali 
erano sempre frutto della memoria personale e, in quanto memorabili 
e riconoscibili, erano di per sé stesse pertinenti. Oggi, con strumenti di 
ricerca che consentono di raccogliere una sovrabbondanza di dati non 
sempre pertinenti, l’intertestualità è vista con meno entusiasmo e spesso 
genera quasi fastidio. Mi riferisco, per esempio, alle lunghe note fitte di 
riscontri non sempre convincenti che accompagnano spesso il commento 
ai classici. Ma, come osserva Blasucci nel saggio finale, leggere il Furioso 
senza tener conto del continuo dialogo che Ariosto intesse con gli altri 
autori, significa perdere gran parte del suo fascino. Ciò non comporta, 
si badi, non goderne, perché le letture del poema, come quelle di tutte 
le grandi opere, possono essere di livelli diversi, dal puro piacere della 
favola all’apprezzamento dei giochi allusivi. Per il lettore colto, il baci-
no dell’intertestualità ariostesca si rivela davvero inesauribile e il piacere 
dell’agnizione continuamente rinnovabile. Per quanto riguarda la Com-
media, l’analisi arriva all’enunciazione di una regola generale secondo la 
quale il dantismo ariostesco è assai più testuale che contestuale (p. 68), 



517  Un grande amore: Blasucci e Ariosto

assai meno tematico che linguistico stilistico. Proprio per questo, secondo 
una regola del crescendo che mi rimproverava di non aver imparato ab-
bastanza («non dire mai tutto subito, ma condurre il lettore per mano in 
crescendo e fingendo di lasciagli il gusto della scoperta»), i collegamenti 
topico situazionali, che risultano i meno interessanti perché in fondo più 
scontati, sono i primi passati in rassegna e solo in un secondo momento 
l’analisi investe il piano lessicale, ritmico sintattico e retorico: è in essi, 
infatti, che Ariosto mostra con maggiore evidenza di aver assorbito in 
profondità la lezione dantesca.

Il dantismo ariostesco è fatto di un’allusività ammiccante e scherzosa, 
che non arriva mai all’aperta parodia, ma opera piuttosto come compo-
nente colta dell’ironia ariostesca. Ad essa, intesa in primis come processo 
di attenuazione, di moderato abbassamento, concorrono come sempre in 
modo fondamentale la scelta e l’uso del metro. Parlare del dantismo ario-
stesco obbliga infatti, prima di tutto, a un confronto-scontro fra due forme 
metriche, due contenitori diversi: l’uno esteso e melodico, l’altro contratto 
e serrato; il passaggio dall’uno all’altro impone quasi di necessità una dilui-
zione del contenuto e una dilatazione della forma con effetti di attenuazio-
ne ironica. Esemplare, al riguardo, la celebre similitudine di O.F. VI 27, che 
descrive la reazione di Astolfo quando Ruggiero lega l’ippogrifo all’arbusto 
di mirto in cui è stato trasformato dalla maga Alcina, una similitudine

che riprende e sviluppa con analitica ampiezza la similitudine dantesca dello «stiz-
zo verde» (If XIII 40-42), ma insieme ne stempera l’icasticità espressiva («geme / 
e cigola») in fluente dinamicità ritmica («così murmura e stride e si corruccia»).

Quella «fluente dinamicità ritmica», insieme alle scelte lessicali e, soprat-
tutto, al contesto narrativo, trasforma la tragedia di Pier delle Vigne nella 
commedia di Astolfo. Non meno emblematico è il recupero in penultima 
posizione (settima) del dantesco «e cada come corpo morto cade», con 
netto smorzamento ironico derivato dalla sua posizione ‘ritratta’ (da fi-
nale di terzina e di canto a trampolino di lancio del verso di clausola) e 
dallo spostamento del punto di vista (dal protagonista al narratore) ancor 
prima che dal contesto narrativo (gli effetti dello scudo incantato a fronte 
dello smarrimento di Dante «dinanzi alla pietà de’ due cognati»). 

I fenomeni di attenuazione stilistica che emergono dal rapporto Ario-
sto-Dante si registrano, seppur con le notevoli differenze dovute alla di-
versa natura dei due testi e degli effetti ricercati (fra i quali la totale assen-
za dell’ironia), nel rapporto Dante-Petrarca, che Blasucci ha analizzato in 



518  Maria Cristina Cabani

uno dei suoi pochi (forse l’unico?) studi petrarcheschi12, cioè quello sulla 
sestina LXVI. Petrarca non era fra i suoi autori prediletti: la scelta stessa di 
un Petrarca dantesco qual è quello della sestina e di un’analisi impostata 
tutta sul confronto con il Dante di Al poco giorno ne è la controprova. Il 
dantismo del Petrarca (in questo caso in maniera più evidente che in altri) 
consiste in un continuo esercizio di riduzione stilistica e tonale, di smor-
zamento dell’icasticità dantesca, di risoluzione dell’asperitas in fluidità 
ritmica: effetti ottenuti tramite l’uso di dittologie, serie verbali, aggettivi 
al posto di verbi, ritrazione della parola espressiva in corpo di verso, non 
evidenziazione della rima con parole forti. Si può osservare che sono gli 
stessi mezzi che Ariosto impiega confrontandosi con Dante, al punto che 
si potrebbe parlare con qualche azzardo anche in questo caso di petrarchi-
smo ariostesco; inutile ripetere che non paragonabili sono invece gli scopi 
e i risultati.

L’interesse per l’intertestualità e soprattutto per l’analisi comparativa 
emerge anche dallo studio sulla presenza del Morgante nel Furioso. Con-
frontandosi con Pulci, Ariosto manifesta uno spiccato interesse per le pa-
role rare ed energiche che il fiorentino scova e qualche volta crea, per il 
suo vocabolario «tecnico-esotico», per il piacere dei bisticci lessicali, per le 
iperboli colorite, e anche per le numerose riprese dantesche, che qualche 
volta accoglie nel Furioso, salvo procedere poi a un dotto e allusivo restau-
ro della fonte. L’analisi intertestuale fornisce in tal modo la controprova di 
orientamenti stilistici già identificati, la conferma del dantismo ariostesco, 
ma anche della persistente esigenza di un ‘petrarchesco’ smorzamento to-
nale di quell’energia che Pulci condivide con il suo grande maestro.

Il filo cronologico non è certo l’unico principio costitutivo del libro, nel 
quale sono ravvisabili diverse sezioni. Salendo di livello, l’analisi si estende 
a intere porzioni di testo (situazioni narrative), mettendo a frutto tutti gli 
strumenti già sperimentati: analisi del verso e dell’ottava, del lessico e della 
sintassi, del rapporto metro-sintassi, dell’intertestualità, della contamina-
zione, delle figure tipiche. Nel saggio del 1969 (Un esempio del metodo 
ariostesco: la sosta a Cipro) la sensibilità ritmica del critico si sposta sul 
piano narrativo: l’idea base è che anche un intero episodio possa essere 
esaminato all’interno del poema nella sua funzione di «compenso ritmi-
co» rispetto ai precedenti. Di conseguenza, la descrizione di una tempesta 

12  L. Blasucci, La sestina LXVI (Lettura pronunciata il 7 maggio 1982), in Lectura Pe-
trarce, Letture del Canzoniere 1981-2000, a cura di M. Bianco, Padova 2010, pp. 105-22.



519  Un grande amore: Blasucci e Ariosto

può essere interpretata come un «pezzo sinfonico», secondo quanto Ario-
sto stesso dice quando si immagina nelle vesti di un «buon sonatore» in 
grado di alternare il grave all’acuto:

Signor, far mi convien come fa il buono
Sonator sopra il suo instrumento arguto, 
che spesso muta corda, e varia suono, 
ricercando ora il grave, ora l’acuto. 
(O. F. VIII 29, 1-4)

Siamo così all’ultimo gradino di un’analisi interamente condotta dal 
punto di vista ritmico-musicale come dominante.

La mia rassegna tralascia di necessità molte delle ricche acquisizioni di 
questo e di altri saggi. Come risulta evidente, il mio intento è recuperare 
delle costanti metodologiche nell’apparente eterogeneità dei capitoli. Bla-
succi amava la misura del saggio assai più di quella del libro. Credo che 
questo fosse una conseguenza necessaria del suo approccio ai testi, sempre 
direzionato dal particolare al generale, dal dato di fatto alla sua interpre-
tazione. Proprio per questo le sue ironie non risparmiavano l’uso, ormai 
imperante, dei progetti di ricerca, soprattutto quando questi prevedano 
una descrizione dei risultati da raggiungere.

Balza agli occhi che, mentre i saggi fin qui ricordati si collocano in un 
arco di tempo relativamente breve, oltre quaranta anni passano prima che 
Blasucci torni ad Ariosto. Blasucci non aveva nessuna ansia di pubblica-
re, studiava prima di tutto per il suo piacere (e ci teneva a dirlo), inoltre 
era guidato da un notevole perfezionismo nella scrittura: una delle più 
belle scritture che mi sia capitato di incontrare. Mi rimproverava spesso 
la mia precipitosità, il mio continuo bisogno di buttare giù per poi tor-
nare e ritornare sugli stessi passi nella speranza di riuscire a dire bene le 
cose. Lui meditava a lungo le frasi ma, una volta scritte, difficilmente le 
mutava. Il risultato era una forma limpida, razionale, mai esibizionistica, 
anche se spesso sottilmente compiaciuta nell’aver trovato l’espressione 
unica e assoluta, perfetta. «Geometria ritmica», «aspirazione euritmica», 
«evidenziazione melodica», «tecnica della caduta», «scioltezza del verso 
di clausola», «compensazione melodica»: sono queste alcune delle defi-
nizioni blasucciane divenute vere e proprie formule del linguaggio cri-
tico. Il compiacimento si estendeva dalla scelta delle parole alla nettezza 
dell’argomentazione, all’evidenza del suo procedere per gradi. Si veda, per 
esempio, come a quarant’anni di distanza Blasucci torni sui suoi passi e 



520  Maria Cristina Cabani

riprenda, per precisarla, un’osservazione del primo saggio e come, riba-
dendo il concetto, trovi la nuova formula della «consustanzialita»:

In nessun autore come nell’Ariosto l’organismo metrico si presenta con un rilievo 
e un carattere di necessità tali da dar quasi l’impressione di una sua autonomia 
(1962).
L’ottava è in realtà per l’Ariosto qualcosa di più consustanziale che, ad esempio, 
per Pulci o per Boiardo: essa è lo strumento capitale di tutte le sue operazioni non 
solo narrative o liriche, ma anche ironiche e demiurgiche […].

Blasucci non si stancava di ripetere, insomma, che «senza una conside-
razione ravvicinata della gestione ariostesca del metro, risulta manchevole 
qualsiasi comprensione-fruizione del Furioso». Ma, a distanza di tempo, 
sentiva anche il bisogno di precisare in cosa l’uso ariostesco dell’ottava 
differisse da quello dantesco della terzina, visto che la definizione di con-
sustanzialità del metro potrebbe essere agevolmente estesa a Dante. Il 
confronto, che sorge spontaneo, stimola un nuovo e prezioso distinguo: 

Ciò [la consustanzialità del metro] è tanto più vero, quanto meno il dettato ario-
stesco tende ad affidarsi alle risorse dirette dell’espressività e dell’invenzione lin-
guistica […]. Questo è anche il tratto basilare che distingue l’Ariosto dall’autore 
della Commedia, ossia dal poeta forse più simile a lui per la consustanzialità del 
metro: ma a Dante resta pur sempre la possibilità di giocare sul piano delle inven-
zioni verbali (p. 134).

In altro contesto, lo si è visto, Blasucci ha mostrato come Ariosto si im-
pegni infatti ad attenuare le punte espressive e l’asperitas del dettato dan-
tesco (e, di rimando, di quello pulciano), mostrandosi per questo aspetto 
sensibile alla lezione petrarchesca. A questo punto, fedele all’idea dell’e-
sistenza di una necessaria legge di compensazione, osserva che il posto 
dell’inventività verbale ed espressiva è occupato nel Furioso dai vari pro-
cessi dell’intertestualità, che assurge di conseguenza, essa pure, a principio 
costruttivo:

Il posto di quelle invenzioni, nell’affabulazione ariostesca, è tenuto semmai dai 
vari processi dell’intertestualità: un fenomeno vasto e pervasivo […] che si spiega 
solo in parte con i caratteri culti della poesia umanistica (p. 134).

Ma l’ultimo saggio, oltre a ribadire e generalizzare molte delle osserva-



521  Un grande amore: Blasucci e Ariosto

zioni emerse dalle analisi precedenti, ha per Blasucci uno scopo preciso 
e dichiarato: quella di regolare i conti con i maestri e in particolare con 
Mario Fubini:

Ma nella scelta dell’approccio metrico, e dello stesso segmento di testo da ana-
lizzare, c’è anche una ragione personale […]. Nella mia lettura ne terrò il dovuto 
conto [della lettura che Fubini ha dato di quelle ottave] cercando in un certo 
senso di risarcire il maestro della sua eccessiva autoseverità.

Insieme a Bigi, ma ancor più di Bigi e dello stesso Contini (verso il quale 
Gino mostrava una timorosa reverenza), Blasucci si riconosce erede di 
Fubini e interprete della stilistica così come Fubini la intendeva ed eser-
citava. Mi riferisco in particolare all’attenzione ai fenomeni metrico-sin-
tattici. Premesso (caso abbastanza eccezionale in un critico per sua natura 
poco polemico) che la sua lettura della pazzia di Orlando è anche una re-
azione polemica alle molte interpretazioni «mediche, in voga per un certo 
periodo» (p. 134), Blasucci individua questa volta nella scelta dell’approc-
cio metrico, comunque indispensabile, una ragione personale: rendere il 
merito dovuto a quelle lezioni sull’ottava di Fubini che avrebbero dovuto 
essere il seguito di Metrica e poesia13, ma che non giunsero mai a pubbli-
cazione. Fra i motivi addotti da Fubini a giustificare la propria rinuncia 
c’era proprio l’uscita del saggio del ’6214, insieme a quella di altri saggi 
nello stesso periodo (Turolla, Bigi, Saccone, Limentani15). Tratto comune 
di questi studi, compreso quello di Blasucci, era un’evidente propensione 
a individuare delle costanti nella varietà delle ottave ariostesche. Mentre 
Fubini, scrive Blasucci, «tendeva a vedere le singole ottave come creazioni 
assolute» e il suo scopo era quello di «sottolineare proprio la loro varietà», 
tutti gli altri, pur non negando questa varietà, sentivano l’esigenza di mi-
surarla in base a certe evidenti ricorrenze, cioè come scarti a una norma 

13  Fubini, Metrica e poesia. Lezioni sulle forme metriche italiane, I. Dal Duecento al Pe-
trarca.

14  L. Blasucci, Le lezioni inedite di Mario Fubini sull’ottava, in Id., Sulla struttura me-
trica, p. 168.

15  E. Turolla, Dittologia e “enjembement” nell’elaborazione dell’”Orlando furioso”, 
«Lettere italiane», X, 1958, pp. 1-20; E. Bigi, Appunti sulla lingua e sulla metrica del “Furio-
so”, «Giornale Storico della Letteratura Italiana», CXXXVIII, 1961, pp. 239-53; A. Limen-
tani, Struttura e storia dell’ottava rima, «Lettere italiane», XIII, 1961, pp. 20-77.



522  Maria Cristina Cabani

(pp. 135-6). Nel suo affettuoso «risarcimento» Blasucci si rivolge a Fubini 
come a un «maestro» (un termine che colpisce, data la generale castigatez-
za affettiva del suo linguaggio, poco incline agli slanci) e ribadisce la vali-
dità di tutte le sue osservazioni circa l’inesauribilità inventiva dell’Ariosto. 
Di più, da un certo punto del suo saggio gli lascia più volte la parola:

Ma anziché procedere alla nostra consueta lettura, vorrei lasciare qui la parola al 
maestro Fubini. (p. 149)

Tutto da tesaurizzare di questa analisi […] Sull’ottava 111 lascio di nuovo la pa-
rola a Fubini (p. 155).

Soprattutto negli ultimi anni Blasucci ci teneva molto che quelle lezioni 
fossero pubblicate e accolse con entusiasmo la mia offerta di occuparmene 
con lui. Ma dal saggio appare chiaro che gli premeva soprattutto rivisitare 
il suo passato, riconoscere i suoi padri, rendere loro il merito dovuto. Pos-
so dire che una grande stima dichiarava di frequente anche nei riguardi 
di Bigi riconoscendo in lui una sensibilità critica (soprattutto sul piano 
ritmico) impareggiabile, della quale si sentiva in qualche modo erede. Per 
lui, come per Fubini e per lo stesso Bigi, partire dal testo significava esa-
minarne la forma. Come ho detto all’inizio, Blasucci dedicava volentieri 
i suoi scritti solo ai grandi autori, e solo se gli piacevano (per esempio, 
oltre a Petrarca, non amava troppo il Tasso), autori per i quali un tal ge-
nere di esercizio non solo aveva senso, ma diventava imprescindibile. Di 
preferenza, quindi, opere in verso. Di Ariosto gli piacevano l’eleganza, la 
leggerezza, quella superiore ironia (dal metro al discorso narrativo): carat-
teri che erano stati a lungo anche i suoi. Senza mai troppo confondersi o 
scaldarsi (ma qualche suo scatto improvviso era già proverbiale), Blasucci 
era allora capace di fingere una modestia che non possedeva, di prendersi 
in giro, mantenendo sempre una posizione di superiore distacco. Gli pia-
ceva molto essere corteggiato e accudito, ma lo irritava l’adulazione; gli 
piaceva recitare la parte dell’incapace nelle questioni pratiche (cosa che lo 
esonerava da molte seccature accademiche), proclamare con disinvoltura 
il suo edonismo. Era un abile dissimulatore, dotato di bon ton e sprezza-
tura. Ma se questo mi resta personalmente di un’amicizia cinquantennale, 
che cosa resta della lezione stilistica (non mi riferisco, ovviamente, al com-
mentatore di Leopardi) di Blasucci nel panorama culturale odierno? Che 
cosa resta della sua cieca fiducia nell’a tu per tu con il testo e della necessità 
di porre la forma del testo al centro dei propri interessi o, quanto meno, 



523  Un grande amore: Blasucci e Ariosto

di farne il punto di partenza necessario per ogni ulteriore esplorazione? È 
una domanda che spesso mi pongo come insegnante, quando mi rendo 
conto della progressiva perdita della capacità di lettura, cioè di leggere per 
davvero. E del muro che spesso si crea quando si cerca di illustrare che un 
poema è fatto anche di rime, di suoni, di figure, di metri. A quoi se sert? I 
tempi di lettura e rilettura sono mutati drasticamente, il testo non è più un 
fine ma un mezzo. Eppure non potrò mai dimenticare l’abilità di Gino nel 
trasmettere il proprio entusiasmo conoscitivo, la capacità didattica che gli 
derivava, come ci teneva a dire, dall’esperienza scolastica. Emblematica la 
sua lezione sulla terza rima dantesca nella sala delle Baleari, di fronte a un 
pubblico medio, non già predisposto, ma da conquistare e da educare (che 
era quello che più gli piaceva). Ricordo lo stupore di chi ascoltava e, quasi 
per la prima volta, si accorgeva che quella che durante le ore scolastiche 
gli era apparso pura tecnica non è solo tale, che il modo in cui Dante sce-
glie e inventa le parole in rima è geniale e insieme altamente significante, 
consustanziale alla grandezza della Commedia. Uno stupore che culminò 
in un applauso sincero, in un grazie dal cuore.




