
Su Luigi Blasucci dantista
Alberto Casadei

1. 

Gino Blasucci amava indagare l’ingegneria dei testi letterari. Ogni sua 
lettura critica partiva da una lunga auscultazione della superficie delle 
opere per ricavare in modo induttivo gli elementi caratterizzanti, da ri-
unire poi sotto categorie non astratte o precostituite ma operative e ri-
tagliate sullo specifico autore trattato. L’esito è, costantemente, quello di 
saggi e studi concreti e ricchi di larghe, ma mai neutre, esemplificazioni, 
spesso portatrici di evidenze rimaste inespresse o espresse solo in parte 
nella critica precedente. Il tono affabile e piano, sobriamente didascalico e 
non pedante, permette di riconoscere la voce dell’interprete che non vuole 
né sovrapporsi a quella dell’autore, né mimarla, mentre punta invece a far 
riconoscere i suoi tratti fondativi che permettono, da ultimo, di motivare 
pure gli aspetti più propriamente estetici e valutativi.

Nel caso di Dante, Blasucci ha affrontato in primo luogo, e già dalla sua 
tesi di laurea, il rapporto fra L’esperienza delle ‘petrose’ e il linguaggio della 
Divina Commedia1. L’articolo così intitolato, edito nel 1957, si avvia con 

1  Si cita da L. Blasucci, Letture e saggi danteschi, Pisa 2014, pp. 1-34. Il volume ripropone 
tutti gli interventi danteschi dell’autore, riproducendo i testi originali con l’aggiunta auto-
noma di sobrie Note di bibliografia posteriore (pp. 215-8): il rispetto delle prime versioni, 
entrate poi nel circuito critico, è sempre stato forte da parte di Blasucci, che non ha corretto 
le sue posizioni di partenza ma semmai ha discusso a parte eventuali obiezioni o integrazio-
ni successive. Vanno poi almeno ricordate la curatela di Tutte le opere di Dante per l’editore 
Sansoni (Firenze 1965), varie recensioni, nonché le voci scritte per l’Enciclopedia Dantesca 
dell’Istituto Enciclopedico Treccani, uscite nei cinque volumi editi sino al 1970: sinteti-
ca ma significativa (anche riguardo ai problemi da affrontare in epoca crociana) quella 
dedicata a uno dei maestri della Scuola Normale, Luigi Russo (leggibile al link ‹https://
www.treccani.it/enciclopedia/luigi-russo_%28Enciclopedia-Dantesca%29/›). Non tratterò 



498  Alberto Casadei

una decisa adesione all’interpretazione linguistico-stilistica che, appunto 
delle petrose, aveva dato Gianfranco Contini nella sua edizione delle Rime, 
per esempio procedendo a un confronto con Arnaut Daniel all’insegna 
della «mistica verbale»; nel contempo si allontana sia dagli eccessi biogra-
fici della critica (tardo)romantica, sia da quelli estetici del crocianesimo 
dicotomico. E tuttavia, quasi subito anche rispetto a Contini, le cui posi-
zioni resteranno costantemente quelle più degne di discussione nei lavori 
di Blasucci dantista, si instaurano alcuni importanti distinguo, che fra l’al-
tro permettono di mettere a fuoco aspetti poi sviluppati progressivamente 
nei saggi a venire.

Non si trattava soltanto di riconoscere riusi linguistico-stilistici nel setto-
re dell’asperitas che Dante traghettò dall’esperienza lirica al poema; si trat-
tava, rispetto a Contini o a Cesare De Lollis, di individuare il procedimento 
che giustificava l’adozione di vocaboli e suoni volti a creare una «violenta 
traduzione plastica delle entità, anche astratte, e conseguentemente, […] 
una loro forte attivazione» (p. 2). Al fondo di questa propensione dantesca 
stava la ricerca di un’energia che sopravanza le motivazioni di corrispon-
denza stilistica con la materia e si attua in modi vari nell’Inferno, ovvia-
mente, e però pure nelle cantiche successive: la volontà di Dante di trattare 
le «ombre come cosa salda» lo porta a usare i suoni aspri non solo come 
evocativi di una condizione drammatica, per esempio nei canti infernali 
quali il VII o il XXXII, bensì anche come materia per una creazione lin-
guistico-stilistica di tipo demiurgico, in particolare nel Paradiso, che in un 
certo senso si manifesta proprio in virtù di questa energia autoprodotta.

L’analisi puntuale, molto ampia e raffinata, risulterebbe difficilmente ri-
assumibile, però possiamo seguire con facilità Blasucci quando adotta uno 
dei suoi criteri operativi-riassuntivi, quello dei «campi semantici» (p. 10), 
che nulla devono a teorizzazioni linguistiche e sono invece tarati sul mate-
riale specifico. Ecco allora l’enfasi posta sul campo della balistica (p.e. «ba-
lestrare» è usato in contesti appropriati ma persino senza un’effettiva neces-
sità situazionale), o su quello della cavalleria (ecco il «tempo» che «sprona» 
in Par. XVII 106-108), o su quelli ricollegabili a verbi quali torcere, serrare/
diserrare, mordere, scoppiare ecc. Spesso, plasticamente, sono entità astrat-
te a compiere le azioni corrispondenti, per esempio la «divina giustizia» 

in questo lavoro gli studi relativi al dantismo di Ariosto, Montale e altri autori cari a Bla-
succi, che richiederebbero un discorso a sé (e saranno oggetto di analisi in altri contributi 
di questo fascicolo).



499  Su Luigi Blasucci dantista

nell’Inferno, che appunto «sprona», «martella», «punge» o «fruga» i dan-
nati. Ma è forse ancora più notevole l’osservazione (pp. 20-1) che permette 
di cogliere una componente «aspra e severa» nel secondo regno, in gene-
re all’epoca indagato solo all’insegna della dolcezza idillica: è «l’agonismo 
attivo ed energico delle pene» che va tenuto in considerazione, e questo 
consente sia di marcare differenze tra gruppi di canti (i primi otto rispetto 
ai successivi venti: antipurgatorio vs effettivo purgatorio), sia di individua-
re l’importanza di altre componenti, come quella del tempo cronologico e 
narrativo, ricco di potenzialità per un successivo approfondimento.

Nell’ultima parte del saggio, ottime analisi puntuali (p.e. il confronto 
differenziale tra Purg. XXX 85-99 e VN XXXV 3, ed. Barbi) si alterna-
no con osservazioni più generali, come quelle sul carattere di «perpetua 
tensione espressiva» (p. 27) delle visioni e però anche delle invettive del 
Paradiso: in questo caso, come in altri, un termine di paragone viene in-
dividuato nel commento di Attilio Momigliano, molte volte acuto nell’in-
dividuare fenomeni accertabili sul piano fenomenologico, benché in vari 
casi troppo psicologizzante e poco storicizzante. Di fatto, l’individuazione 
della «demiurgia linguistica» dantesca, grazie alla quale l’autore «non solo 
definisce, ma lessicalmente sforza e aggredisce la realtà» (p. 31) resta uno 
dei migliori apporti critici riguardo all’atteggiamento stilistico fondamen-
tale nel poema, riscontrabile costantemente e non solo in specifici luoghi 
deputati alla ‘petrosità’2.

2. 

Una decina d’anni dopo, nel 1967, Blasucci pubblica l’articolo La dimen-
sione del tempo nel “Purgatorio”, che sottolinea l’importanza della com-
ponente narrativa nella seconda cantica. Essa si estrinseca in un «tempo 

2  Su questo lavoro, Blasucci teneva molto a una valutazione espressa da Leo Spitzer in 
una lettera inviatagli da Forte dei Marmi il 18 giugno 1960, di cui trascrivo la parte iniziale 
da una fotocopia fornitami durante la lavorazione del volume del 2014: «Caro collega: / Ho 
letto il Suo articolo con aderenza alla tesi di fondo, cioè che non bisogna riferire l’espressio-
ne energica dantesca alla situazione o ai personaggi, ma a una volontà espressiva del poeta, 
che dopo tutto è il più grande artista nel rendere concreti i fenomeni spirituali. E ci sarebbe 
da trattare anche la relazione tra ‘concretismo’ e ‘energia’: queste due cose qualche volta 
convergono, qualche volta no […]».



500  Alberto Casadei

dell’orologio», quello segnalato attraverso la «registrazione assidua del pro-
gresso delle ore lungo l’arco di un giorno terreno» (p. 36): questa semplice 
ma essenziale constatazione contribuisce già a distinguere la narrazione 
purgatoriale da quella dell’Inferno e del Paradiso, e induce a cogliere le va-
rie caratteristiche del Dante narratore, sin troppo svalutato nella prospet-
tiva della critica crociana ma anche di quella continiana. Nel Purgatorio il 
fluire temporale si collega alla preminenza della dimensione del viaggio 
rispetto a quella dei singoli incontri, e la concretezza delle situazioni pae-
saggistiche aumenta grazie appunto al procedere del giorno e della notte in 
maniera naturale e coordinata con le campate del racconto: ecco quindi che 
all’avvio narrativo con l’alba descritta nel I canto corrisponde la chiusura 
serale nell’VIII, quando si conclude la lunga e compatta sequenza dedicata 
all’Antipurgatorio (come era già stato segnalato nell’articolo del 1957).

Questo aspetto della temporalità purgatoriale si concretizza in marche 
linguistiche anche minime, per esempio grazie all’uso oculato di avver-
bi quali già, poi e simili, a indicare progressi nell’azione. Esiste però una 
sapienza narrativa ancora più raffinata nella seconda cantica, senz’altro 
quella previlegiata da Blasucci nell’insieme della sua attività come criti-
co dantesco. Essa consiste nel disciogliere elementi banalmente allegorici 
(come quelli determinanti nei primi due canti dell’Inferno) o didascalici 
(come in Inf. XI) proprio nel procedere del racconto, inserendoli in pause 
motivate oppure lasciandoli intuire senza esibirli, per esempio nel caso 
delle stelle corrispondenti alle varie virtù cardinali e teologali. 

Ancora una volta le analisi puntuali contribuiscono a far individuare sia 
aspetti da riprendere più largamente (è il caso di quelle relative al canto 
XXVII, poi oggetto di una lettura specifica); sia evidenze che riguarda-
no l’intera cantica e addirittura l’intero poema: «la vicenda del tempo [è] 
strettamente connessa con l’azione del viaggio»; la «viva compenetrazione 
di tempo e di azione costituisce anche una delle conquiste più originali 
dell’arte narrativa dantesca» (pp. 56-7). Ma ancora qualcosa da precisare 
restava, e infatti Blasucci tornerà nel 2000 su Tempo e penitenza nel “Pur-
gatorio”, in primo luogo per definire ulteriormente un’altra temporalità 
del secondo regno, quella del ‘calendario’, che caratterizza i computi pe-
nitenziali delle anime. Così facendo, riesce a mettere a fuoco altri aspetti 
sacrali e liturgici della cantica, in cui già l’invenzione della montagna con 
le sue varie cornici contribuisce, rispetto all’idea di un purgatorio come 
statica distesa infuocata (implicita in Inf. I 118-120), a creare un crono-
topo adatto all’idea di un’ascesa salvifica. E riguardo poi al racconto del-
le storie dei penitenti, viene annotato che l’assunto auerbachiano di una 



501  Su Luigi Blasucci dantista

corrispondenza figurale con quanto è stato compiuto durante la vita ter-
rena non si applica integralmente, come nell’Inferno, ma semmai «tende 
a duplicarsi in un binomio colpa-riscatto» (p. 65). In generale, Blasucci 
non rifiutava macrocategorie come quelle di Auerbach o di Singleton, ma 
le applicava localmente e ne riscontrava pure i limiti o le manchevolezze.

Comunque, è solo da un’analisi sistematica che può essere ricavata una 
sintesi come la seguente: «Nel tempo purgatoriale dantesco, dunque, la ci-
clicità convive con la linearità, o meglio con la progressività» (p. 71). Così, 
dopo aver messo a fuoco la piena funzionalità degli esordi astronomici e 
di altri aspetti della temporalità e della sua narrazione nella seconda can-
tica, Blasucci si potrà permettere di chiudere i conti con il concetto limi-
tativo di «romanzo teologico» di crociana memoria, frutto di «una visione 
parcellizzata della Commedia [che] vorrebbe relegar[lo] a una funzione di 
supporto pratico, ‘strutturale’, ai vari episodi poetici singolarmente presi» 
(p. 74; cfr. anche p. 157).

3. 

Sempre nel 2000, Blasucci pubblica gli esiti di sue ricerche e seminari 
tenuti presso la Scuola Normale e dedicati agli spazi esordiali nell’econo-
mia narrativa del poema. Il saggio, Per una tipologia degli esordi nei canti 
danteschi, è uno dei più ampi, ma in un certo senso deve essere completa-
to con quello successivo, del 2003, intitolato Sul canto come unità testuale: 
in effetti, l’individuazione di specifiche tecniche riservate ai proemi e ai 
prologhi poneva la questione dell’autonomia del ‘canto’ nella concezione 
dantesca, a fronte di dubbi espressi dallo stesso Contini, che concedeva 
più che altro un’utilità didattica alle singole lecturae. Ma in questo caso più 
utile risultava, al di là di qualche studio critico citato, la lezione di Mario 
Fubini, attento a sottolineare che Dante «come pensa per terzine, pensa e 
costruisce per canti», affermazione debitamente commentata da Blasucci 
(cfr. pp. 110-1). Rispetto a questa constatazione, si trattava di verificare 
come il poeta attuava il suo modulo compositivo, ovvero come marcava 
lo stacco fra canti sottolineando la loro chiusura (specie con il verso finale, 
spesso semanticamente autonomo) e soprattutto la loro apertura. Blasucci 
individua con esattezza una prima macro-ripartizione, quella fra inizi con 
prologo e inizi direttamente narrativi (cfr. p. 78); l’analisi porta poi a un 
chiaro riscontro, e cioè che il prologo autonomo rispetto alla narrazione 
viene impiegato da Dante a partire dal canto XVIII dell’Inferno («Luogo 



502  Alberto Casadei

è in inferno, detto Malebolge…») e assume solo da lì in avanti una fun-
zione essenziale nella strutturazione dei canti. Ciò comporta la necessità 
di accettare che il poema manifesti una sua diacronia interna, da work in 
progress, e all’inizio risulti persino contratto nell’uso dei codici retorici 
fondamentali (come nella scarna invocazione di Inf. II 7-9) e ben lontano 
dalla patente sfida ai classici che emergerà con forza nel corso dell’opera: 
una constatazione che limita la possibilità di continue riscritture e aggiu-
stamenti, come ancora spesso si ipotizza3.

L’analisi tipologica degli esordi consente raggruppamenti chiari (per 
esempio quelli con avverbio temporale o in genere diegetici, distinti da 
quelli con andamento mimetico, per esempio un discorso diretto seguito 
da didascalia), nonché concrete applicazioni puntuali, che consentono di 
interpretare la finalità specifica dei vari stacchi fra canti (e della funzione 
dell’«intercanto», termine introdotto da Guido Di Pino). Acuti poi gli af-
fondi sul riuso di schemi simili, riscontrabili per esempio nella struttura 
di una ballata quale I’ mi son pargoletta… e nel singolare attacco di Inf. 
III, con la trascrizione (vv. 1-9) delle parole poste sulla porta dell’inferno, 
spiegate solo ai vv. 10-11; oppure quelli sulle dichiarazioni metanarrative 
riservate allo spazio esordiale, che diventa poi vero e proprio prologo au-
tonomo (cfr. pp. 90 sgg.). In questo ambito risultano molto interessanti le 
precisazioni riguardo all’uso di topoi (qui è ampio il ricorso a Curtius), in 
particolare quello dell’ineffabilità, cui si è dato talora sin troppo credito al 
di là della sua funzione retorica volta a sottolineare la novità del racconto, 
specie nel Paradiso ma già, per esempio, nel celebre prologo di Inf. XXXII. 
Inoltre, riprendendo le sue analisi precedenti Blasucci riesce a giustificare 
l’assenza di proemi (a parte quello del primo canto) nel Purgatorio, dove 
invece, in relazione al viaggio e alla sua temporalità, saranno numerosi i 
vari tipi di esordi cronologici e astronomici. Molto importanti infine gli 
attacchi con appelli diretti al lettore, specie nella terza cantica, e più in ge-
nerale i vari usi di figure extradiegetiche a scopo pausativo e demarcativo, 
che vanno dalle comparazioni in forma di miniatura, alle formule peri-

3  Fra l’altro, sia detto per inciso, la constatazione può servire a rinforzare l’ipotesi di un 
forte stacco, magari anche cronologico, fra i canti iniziali della prima cantica e i successivi: 
peraltro, Blasucci individua (cfr. p. 114) una delle più forti motivazioni per l’uso di «se-
guitando» nel verso incipitario di Inf. VIII, non indicazione di una ripresa del racconto a 
distanza di anni, bensì segnale del fatto che Dante è ben consapevole che, per la prima volta, 
sta travalicando l’unità-canto nella descrizione dei vari gironi.



503  Su Luigi Blasucci dantista

frastiche (magari sostenute da un lessico ‘petroso’), sino alle similitudini 
diluite negli esordi di vari canti paradisiaci in sostituzione dell’indicibile 
teologico (cfr. p. 107).

Ma la ricca disamina blasucciana non si limita alle raffinate puntualiz-
zazioni e conduce dal particolare (la tipologia degli esordi) al generale, 
ossia alla tecnica narrativa dantesca nella configurazione dell’unità-canto. 
Forte della constatazione che quasi la metà dei canti del poema inizia «con 
una figura di prologo nettamente distinta dalla parte narrativa» (p. 112), 
Blasucci sottolinea nell’articolo del 2003 quali sono gli effetti demarcativi 
ottenuti in generale dagli attacchi (e dalle corrispondenti chiusure, spesso 
epigrafiche), persino quando esclusivamente narrativi: e qui aumentano 
le osservazioni sull’impiego speciale dei versi iniziali e finali che richie-
dono un solo adempimento rimico, quindi adatti per l’uso eccezionale di 
rimas caras, anch’esse fortemente demarcative. Le osservazioni metriche 
(che saranno poi riprese, come vedremo, in un ultimo contributo dante-
sco di Blasucci sulla terzina) e quelle retorico-narrative convergono nel 
dimostrare l’esistenza di «procedimenti demarcatori» (p. 125) messi in 
atto dal poeta per sottolineare l’autonomia dei vari canti della sua opera. 
Al di là delle intuizioni o delle idiosincrasie dei critici precedenti (qualche 
ironia è riservata ai più maniacali, per esempio i «numerologi»: cfr. p. 84), 
il metodo messo in atto in tutti i contributi sin qui esposti ha consentito 
di arrivare ad alcuni assunti inoppugnabili perché fondati su regesti non 
puramente elencativi e su analisi delle funzioni prioritarie dei vari proce-
dimenti, e solo successivamente delle variazioni e delle eccezioni. Troppo 
spesso, nella ricerca della trovata imprevedibile, i dantisti sembrano non 
tener conto di questa umile e insieme solida lezione.

4. 

Dell’unità-canto Blasucci ha lasciato tre specifiche analisi, peraltro an-
tecedenti a quelle più ampie di cui si è detto. Il primo saggio in ordine di 
stesura è Un canto ‘terminale’: il XXVII del “Purgatorio” (1985, poi edito 
nel 1989). In effetti è un canto che risulta fondamentale sulla base delle 
precedenti osservazioni su tempo e narrazione nella seconda cantica: qui 
terminano le notazioni relative al procedere cronologico delle giornate 
in cui si suddivide il viaggio del penitente, e tuttavia la narrazione è ric-
chissima di eventi, dato che il personaggio-Dante acquista una posizione 
centrale, mentre «i significati ‘generali’ [emergono] dal seno stesso di una 



504  Alberto Casadei

lettera quanto mai reale e autosufficiente» (p. 156). Procedendo con un 
andamento duplice, per contiguità e per confronto a distanza, Blasucci 
dapprima definisce le caratteristiche d’insieme del canto, poi individua 
i suoi perni narrativi e infine mette a fuoco punti stilisticamente rilevati. 
Un esempio significativo riguarda i versi in cui Dante afferma che, mentre 
attendeva di poter riprendere il viaggio essendo arrivata la notte, vedeva 
«le stelle / di lor solere e più chiare e maggiori» (vv. 89-90). Rispetto a 
situazioni analoghe, nel primo e nell’ottavo canto, qui «l’allegoria, se c’è 
[…], è tutta disciolta nell’evidenza della rappresentazione sensibile, dove 
quei due predicati delle stelle, ‘più chiare e maggiori’, mentre attivano an-
cora una volta una visione retrospettiva del viaggio, si offrono come dati 
di oggettiva osservazione fisica» (p. 165).

In queste analisi ravvicinate e sistematiche il critico ha spesso modo di 
apportare precisazioni rispetto ai suoi predecessori, fornendo nel con-
tempo impliciti spunti di metodologia. Per esempio, quando si tratta di 
confrontare un passo di un testo latino dantesco, l’attacco dell’Epistola V 
ai Signori d’Italia, con i versi di Purg. XXVII relativi al sorgere dell’aurora 
(«E già per li splendori antelucani…»: vv. 109-112), non ci si limita a nota-
re coincidenze linguistiche ma si fornisce un’interpretazione specifica dei 
rispettivi intenti, facendo attenzione a non innestare sovra-interpretazioni 
indebite, come purtroppo accade spesso nella dantistica: per Blasucci, in 
questo fedele alla precettistica del Convivio, prima di tutto viene l’esegesi 
della lettera. E appunto alla conclusione letterale di un percorso rimanda 
la splendida chiusa di questo lavoro: «Entro questa trama di rispondenze 
e di adempimenti, anche la proclamazione finale di Virgilio (“perch’io te 
sovra te corono e mitrio”) può essere vista in una relazione retrospettiva 
con la cerimonia della recinzione del giunco ai piedi dell’isoletta (Purg. I 
94-105; 133-6): tra un rito di penitenza e un rito (sia pur metaforico) di 
incoronazione si racchiude tutta l’azione itinerale del Purgatorio» (p. 172).

Legata alla precedente e di poco posteriore è la lettura dedicata a Au-
tobiografia letteraria e costruzione narrativa nel XXVI del “Purgatorio” 
(1986, edita nel 1988). Qui, in avvio, Blasucci stesso pone in evidenza le 
caratteristiche del suo approccio rispetto alle tante analisi già disponibili: 
«Nel caso specifico, le suggestioni a cui intendo riferirmi riguardano so-
prattutto la sapienza ritmico-narrativa sottesa alla costruzione del canto: 
una realtà del testo che da una lettura ideologica o tematica, ma anche 
da una lettura linguistica, non può non risultare sacrificata» (p. 128). In 
questo caso, oltre a rilevare i passi che meglio rispondono alla sua inter-
pretazione generale del Purgatorio come viaggio penitenziale cronologi-



505  Su Luigi Blasucci dantista

camente scandito, il critico esamina la funzione delle similitudini (altro 
argomento iper-esaminato), riuscendo a rilevare la loro progressione dal 
generico all’individualizzante: al culmine del processo, il paragone fra 
l’atteggiamento dei figli di Isifile verso la madre e quello di Dante stesso 
verso il ‘padre’ Guinizzelli (vv. 94-102) giustamente viene considerato da 
Blasucci, grazie alle sue competenze montaliano-eliotiane, una sorta di 
«correlativo oggettivo», che consente di passare dalla tematica prettamen-
te purgatoriale a quella dell’autobiografia letteraria (cfr. p. 138).

Su questo punto, Blasucci si deve confrontare sia con numerosi e im-
portanti lettori del canto (Gianfranco Folena, Aurelio Roncaglia, Mario 
Marti ecc.), sia e soprattutto con le posizioni di Contini, che per esempio 
considerava (cfr. p. 145) la proclamazione antiguittoniana più rilevante 
della stessa esaltazione di Guinizzelli, seguita peraltro da quella di Arnaut 
Daniel, in effetti apicale (almeno nella strategia di questo canto). Ma sono 
giuste le precisazioni blasucciane che indicano la svalutazione di Guittone 
come «una risultanza storica», diversamente da quanto accadeva ancora 
nel De vulgari (specie II vi), mentre è vero che elementi guittoniani sono 
stati impiegati nel corso dell’Inferno; e comunque, rispetto a questa ormai 
vecchia polemica prevale invece la nuova e, sempre rispetto al trattato, in 
qualche misura imprevista esaltazione di Arnaut. La prospettiva è quella 
del Dante che vuole sottolineare, in rapporto a giudizi di valore non an-
cora assodati (nemmeno da lui, alcuni anni prima), quanto il provenzale 
abbia potuto insegnargli a livello di tecnica letteraria, specialmente negli 
ormai sessanta canti del poema. E qui (cfr. pp. 149-54) vengono offerte 
nuove evidenze di questo magistero di fatto, per esempio riguardo all’uso 
delle rimas caras, o delle «dittologie martellate», o delle perifrasi «inge-
gnosamente allusive e insieme verbalmente ricche». Quindi, sebbene le 
parole effettivamente messe in bocca ad Arnaut risultino lontane dal suo 
trobar clus, in realtà la sua «folor stilistica, nelle mani di Dante, ha prodot-
to ben altri frutti che aristocratiche canzoni d’amor sensuale o cortese. In 
questo senso tutta la costruzione linguistica del canto è il miglior omaggio 
di fatto, accanto all’alto omaggio dichiarato, nei confronti del magistero 
poetico di Arnaut Daniel» (p. 154, corsivo mio).

Qualche anno dopo, nel 1990, Blasucci si occupa di Discorso teologico e 
visione sensibile nel canto XIV del “Paradiso” (contributo edito nel 1991). 
In questo caso, alla consueta accuratissima disamina della costituzione 
linguistico-stilistica e narrativa del canto, si affiancano di necessità anno-
tazioni che riguardano la materia del contenuto, in particolare appunto 
teologica. Come di consueto, sono del tutto condivisibili le analisi specifi-



506  Alberto Casadei

che, volte a dimostrare che, sebbene in apparenza bipartito, questo canto 
risulta ugualmente un ente autonomo ed equilibrato, grazie alla sapiente 
dispositio delle similitudini e ai rimandi interni. Ma qui va posto in rilievo 
un altro aspetto, ossia come viene esaminato l’uso delle certe o probabili 
fonti patristiche e scolastiche, per esempio Pietro Lombardo, San Tom-
maso e San Bonaventura in rapporto al tema della luce (cfr. pp. 182 sgg.).

Il critico si concentra in primis sullo specifico trattamento che si riscon-
tra nella terza cantica e afferma: «ciò che costituisce la peculiarità del di-
scorso dantesco è, innanzitutto, l’interpretazione del tema della luce come 
attuale motivo figurativo, in armonia con la stessa concezione analogica 
del suo Paradiso; in secondo luogo, il fervore assertivo che anima l’argo-
mentazione teologica, per cui l’intero discorso [di Salomone] si sviluppa 
insieme come un ragionamento e come un inno» (p. 182, corsivi miei). 
Vengono poi elencati ulteriori aspetti di differenza stilistica fra il poema 
e le sue possibili fonti, e ancora una volta otteniamo un’implicita lezione 
di metodo, soprattutto se si pensa all’abbondanza attuale di contributi che 
elencano caterve di passi patristico-teologici allegabili esclusivamente sul 
versante del contenuto – e spesso nemmeno con esattezza, data l’effettiva 
e costante propensione di Dante a una sua propria originalità. E più avan-
ti, riguardo al tema dell’ineffabilità e alla sua consonanza con la mistica, 
diventa utilissima un’osservazione puntuale riguardo alla ripetizione della 
rima identica di Cristo, che potrà pure essere ricondotta all’ambito citato, 
ma solo in quanto materia e non forma dell’espressione «dal momento 
che la sintassi e il metro sono sempre nel saldo dominio della ragione poe-
tante» (p. 187). Quando quindi si parla dell’aspetto ‘visionario’ del poema 
sacro, che aumenta progressivamente negli ultimi canti, si dovrebbe tener 
sempre conto del fatto che la forma dell’espressione e in particolare il la-
voro sulla scansione delle terzine e delle relative rime non va mai incontro 
a uno scacco reale, benché esso sia evocato – ma solo in quanto retorica-
mente utile. E anche gli aspetti umili o materici del linguaggio vengono 
esaltati nell’esecuzione stilistica che è comunque grandiosa, cosicché, con 
un’ottima formula sintetica, l’intero Paradiso dantesco può essere definito 
«insieme fervido e geometrico, infinito ed esatto» (p. 191).

5. 

Gino Blasucci ha continuato sino all’ultimo a occuparsi, oltre che del 
suo Leopardi, anche di Dante. Lasciando da parte la pur acuta indagine 



507  Su Luigi Blasucci dantista

su Una sestina ‘dantesca’ del Petrarca4, vorrei citare in chiusura uno degli 
ultimi suoi contributi, almeno orali, ossia la «lezione liceale» (così il sotto-
titolo voluto dall’autore) Sulla terzina dantesca, tenuta nella sala Azzurra 
della Scuola Normale Superiore il 17 aprile del 2019 e arrivataci in video5. 
Proprio sull’aggettivo ‘liceale’ insiste all’inizio Blasucci: il suo intento è 
quello di spiegare le caratteristiche di base della terzina di Dante, parten-
do ‘terra terra’ per poi alzarsi in volo solo in seguito. Al di là della bella 
immagine-similitudine (una delle tante, corpose e in parte ironiche, usate 
nelle sue conversazioni), si sintetizza così un approccio da lui sempre se-
guito per individuare prima le regole e solo dopo aggiungere le eccezioni: 
un approccio che viene applicato ancora nel caso dell’analisi dei modi con 
cui si manifesta il magistero del poeta nella scelta delle sue parole in rima.

Vengono subito rifiutati assunti inutilmente astratti (la terzina come 
equivalente metrico della Trinità o anche del sillogismo, come pure so-
steneva Mario Fubini), così come sono considerate poco probabili le 
spiegazioni genetiche della terza rima a partire dal sirventese caudato o 
dalla sirma di sonetti, le cui terzine si limitano a ‘rispecchiarsi’, ma non 
contengono alcuna apertura per uno sviluppo narrativo. Invece, Blasucci 
ribadisce la sua ammirazione per un saggio da lui più volte citato, quello 

4  La lectura, del 1982 ed edita nel 1983, si occupa di L’aere gravato, et l’importuna nebbia 
e propone alcune notevoli precisazioni riguardo al rapporto fra i due grandi, dalle quali per 
esempio si evince che, al di là delle esibizioni di un’asperità linguistica degna almeno in que-
sto caso del Dante delle ‘petrose’, Petrarca comunque mette in atto i suoi procedimenti di 
smorzamento e bilanciamento (cfr. p. 202), riducendo la forte tramatura logica del modello 
(cfr. p. 205) e ottenendo il risultato di riproporre la «funzione rimarginatrice e incantatoria» 
che egli «assegna alla poesia nei confronti della sua lacerazione esistenziale» (p. 214).

5  Per la visione si rinvia al link ‹https://www.youtube.com/watch?v=DuL1Ok-mBf4›. 
Al di là delle inevitabili piccole imperfezioni, è questa una testimonianza toccante sia del 
modo di Blasucci di rapportarsi al suo uditorio, sia della sua lucida e costante capacità criti-
ca. Una versione più breve e purtroppo non registrata di questo intervento era stata propo-
sta presso la sala delle Baleari del Comune di Pisa, nell’ambito dell’iniziativa Danteprima, 
il 25 maggio 2017. Della conferenza esiste un dattiloscritto provvisorio che leggo per la 
cortesia dell’amico Francesco De Rosa e che si auspica possa venire presto pubblicato. Ma 
la lezione in video riesce a trasmettere anche un aspetto del Blasucci dantista, e in genere 
studioso di letteratura italiana, ben noto a chi lo frequentava: la sua capacità di ritrovare, 
persino durante una conversazione in apparenza svagata, il verso opportuno a dimostrare 
un assunto o ad aprire una prospettiva sull’effettiva prassi poetica di un autore.



508  Alberto Casadei

di Ernesto Giacomo Parodi su La rima e i vocaboli in rima nella “Divina 
commedia”. Esso, pur risalendo al 1896 (ma, per Gino, in ambito critico 
valeva l’assunto che antiquiores non deteriores), consentiva di cogliere sia 
il particolare valore espressivo della parola che andava a chiudere il trittico 
in rima, spesso con un tangibile aumento della difficoltà; sia la ‘tensio-
ne’ che stava dietro questo sforzo, in parte analoga all’‘energia’ evocata da 
Blasucci nel suo primo lavoro, e sintetizzata da Parodi in un’immagine 
efficace secondo la quale Dante «va diritto davanti a sé e atterra d’un urto 
gli ostacoli» (cfr., nel volume, p. 33). E tuttavia ancora una volta viene pro-
posta una spiegazione più aderente alla concreta prassi metrico-stilistica 
del poeta, per cui quasi sempre è possibile riconoscere, fra le tre parole in 
rima, una davvero indispensabile al dettato, una di supporto e una che 
nasce per necessità ma in tanti casi genialmente.

Fra gli esempi addotti, al limite del virtuosismo risulta quello di Par. 
XXVIII 80-84, dove alla proposta di un «soffia», indispensabile in rappor-
to al vento menzionato al v. 81, segue un primo compimento con «roffia» 
(‘spuntatura’, ‘scoria’), vocabolo usato metaforicamente a supporto, e poi 
quello, davvero difficilissimo pensando all’uscita in -offia, con «paroffia» 
(‘parrocchia’, quindi ‘parte del cielo’). Arrivato quasi al termine del suo 
percorso, il poeta osa forse ancora di più riguardo proprio allo statuto del-
le sue rime, ma sempre in rapporto alla poetica anti-comica e sublime del 
Paradiso. E un risultato di ben altra suggestione viene dalla celeberrima 
sequenza «di largo : letargo : Argo» di Par. XXXIII 92-96, dove è chiaro 
che, nella prospettiva illustrata da Blasucci, la parola indispensabile è il 
termine ‘tecnico’ letargo, mentre la formula avverbiale di largo è un sup-
porto. Ma lo scatto davvero geniale arriva appunto con il compimento del 
v. 96, che consente all’improvviso di spostarsi dalla visione della Trinità 
nel profondo dell’Empireo agli abissi oceanici, dove «venticinque secoli» 
prima un perplesso Nettuno guardava l’ombra della nave Argo la quale, 
novità meravigliosa, audacemente solcava il mare. Un eccezionale e sin-
cretico condensato spazio-temporale, che si crea solo in virtù dei vincoli 
imposti dalla terza rima, ma sempre secondo un’abilità tecnica che aspira-
va al dinamismo, iuxta i rilievi blasucciani già di sessant’anni prima.

In chiusura, Blasucci ha anche modo di rispondere ad alcune doman-
de e curiosità, che lo portano a citare vari altri suoi autori, da Ariosto a 
Leopardi a Montale, sempre con osservazioni rapide e sapide. Certo, li 
leggeva dalla sua angolatura e con le sue prerogative, cosicché per esempio 
il suo Dante non è né un politico, né un profeta, né un teologo. Per lui, la 
biografia e la storia andavano sempre considerate, ma non potevano esse-



509  Su Luigi Blasucci dantista

re invocate per una spiegazione di ogni luogo testuale: specie, aggiungia-
mo, se non si tiene conto della sua configurazione esatta e si introducono 
invece sovrainterpretazioni di secondo o ennesimo grado. Purtroppo le 
tendenze attuali della dantistica, che vanno verso l’accumulo indiscrimi-
nato di materiali puramente interdiscorsivi (ma spesso presentati come 
intertestuali); verso il predominio della filologia avulsa dai rilievi stilistici, 
tanto da proporre attribuzioni o disattribuzioni di opere dantesche sulla 
base di concordanze linguistiche o referenziali a dir poco irrilevanti; verso 
l’erudizione insensibile alle dinamiche testuali o verso la stravaganza er-
meneutica, pur di ‘trovare del nuovo’; purtroppo queste e altre tendenze 
sono del tutto lontane dalle tecniche interpretative messe in atto da Gino 
Blasucci, che appare quindi quanto mai relegato ai margini del campo at-
tuale delle ricerche. Ma c’è da sperare che non sarà sempre così: i suoi 
lavori non temono una rapida obsolescenza e troveranno, in futuro, chi 
saprà di nuovo prenderli a riferimento e continuarli. 




