
Un perduto ritratto del Gran Mogol 
nelle collezioni dei Medici: note di storia 
collezionistica e di contesto
Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Questo articolo nasce dal riconoscimento fortuito, in una rappresenta-
zione settecentesca di un settore della Galleria degli Uffizi, di un quadro di 
stile e soggetto inaspettati: un grande ritratto di un sovrano moghul in tro-
no. Affascinati da questa scoperta abbiamo deciso di indagare più a fondo 
per chiarire le caratteristiche e la storia del dipinto, oggi non più esistente. 
Le nostre ricerche ci hanno permesso di identificarne con precisione il 
soggetto e il tipo iconografico, e inoltre di risalire nella storia dell’opera 
nelle collezioni medicee sino alla fine degli anni Trenta del Seicento. La 
prima parte dell’articolo è dedicata alla presentazione di questi risultati. 
Rimanevano a questo punto molti interrogativi, in particolare se il dipinto 
fosse davvero un originale moghul e, se lo era, quando, come e per quali 
vie fosse giunto a Firenze dall’India. Mentre alla prima domanda abbiamo 
creduto di poter rispondere con una certa sicurezza in modo affermativo, 
per le circostanze dell’arrivo del dipinto a Firenze è stato necessario muo-
versi con molta più cautela. La natura dei documenti relativi al dipinto 
non ci ha permesso di offrire risposte definitive; ci è però parso comunque 
utile tentare di formulare alcune ipotesi al riguardo cercando di ricostru-
ire un quadro coerente con i dati storici a nostra disposizione, allaccian-
doci alla ormai ricca letteratura sui rapporti tra l’Europa e l’India in età 
moderna. Sebbene nessuno dei due autori sia esperto dell’arte moghul né 
della storia specifica dei rapporti tra i Moghul e le potenze europee, abbia-
mo cercato di tener conto, per quanto ci è stato possibile, della bibliografia 
generale e specifica sul tema. Speriamo naturalmente che le nostre ipotesi 
possano risultare convincenti e anche trovare conferma dalla scoperta di 
nuovi documenti. In ogni caso crediamo che la stessa esistenza di un simi-
le manufatto nelle collezioni fiorentine in una data così alta vada necessa-
riamente presa in considerazione d’ora in poi nella letteratura sui rapporti 
economici e culturali tra lo stato mediceo e la regione indiana.

Per comodità del lettore anticipiamo qui le principali articolazioni del 
contributo. Nei capitoli 1 e 2 presenteremo le testimonianze settecente-
sche relative al dipinto e alla sua distruzione. Nel capitolo 3 evidenzieremo 



334  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

la profonda somiglianza del dipinto mediceo con un celebre ritratto di 
Jahangir di produzione moghul. Nel capitolo 4 analizzeremo la più antica 
testimonianza documentaria del dipinto, risalente al 1638, quando esso 
si trovava a Pitti, e avanzeremo ipotesi su una sua possibile collocazione 
nella reggia medicea nel secondo e terzo decennio del Seicento. Nel ca-
pitolo 5 approfondiremo il confronto tra il dipinto perduto e il ritratto 
moghul di Jahangir sunnominato e inoltre cercheremo di rendere conto 
di alcune incongruenze nelle varie descrizioni inventariali del primo. Nel 
capitolo 6 proveremo a dimostrare che il dipinto fiorentino non era una 
copia europea da un originale indiano ma un vero prodotto dell’arte mo-
ghul; coglieremo anche l’occasione per discutere testimonianze vecchie e 
nuove relative alla presenza di un dipinto simile a Roma negli anni Ses-
santa del Seicento. Nei capitoli 7 e 8 formuleremo, infine, alcune ipotesi 
sulle circostanze di arrivo del nostro dipinto in Toscana ed esploreremo la 
possibilità che si sia trattato di un dono diplomatico.

Desideriamo ringraziare Ebba Koch, i cui studi ci hanno ispirato e 
che con grande gentilezza e generosità ha letto una versione prelimina-
re dell’articolo dandoci preziosi suggerimenti per migliorarlo. Non serve 
dire che la responsabilità di tutti gli errori e le omissioni eventualmente 
presenti in quest’ultima versione è esclusivamente nostra1.

1.  L’inventario figurato della Galleria degli Uffizi

Nel 1749 l’imperatore del Sacro Romano Impero Francesco I di Lorena, 
granduca di Toscana col nome di Francesco II, commissionava al dise-
gnatore e monaco domenicano Benedetto Felice De Greyss l’incarico di 
sovrintendere alla produzione di una serie di tavole grafiche che rappre-
sentassero con esattezza l’aspetto della collezione della Galleria degli Uffi-
zi2. La produzione di questo grande inventario figurato, redatto con sottile 

1  Ringraziamo anche per le loro critiche e i loro suggerimenti Cinzia Maria Sicca, Lucia 
Simonato e i due referee anonimi. Questi ultimi ci hanno anche salvato da numerose 
imprecisioni e imperdonabili omissioni bibliografiche. Entrambi gli autori hanno contribuito 
in egual misura all’ideazione e alla composizione di questo articolo. Se bisogna, a fini pratici, 
distinguere le mani, Giovanni Santucci va considerato autore delle sezioni 1, 2, 4, 7, Luca 
Ruggeri delle sezioni 5, 6; l’introduzione, la conclusione e le sezioni 3 e 8 sono state scritte 
insieme dai due autori e non è possibile attribuirle in nessun modo e misura a uno solo dei due.

2  Heikamp 1969; Id. 1983, in part. pp. 478-80; Barocchi 1982, pp. 1446-7; Barocchi - 



335  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

e accuratissimo tratteggio di penna e inchiostro, tecnica che proprio il De 
Greyss aveva portato a perfezione, era verosimilmente preliminare a un’e-
dizione a stampa, analoga a quella del Prodromus, l’opera che nel 1735 
aveva illustrato le collezioni della Pinacoteca di Vienna3.

All’impresa collaborarono molte persone coordinate prima dal De 
Greyss e poi alla morte di questi nel 1759 da Giuseppe Magni: il disegna-
tore Tommaso Arrighetti aveva il compito di registrare graficamente, con 
disegni a lapis e a carbone eseguiti direttamente nella Galleria, i diversi 
settori dei corridoi e le singole opere in essi contenute, mentre altri artisti 
(indicati come «toccatori [in penna]» nei documenti coevi) si sarebbero 
occupati, nella comodità dello studio riservato loro, del lungo processo di 
rielaborazione dei primi disegni secondo precisi criteri formali, condotto 
con la cooperazione dell’architetto Niccolò Paoletti, e della loro minuzio-
sa traduzione a penna e inchiostro.

La registrazione grafica della collezione fiorentina procedette con stra-
ordinaria lentezza, e, benché portata avanti per molti anni, non approdò 
mai alla pubblicazione. A sconsigliare la traduzione calcografica delle ta-
vole disegnate non fu solo la previsione di una spesa ingentissima per l’in-
cisione dei rami (da aggiungere a quella pure assai elevata già occorsa per 
i soli disegni), ma anche la difficoltà di redigere un dettagliato inventario 
testuale delle opere raccolte nella Galleria, che avrebbe inevitabilmente 
dovuto accompagnare il catalogo figurato in un’ipotetica edizione4. Inol-
tre, il giovane granduca Pietro Leopoldo I, succeduto nel 1765 a Francesco 
Stefano di Lorena sul trono di Toscana, manifestò da subito la sua volontà 
di procedere a una selezione qualitativa dei materiali della Galleria e a 

Gaeta Bertelà 1986; Bocci Pacini - Petrone 1994, p. 401; Fileti Mazza - Tomasello 
2008, p. 17.

3  van Stampart 1735. Cfr. Heikamp 1983, p. 479.
4  A quel tempo mancava ancora una guida completa delle collezioni degli Uffizi, 

particolarmente delle pitture. Niente ci dice riguardo a queste ultime l’opera di Francesco 
Bocchi, riedita aggiornata da Giovanni Cinelli nel 1677 (Bocchi - Cinelli 1677). Lo 
stesso può dirsi per Del Bruno 1689, che si limita (p. 76) a queste parole: «moltissimi 
Quadri, in cui sono ritratti d’Huomini, in armi o lettere singolari, e specialmente de’ 
principi della Serenissima Casa». Le varie figure preposte alla tutela della Galleria nel 
periodo lorenese mostrarono maggiore interesse per le medaglie (Antonio Cocchi per 
le antiche, Raimondo Cocchi per quelle dei pontefici), alle conchiglie e altri specimina 
naturali (Targioni Tozzetti). Berti 1980, p. 29; Heikamp 1983, pp. 461-72, 482-3; Fileti 
Mazza - Tomasello 2008.



336  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

un generale riallestimento delle collezioni granducali secondo più evolute 
logiche di ordinamento tematico5; un’operazione che, come osservava lo 
stesso direttore della Galleria Giuseppe Querci in una lettera del 1769, 
avrebbe tolto ogni valore informativo alle tavole di De Greyss6.

Un incendio che il 12 agosto 1762 interessò il corridoio di ponente della 
Galleria, arrecando gravi danni alla struttura generale del museo e il dan-
neggiamento o la distruzione di alcune opere, contribuì pure significati-
vamente all’accantonamento di ogni eventuale progetto editoriale fondato 
sulle rappresentazioni della Galleria commissionate da Francesco I e realiz-
zate sino a quel momento, quantunque la registrazione grafica delle opere 
continuasse, persino dopo la morte dell’imperatore, sino almeno al 17737.

I disegni realizzati sono oggi divisi tra la Österreichische Nationalbiblio-
thek di Vienna, dove si conservano una parte delle tavole finite a penna in 
un album intitolato Galleria Imperiale di Firenze, e il Gabinetto Disegni 
e Stampe degli Uffizi, che ospita un’altra parte dei disegni a penna e una 
serie di disegni a matita di vari autori a quelli preliminari o alternativi8. 
Nel loro insieme queste carte sono una risorsa essenziale per la conoscen-
za dell’allestimento delle collezioni presenti nella Galleria nel momento 
della loro massima espansione e secondo un assetto deciso negli ultimi 
anni della dinastia dei Medici. Le tavole grafiche, infatti, consentono di 
riconoscere chiaramente le singole opere esposte nei lunghi corridoi della 
Loggia, nella Tribuna e in alcune delle altre sale laterali, e possono essere 
lette assieme con l’Inventario delle preziose antichità ed insigni memorie 
che si conservano nella magnifica Imperial Galleria di sua Maestà Cesarea 
redatto dal curatore della Galleria Giuseppe Bianchi subito dopo la sua 
nomina nel 17539, rispetto al quale i mutamenti di disposizione delle ope-
re sono marginali.

Nella rappresentazione delle opere del lungo Corridore le tavole del ca-

5  Ferretti 1980, p. 46; Fileti Mazza - Tomasello 2008, pp. 22-4. 
6  Per le opposizioni alla prosecuzione dell’opera di De Greyss, cfr. Barocchi 1982, pp. 

1446-7 e nota 153.
7  Heikamp 1983, p. 480. De Greyss è materialmente autore del solo frontespizio 

dell’album di Vienna con la veduta prospettica dei bracci lunghi della Galleria dalla loggia 
di testa sull’Arno. Gli altri artisti coinvolti per i disegni a penna sono Iohan Franz, Violante 
e Fortunata Guadagni, Angiolo Magni, Francesco Marchissi, Gaetano Neri, Filidauro 
Rossi, Giuseppe Sacconi e Claude Valvano.

8  ON, Cod. Min. 32/1-2 e GDS, cat. 4492 F-4588 F.
9  BU, ms. 95.



337  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

talogo figurato privilegiano evidentemente le sculture antiche, che attorno 
alla metà del Settecento rappresentavano il fulcro di interesse dei visitatori 
della Galleria, come tutte le coeve guide di viaggio testimoniano10. Esse 
tuttavia ci consentono di identificare anche i dipinti esposti sulle pareti. 
Oltre che su generali questioni di allestimento in un preciso periodo sto-
rico, le tavole ci permettono di gettare uno sguardo su quelle opere andate 
distrutte nel già ricordato incendio del 1762.

2.  Le testimonianze dell’incendio e gli inventari settecenteschi della Galleria

Il 14 agosto 1762, appena due giorni dopo l’incendio, l’Antiquario del-
la Galleria Raimondo Cocchi descriveva «particolarmente» per lettera al 
Guardarobiere Maggiore di corte Bernardino Riccardi quali erano stati i 
danni arrecati dal fuoco. I guasti erano concentrati in «cento braccia incir-
ca» del tratto settentrionale del corridoio di ponente della Galleria. Sei sta-
tue antiche e moderne erano andate distrutte, altre tre erano danneggiate 
(«la copia di Laocoonte» di Baccio Bandinelli, il «cignal greco» e il «Bacco 
del Sansovino») ma poterono tuttavia essere restaurate. Oltre a questo, 
l’incendio aveva distrutto

nove ritratti a olio, quasi tutti per la pittura veramente di poco valore: 1 di Piero 
dei Medici. 2 di Francesco Morosini. 3 del generale Shulembourg. 4 del generale 
Montecucoli. 5 di Giovanni de’ Medici. 6 del Conte del Maestro. 7 d’un imperator 
del Mogol. 8 d’un re di Francia, forse Luigi XI. 9 di don Garzia de’ Medici11.

I ritratti dei membri della famiglia Medici appartenevano alla cosiddetta 
Serie Aulica12, mentre i ritratti di condottieri (Francesco Maria Morosini, 
Johann Matthias conte di Scolenberg, generale dell’Armata di Sassonia, e 

10  Per quelle dei viaggiatori inglesi, cfr. Whitehead 1983. Va detto che avendo la 
collezione di pitture della Galleria, con l’eccezione di quelle raccolte nella Tribuna, 
prevalente valore di documentazione iconografica, ed essendo le identità degli effigiati per lo 
più riportate sui dipinti stessi o in cartelle applicate alle loro cornici, la registrazione di questi 
dati nelle guide non doveva apparire agli autori di quest’ultime particolarmente importante.

11  ASF, MF A, 320. Cit. in Fileti Mazza - Tomasello 2008, pp. 21-2 e trascritto ivi, 
Appendice Documentaria, doc. II, p. 122.

12  Prinz 1980, pp. 603, 765-72 e Haskell 1997, pp. 38-44. Sulla collezione iconografica 
degli Uffizi, cfr. Meloni Trkulja 1980a. Sulla Serie Aulica, cfr. Meloni Trkulja 1980b. 



338  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Raimondo Montecuccoli) facevano parte di un gruppo di effigi di uomini 
d’arme acquistate e collocate nella Galleria da Cosimo III13. Più problema-
tica è invece l’identificazione degli altri due ritratti perduti, per i quali al-
tre testimonianze relative all’incendio recano informazioni meno precise 
rispetto a quelle del Cocchi o con esse in contrasto.

Nel suo Saggio Istorico della Real Galleria di Firenze del 1779, Giusep-
pe Pelli Bencivenni, dopo aver riportato l’elenco delle sculture distrutte o 
danneggiate, descrive come perduti i ritratti «del card. Gio:, di D. Garzia, 
e di D. Pietro dei Medici, del conte del maestro, dei Generali Morosini, 
Scolembourg, e Montecuccoli, e di due sovrani dell’Asia»14.

Nella definizione «sovrani dell’Asia» può ben rientrare anche un ritratto 
«d’un imperator del Mogol», come lo definisce il Cocchi, ma difficilmente 
quello «d’un re di Francia». Una Nota anonima apposta dopo il 1762 in 
testa al Ragguaglio delle antichità e rarità che si conservano nella Galleria 
Mediceo-imperiale di Firenze, pubblicato da Giuseppe Bianchi nel 1759, 
non aiuta a sciogliere questa perplessità. Quanto all’identità dei dipinti la 
Nota è infatti estremamente generica

si sono perduti solamente i Ritratti di Don Garcia, e Don Pietro Medici, il Conte 
del Maestro, Conismork, Morosini, Scolesburg, e Montecuccoli, e due Ritratti 
ideali; tutti [...] copie di Pittori moderni15.

Può legittimamente sorgere qualche confusione osservando come nel 
già ricordato inventario manoscritto di Giuseppe Bianchi il dipinto altro-
ve citato come ritratto di un «re di Francia» o di un sovrano «dell’Asia» sia 
invece registrato come

Un quadro […] alto braccia 3 soldi 15 largo braccia 2 scarso, dipintovi figura in-
tera un re di Etiopia armato e con sopraveste all’indiana con corona reale in testa 

13  Meloni Trkulja 1980a, p. 602; Mosco 1980, p. 710. 
14  Bencivenni 1779, 1, p. 405, nota a.
15  La Nota di quel che manca nel libro della descrizione della Galleria di S.M.I. è apposta 

solo ad alcune copie del Ragguaglio, forse quelle ancora presso lo stampatore al momento 
dell’incendio. Una di queste si trova presso il Kunsthistorishes Institut in Florenz: ‹https://
dlc.mpdl.mpg.de/dlc/view/escidoc:18103:12/recto-verso;jsessionid=FDAFC1BF27C5719
BDEACD6F5C5105D70?fm› (luglio 2022). La Nota si distingue dalle altre testimonianze 
nell’incendio perché include, sola, nell’elenco delle nove opere perdute un ritratto di Philip 
Christoph von Königsmarck e omette quello di Giovanni de’ Medici.



339  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

e scettro nella sinistra, e globo con croce sopra nella destra, con adornamento 
scorniciato tinto di giallo16.

L’osservazione della tavola dell’album viennese dedicata all’ultimo set-
tore nord del braccio occidentale della Galleria, firmata da Filidauro Ros-
si, consente però di accertare al di là di ogni dubbio la correttezza della 
relazione di Cocchi riguardo alla perdita di un ritratto «d’un imperator 
del Mogol». La grande effigie di un imperatore moghul in trono e col capo 
circondato di un’aureola raggiante è, infatti, ben identificabile nel disegno 
sul muro a sinistra del Laocoonte di Baccio Bandinelli (figg. 39, 42)17.

La sua presenza in quella posizione è del resto attestata anche nel già 
ricordato inventario del 1753:

Uno [scil. un quadro] simile alto braccia 3 soldi 15 largo braccia 2 ½ dipintovi 
figura intera un re del Mogoll a sedere in una sedia dorata, con vesta all’india-
na dorata simile e calzoni bianchi con splendori in testa dorati come sopra, con 
globo nella destra con adornamento d’albero scorniciato liscio tinto di nero e 
verniciato d’oro all’indiana18.

Questa descrizione coincide poi in modo pressoché perfetto con quel-
la del manoscritto «Inventario Generale […] della Galleria di S.A.R.» del 
1704-1714, al quale, del resto, l’inventario di Bianchi del 1753 si riferiva 
espressamente:

Un quadro in tela alto braccia 3 soldi 15, largo braccia 2½ dipintovi figura intera 
un re di Mogollia a sedere in una sedia dorata, con vesta dorata all’indiana simile 

16  Archivio BU, ms. 95, c. 16v, inv. 146. L’identificazione del soggetto di questo dipinto con 
un re di Etiopia, per quanto possa apparire singolare, non è del tutto improbabile considerata 
l’esistenza di legami diretti tra i Medici e i sovrani di quella particolare regione africana, stretti 
quando Ferdinando de’ Medici, ancora cardinale, fu nominato da Gregorio XIII protettore 
dei Patriarcati di Antiochia, Alessandria e del regno d’Etiopia e incaricato di inviare emissari 
in Egitto, Persia ed Etiopia. Un’inedita minuta di lettera di Cosimo II «al Re d’Etiopia» del 
7 aprile 1611 ci testimonia che la comunicazione diretta tra la Toscana e l’Etiopia proseguì 
anche in seguito (ASF, Mediceo del Principato 1305, c. 112 r/v). Sulle relazioni di Ferdinando I 
e Cosimo II con la monarchia etiope, cfr. anche Carali 1936b. In assenza di ulteriori evidenze 
è comunque impossibile chiarire esattamente l’identità e la storia del dipinto perduto.

17  ON, Cod. Min. 32/2, c. 1. 
18  Archivio BU, ms. 95, c. 16v, inv. 147.



340  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

e calzoni bianchi, con splendori in testa dorati come sopra, con globo nella de-
stra con adornamento d’albero scorniciato liscio, tinto di nero e verniciato d’oro 
all’indiana19.

3.  Un ritratto di Jahangir

La singolarità del dipinto è stata a suo tempo rilevata da Detlef Heikamp 
in un suo fondamentale studio sull’assetto collezionistico della Galleria20. 
Qui egli nota che nella tavola II,1 dell’album di Vienna compaiono «sur 
les murs lateraux […] deux portraits de souverains dans le genre byzan-
tin». Non ritiene tuttavia di poter dar credito per la loro identificazione 
agli «inventaires dressés avant l’incendie», secondo i quali, come abbiamo 
visto, «le tableau de gauche reprèsente “Le roi de Mogol”». Heikamp in-
fatti osserva che «Mogol était le titre de l’empereur de l’Hindoustan, une 
appellation absolument invraisemblable, mais qu’il est difficile de rectifier, 
puisque l’original est détruit. Le tableau de droite est censé représenter le 
roi d’Éthiopie».

La correttezza degli inventari settecenteschi riguardo all’identificazione 
del soggetto del dipinto perduto (d’ora in poi indicato come M) può essere 
oggi accettata senza riserve considerando la somiglianza esistente tra la 
sua rappresentazione grafica ad opera di Rossi e un ritratto di Nur-ud-din 
Muhammad Salim, imperatore moghul col nome di Jahangir dal 1605 al 
1627, passato in asta a Londra da Sotheby’s nel 1995 e poi di nuovo da 
Bonhams nel 2011 (d’ora in poi: S) (fig. 40)21.

19  Archivio BU, ms 82, c. 14r, inv. 151. Si osservi la somiglianza tra la descrizione del 
ritratto del «re di Etiopia» (cit. supra, nota 16) in questo inventario e in quello del 1753: 
«Un quadro in tela alto braccia 3 soldi 15, largo braccia 2 scarso, dipintovi, figura intera 
un re di Etiopia, armato e sopraveste all’indiana con corona reale in testa e scettro nella 
sinistra e globo con croce sopra nella destra» (Archivio BU, ms. 82, c. 14r, inv. 152). Sulla 
sostanziale coincidenza delle due fonti cfr. Fileti Mazza - Tomasello 2008, p. 18.

20  Heikamp 1969, p. 5.
21  Abu’l Hasan (attr.), Ritratto dell’imperatore moghul Jahangir assiso in trono, reggente 

un globo e con il capo cinto di un’aureola raggiante, 1617 circa, guazzo e oro su tela di 
cotone, con applicazioni a rilievo (in gesso?), 210,5 × 143 cm. Londra, Sotheby’s, asta del 
18/10/1995 (Oriental Manuscripts and Miniatures), lotto n. LH 5617; Londra, Bonhams, 
asta del 5/4/2011 (Islamic and Indian Art), lotto n. 322. Prima di essere venduto da 
Bonhams il dipinto è stato esposto alla National Portrait Gallery di Londra nei mesi di 



341  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Questo ritratto, il più grande dipinto mobile moghul di cui si avesse si-
nora notizia, misura complessivamente 210 × 141 cm. È stato attribuito 
al pittore Abu’l Hasan ed è eseguito a guazzo su una tela di cotone. La 
tecnica sembra essere rara presso gli artisti indiani del tempo, che per le 
pitture mobili facevano quasi esclusivamente ricorso, almeno per quanto 
si può giudicare dalle opere conservate, ad acquerelli opachi su carta22. È 
tuttavia conservata almeno un’altra importante opera prodotta nell’ambito 
della corte moghul con tecnica a guazzo su tela. Il dipinto, commissionato 
dall’imperatore Humayun attorno al 1555 e poi rielaborato nel secolo suc-
cessivo, rappresenta oggi gli imperatori Humayun, Akbar, Jahangir e Shah 
Jahan assisi all’interno di un grande padiglione posto sullo sfondo di un 
giardino affollato di servitori, mentre davanti al padiglione siedono in cer-
chio gli antenati della casa imperiale discendente da Tamerlano (Timur)23.

marzo-giugno 2010. Cfr. Sotheby’s 1995, pp. 74-83; Crill - Jariwala 2010, p. 76, cat. 
14; Bonhams 2011. Il dipinto è stato oggetto di numerose discussioni in sede scientifica 
a partire dalla vendita di Sotheby’s che ne ha rivelato l’esistenza a pubblico e critica. Cfr. 
Ramaswamy 2007; Franke 2014; Forberg 2016; Ead. 2017; Koch 2017; Branfoot 
2018; Freddolini 2020a; Id. 2020b. Pare che in occasione dell’esposizione del dipinto alla 
National Portrait Gallery nel 2010 sia sorto un dibattito tra gli esperti sulla sua autenticità 
(Branfoot 2018, p. 29, nota 50; Yael Rice @Yael_Rice, Tweet del 2/10/2016; Ebba Koch, 
comunicazione privata del 14/10/2021). Non siamo però riusciti a conoscere i dettagli di 
questo dibattito. Se i dubbi sono legati alle dimensioni insolite e all’iconografia del dipinto, 
crediamo che i paralleli che offriamo in questo contributo siano un forte indizio a favore 
dell’autenticità. Non avendo potuto vedere il dipinto di persona, per questo studio ci siamo 
basati sulle descrizioni nei cataloghi d’asta e sulla documentazione fotografica offerta dai 
medesimi e dalla pagina del lotto sul sito di Bonhams (cfr. infra, nota 67). 

22  Si veda il classico studio Chandra 1949. 
23  Principi della Casa di Timur, 1550-1555 circa (con aggiunte successive), guazzo su 

tela di cotone, 108,05 × 108 cm. BM, cat. 1913,0208,0.1. Cfr. Pinder Wilson 1976, pp. 
22-3, cat. 1; Canby 1994; Falk 1994; Lee - Thompson - Daniels 1997; Parodi - Verri 
2016. Il dipinto, variamente attribuito a ‘Abd al-Samad o a Mir Sayyid ‘Ali, rappresentava 
originariamente Humayun seduto in un giardino, fiancheggiato da cortigiani e notabili. Al 
tempo di Akbar fu modificato una prima volta per trasformarlo in una sorta di genealogia 
figurata degli imperatori Moghul (Falk 1994, p. 8 e Rogers 1993, pp. 35-6). Si tratta di 
un’opera di dimensioni ridotte rispetto al nostro dipinto. La tela è formata di due strisce di 
tessuto di cotone di poco più di 54 cm di altezza (complessivamente 108,05 × 108 cm). Si 
suppone che la porzione inferiore del dipinto, oggi mancante, fosse una striscia di tessuto 
della medesima altezza. Le misure originarie del dipinto sarebbero state quindi 108,05 × 



342  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

In S Jahangir è presentato in età matura, seduto in maestà su una seggio-
la a braccioli di foggia europea, rivestita d’oro e ornata da un fitto motivo 
vegetale tempestato di piccoli rubini. I piedi nudi dell’imperatore poggia-
no su un tappeto ordinatamente piegato due volte su se stesso a formare 
una sorta di cuscino; la mano destra è sollevata nell’atto di sorreggere un 
globo, simbolo del suo preteso potere universale24, mentre la sinistra pog-
gia sul bracciolo del trono, come per dare equilibrio al sovrano, il cui bu-
sto è staccato dallo schienale. Ricche d’oro sono pure la casacca, guarnita 
con variopinti motivi vegetali, la fusciacca annodata alla vita e ordinata-
mente ricadente lungo le gambe, decorata con fiori e uccelli, e le stoffe a 
righe con le quali sono confezionati i calzoni e il turbante ingioiellato25. 
L’oro è inoltre profuso nel nimbo solare con razzi alternatamente lanciati 
e serpentinati che circonda il capo del sovrano e nei gioielli che ne ornano 
le mani, il petto e la testa. Questi ultimi elementi, come pure i fregi del 
telaio portante della seggiola, sono eseguiti a rilievo e in parte dipinti na-
turalisticamente a imitazione di pietre preziose e semipreziose.

L’anno di realizzazione di S è ricavabile con sicurezza da due iscrizioni 
persiane presenti sul dipinto. Una è quella, in parte metrica, in parte in 
prosa, distribuita in ventisei cartigli e quattro rosette (solo due delle quali 
ultime oggi conservate) che formano una bordura decorativa attorno al 
ritratto; in particolare il cartiglio centrale del lato inferiore c’informa, in 
prosa, che «la pittura fu completata nell’anno della vittoria sul Deccan, a 
Mandu, nel dodicesimo anno dall’ascesa al trono, corrispondente all’anno 
1026», ovvero nell’anno 1617 della nostra era26. La stessa data è iscritta 
anche sulla pietra che orna il bracciale a rilievo stretto al polso sinistro 
dell’imperatore.

164 cm. La tela deve essere stata giudicata di grande importanza per un lungo periodo, 
poiché fu aggiornata altre due volte con l’introduzione delle figure di Jahangir e di suo 
figlio Shah Jahan, al tempo di questi medesimi sovrani.

24  Ramaswamy 2007 (il ritratto di Bonhams è qui discusso alle pp. 773-4), Ramaswamy 
2014 e Koch 2018. Più in generale sull’importanza del globo geografico nell’iconografia 
imperiale Moghul del tempo di Jahangir e sulla manipolazione strumentale a fini politici 
delle fonti cartografiche europee nello stesso periodo, cfr. anche Koch 1997; Ead. 1998, 
pp. 330-3; Ead. 2012; Lefèvre 2012a; Ead. 2014.

25  Sulle caratteristiche della casacca e delle fusciacche, cfr. Crill - Jariwala 2010, p. 76 
e Wright 2008, cat. 37A e 80.

26  «Ba-sāl-i fatḥ i Dakan dar Māndū ṣūrat itmām yāft sana-yi 12 julūs muṭābiq-i sana-yi 
1026». Cfr. Franke 2014.



343  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Ciò che rende il dipinto eccezionale nel quadro complessivo della pittu-
ra mobile moghul non sono solo le sue dimensioni generali, come detto, 
ma anche la grandezza conferita all’effigie sovrana, che occupa, in scala 
superiore al naturale, una grandissima parte dello spazio disponibile. In-
fatti, anche nella citata opera del British Museum, che comunque è consi-
derevolmente più piccola di S, le figure sono di dimensioni molto ridotte, 
mentre rappresentazioni umane a così grande scala erano state segnalate, 
prima della comparsa sul mercato di S, soltanto nella decorazione mura-
le27. La somiglianza tra M e S risulta ancora più evidente se la si osserva 
attraverso un’altra veduta della testata Nord del corridoio di Ponente della 
Galleria, tracciata a carboncino da Tommaso Arrighetti come preliminare 
alla versione a penna di Vienna e conservata oggi agli Uffizi (figg. 41, 42)28. 
È inoltre rafforzata dall’intreccio tra i dati visivi e quelli testuali offerti dalle 
descrizioni degli inventari. Infatti, la «sedia dorata» la «veste dorata all’in-
diana simile [a quella]», gli «splendori in testa dorati», sono tutti, come si 
è visto, elementi caratterizzanti del ritratto di Jahangir ancora esistente29.

27  In alcune rappresentazioni di darbar appaiono, sotto la loggia riservata al sovrano, 
figure di sufi, isolate o in più ampie rappresentazioni di tipo allegorico, in azzurro e oro 
o a colori. Pādshāhnāma, 1656-57, RL, cat. RCIN 1005025, cc. 50b, 192b, 195a. Sulla 
cronologia del manoscritto contenente le miniature, cfr. infra, nota 109. Non si può 
escludere che rappresentino una decorazione pittorica, ma poiché i soggetti mutano da una 
miniatura all’altra sembrerebbe piuttosto trattarsi di opere mobili su tela con dimensioni 
paragonabili a quelle di S. Potrebbe però trattarsi non di dipinti ma di tessuti paragonabili 
agli arazzi europei. Il gesuita Fernão Guerreiro riferisce che Jahangir aveva dato incarico ai 
suoi tessitori di riprodurre in un drappo di seta un dipinto europeo di Cristo alla Colonna 
(Payne 1930, p. 65). Tuttavia non sono apparentementemente conservati tessuti figurati 
moghul del tempo di Jahangir con soggetti di tale complessità. Pur consci del dibattito in 
relazione all’uso del termine «miniatura» nell’ambito della pittura moghul, continueremo 
qui a servircene poiché è utile per opporre la forma più tipica di quella produzione artistica 
al particolarissimo manufatto al centro di questo articolo. 

28  Tommaso Arrighetti, Veduta del Laocoonte di Baccio Bandinelli e altre opere nella 
Galleria degli Uffizi. GDS 4535F.

29  Nell’inventario del 1704 l’aggettivo «dorato» si riferisce sempre all’applicazione di 
foglia d’oro o di vernice dorata, non all’imitazione in pittura di oggetti d’oro. Esso ricorre 
oltre 700 volte nell’inventario, sempre in relazione alle cornici dei dipinti, ai sostegni lignei 
delle sculture, a opere in metallo e altri manufatti tridimensionali. Al di fuori di questi casi 
esso appare, oltre che per il ritratto di Jahangir, solo in relazione al ritratto di giovane con 
«medaglia di stucco dorato con l’impronta di Cosimo pater patriae» di Sandro Botticelli 



344  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Un elemento per il quale l’iconografia di M come descritto negli inven-
tari sembrerebbe non coincidere con quella di S è il tappeto ripiegato sul 
quale Jahangir poggia i piedi, descritto come «guanciale». Ciò dipende 
dal fatto che nei ritratti europei contemporanei i sovrani poggiano i piedi 
proprio su un guanciale, mentre i tappeti orientali erano prevalentemente 
impiegati come prezioso rivestimento di pedane d’onore e tavoli, e a ogni 
modo mostrati distesi. Il disegno di Rossi non lascia comunque dubbi sul 
fatto che anche la figura in M poggiasse i piedi su un tappeto ripiegato, 
anche se forse non proprio in modo identico a quello in S.

Un altro fraintendimento degli estensori del catalogo è relativo ai calzoni 
dell’imperatore, che in S appaiono confezionati in un tessuto a righe colo-
rate e dorate alternate, mentre sono indicati come «bianchi» negli inven-
tari suddetti. In questo caso è possibile ritenere che il responsabile dell’in-
ventariazione del 1704 non sia stato in grado di distinguere chiaramente, 
a causa dell’ovvia scarsa dimestichezza con una foggia di abbigliamento 
tanto diversa da quella europea, tra i calzoni e la lunga camicia (questa 
sì di colore bianco) che li ricopre in gran parte; forse anche traviato dalla 
discontinuità di composizione tra questo elemento e la giacca dorata che 
termina nettamente all’altezza del ginocchio del sovrano orientale. A con-
ferma di questo, i disegni di Arrighetti e Rossi mostrano correttamente i 
calzoni segnati da bande verticali, anche se in quello a penna del secondo, 
più che come motivo proprio del tessuto, le righe chiare sembrano essere 
state interpretate come file di perle applicate (fig. 42). Quest’arbitraria va-
riazione potrebbe dipendere da un’errata comprensione da parte di Rossi 
del preliminare disegno a carboncino di Arrighetti. Quest’ultimo, infatti, 
aveva riprodotto in modo abbastanza sommario e confuso un elemento 
del costume presente in S, ed evidentemente anche in M, in effetti non 
facile da interpretare, che potrebbe essere o una bordura smerlata appli-
cata all’orlo delle gambe dei calzoni o una cavigliera di perle multicolori 
seminascosta dai calzoni stessi (fig. 42)30.

Qualunque cosa rappresentasse nelle intenzioni dell’artista che lo ese-

(GU, cat. 00188553. Cfr. Firenze, BU, ms 82, c. 103, inv. 853). Per riferirsi a oggetti d’oro 
o dorati rappresentati all’interno di dipinti l’espressione usata nell’inventario del 1704 è 
invece invariabilmente «d’oro». Si veda ad esempio la descrizione del ritratto di Maria de’ 
Medici di Franz Pourbus (GU, cat. 00099711), «vestita alla reale di verde con gigli d’oro». 
Ibid., c. 9, cat. 111. 

30  In S questo elemento è ben conservato solo sulla gamba destra del sovrano, mentre 
sull’altra gamba se ne intravede una vaga traccia. È rappresentato come se si trattasse di 



345  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

guì, questo motivo potrebbe essere facilmente apparso a Rossi, nel pro-
cesso di traduzione del disegno di Arrighetti, come l’indicazione di un’ap-
plicazione di elementi sferici al tessuto. Il decoro dei calzoni non è infatti 
l’unico elemento dell’esotico costume di Jahangir di fronte al quale Rossi 
pare essersi trovato in imbarazzo nella traduzione finale a penna del dise-
gno intermedio a grafite. Si può osservare che mentre Arrighetti rappre-
senta in modo sostanzialmente corretto la foggia peculiare del turbante 
ingioiellato e della fusciacca doppia ricadente in due bande simmetriche, 
ciascuna composta di due parti di tessuto concluse con frange e ordina-
tamente sovrapposte, Rossi trasforma il turbante in una sorta di strana 
cuffia con elementi pendenti sul retro e interpreta le bande della fusciacca 
come un’unica ampia pezza di tessuto ricadente sulle ginocchia, sulla qua-
le si appoggia poi un rigido elemento trapezoidale, non dissimile da certe 
borse portamonete che appaiono nella ritrattistica europea tra XV e XVI 
secolo (fig. 42).

In alcuni elementi la rappresentazione di Rossi sembra invece più fedele 
e precisa di quella di Arrighetti; per esempio nella decorazione del trono 
e nella resa della mano sinistra del sovrano e dei suoi gioielli. Non si può 
pertanto escludere, anzi appare probabile, che Rossi si sia potuto giovare 
anche di una qualche forma di autopsia del dipinto, ma che i dati ottenuti 
da questa verifica visiva sull’originale non siano stati tutti trasferiti nel di-
segno finale, o privilegiati rispetto a ciò che offriva il disegno intermedio 
di Arrighetti. 

Quanto per un disegnatore europeo fosse difficile dare traduzione gra-
fica al costume orientale anche in diretta presenza di un originale lo di-
mostrano due incisioni rappresentanti proprio l’imperatore Jahangir pub-
blicate attorno al 1622 da Renold Elstrack e John Stafford e nel 1655 da 
Edward Terry, cappellano di Thomas Roe, inviato della corona inglese alla 
corte moghul tra il 1616 e il 161931. Entrambe le incisioni derivano da mi-
niature indiane che Terry e Roe avevano riportato in Inghilterra dal loro 

due cavigliere o di frange di grosse perle anche nella riproduzione di un ritratto di Jahangir 
simile al nostro pubblicata da Athanasius Kircher nel 1667. Cfr. infra, pp. 358-60.

31  R. Elstrack (incisore), The true Portraicture of the Great and Most Potent Monarch, 
Padesha Shalsallam, caled the Great Mogoll of the Easterne India. King of forty 5 Kingdoms, 
London c. 1616-1621 (una copia è presso BM, cat. 1874,0711.809; cfr. ‹https://www.
britishmuseum.org/collection/object/P_1874-0711-809›); Terry 1655, s.n. tra le pp. 346 e 
347. Quest’opera espande i contenuti del diario di viaggio tenuto da Terry nel corso della 
sua ambasciata e pubblicato dapprima in Purchas 1625, IV, pp. 310-469. In Purchas 



346  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

viaggio diplomatico, oggi perdute ma conosciute anche attraverso un’ul-
teriore e più fedele traduzione calcografica pubblicata da Samuel Purchas 
nel 1625, ed effettivamente assai simili ad altre miniature moghul tuttora 
conservate32. Nella stampa pubblicata da Terry, in particolare, si osserva 
una scarsa comprensione della foggia del turbante, della fusciacca e dei 
calzoni indossati da Jahangir sotto la lunga veste, gli stessi elementi che 
appaiono maggiormente fraintesi anche nelle riproduzioni di M realizzate 
da Arrighetti e Rossi, e ciò nonostante che Terry stesso dichiari di aver 
fatto riprodurre il ritratto all’interno del suo libro anche per documentare 
il costume in uso tra gli indiani suoi contemporanei33.

Tutto considerato, pare lecito ipotizzare che le somiglianze tra M ed S 
si spingessero anche oltre rispetto a quanto precedentemente indicato, e 
che, ad esempio, pure M fosse arricchito con l’applicazione di gioielli e di 
decori della seduta a rilievo, benché di questi elementi non vi sia traccia 
negli inventari. Del resto gli antichi inventari delle collezioni artistiche 
sono notoriamente sintetici e selettivi nella descrizione delle opere e non 
di rado imprecisi nei dati tecnici. In relazione a M, nessuno degli inventari 
fiorentini registra, ad esempio, la presenza di una fiasca di vetro multico-
lore apparentemente iraniana, di un bicchiere di vetro di foggia europea 
e di due coppe di porcellana cinesi, elementi che si impongono con tanta 
evidenza in S34. Almeno due di questi oggetti (la fiasca e una delle coppe), 
tuttavia, sono riconoscibili nelle tavole di Arrighetti e Rossi. È probabile 
che l’assenza degli altri due oggetti nei disegni sia dovuta alla volontà de-
gli autori di deformare il meno possibile la figura principale, in una rap-
presentazione fortemente scorciata, anche al prezzo di sacrificare quegli 
elementi, comunque secondari, più vicini ai margini del dipinto (fig. 42). 
Questa stessa volontà è anche alla base di un’altra importante differen-

1625 ebbe una prima pubblicazione anche il diario di Thomas Roe (BL, Add. Ms. 6115), 
poi riedito in forma indipendente. Cfr. l’introduzione a Roe - Foster 1899, I. 

32  Purchas 1625, II, p. 147. Su queste incisioni e su quelle citate alla nota precedente, 
cfr. Subrahmanyam 2010, p. 68 e 2012, pp. 197-8.

33  Terry 1655, p. 216: «And thus have I presented a Mahometan there in his proper 
dress whose habit will more visibly appear together in the Mogols Picture, portrayed and 
after put into this discourse».

34  La scelta di disporre in bella mostra tre oggetti, due provenienti dai più grandi regni 
confinanti con lo stato dei Moghul, l’altro da remote regioni occidentali non è forse casuale 
ma carica di significati simbolici, sebbene vetri iraniani, porcellane cinesi e cristalli europei 
fossero oggetti realmente presenti in gran quantità alla corte moghul.



347  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

za tra i due disegni. Lo schienale del trono, che nel disegno di Arrighetti 
corrisponde perfettamente a quello in S per forma e inclinazione e anche 
nella distanza dal margine destro della raffigurazione, è invece fortemente 
alterato nel disegno di Rossi. Questi taglia tutto il campo libero a destra 
della gamba del trono e ne rimodella goffamente lo schienale rendendolo 
perfettamente verticale, in contatto con il battente della cornice.

L’atteggiamento disinvolto di Rossi nella rappresentazione di M non è 
un unicum nell’album di Vienna. Nella tavola 19 del primo volume ab-
biamo una rappresentazione prospettica del settore della Galleria che im-
metteva alla «Camera degli Idoli detta di Madama» (attuale Stanza delle 
Miniature). Qui sulla parete sinistra appare, fortemente scorciato, il ri-
tratto di Enrico IV di Frans Pourbus tuttora conservato nella Galleria35, 
e il dipinto in questa tavola è stato oggetto di deformazioni analoghe a 
quelle di M, volte a dare risalto e a migliorare la riconoscibilità della figu-
ra principale a scapito degli elementi marginali e di ambientazione (fig. 
43)36. In questo caso il fruitore del progettato inventario figurato avrebbe 
potuto farsi un’idea più precisa del ritratto di Enrico IV dalla tavola 20 
dello stesso volume, nella quale esso è rappresentato di fronte, con grande 
esattezza. Ciò purtroppo non è concesso nel caso di M, come neppure in 
quello del misterioso dipinto di un «re di Etiopia» (o di chi altri) che gli 
era appeso di fronte, probabilmente perché a causa della repentina inter-
ruzione dell’opera grafica non si procedette mai a realizzare le tavole con 
la rappresentazione frontale delle pareti su cui erano esposti37.

35  Frans Pourbus, Ritratto di Enrico IV di Borbone re di Francia, 1613, 144 × 121 cm, 
olio su tela, GU, cat. 00157116.

36  ON, Cod. Min. 32/1, c. 19. Quando i dipinti erano rappresentati di scorcio il 
disegnatore doveva barcamenarsi tra due esigenze contrastanti: 1) rispettare la coerenza 
della rappresentazione prospettica generale del settore della galleria, dando quindi 
alle cornici uno scorcio non troppo diverso dal vero; 2) rendere le figure rappresentate 
facilmente riconoscibili. A tal fine era necessario frenare lo scorcio della figura rispetto 
a quello della cornice che la racchiudeva. Per farlo si poteva rimuovere parte del campo 
della rappresentazione a destra e a sinistra o aggiungerne in alto e in basso, o fare una 
combinazione delle due cose. 

37  Questo è uno dei molti aspetti di incompiutezza nella registrazione grafica delle opere 
degli Uffizi coordinata da De Greyss. Si pensi solo al fatto che nella veduta della testata del 
braccio di Levante della Galleria le pareti laterali sono rimaste bianche, e così pure i campi 
di molti ritratti della Serie Gioviana.



348  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

4.  Prima dell’ingresso nella Galleria degli Uffizi

Per quanto è stato possibile appurare in questa ricerca, la prima men-
zione del ritratto rappresentato nei disegni di Rossi e Arrighetti si trova 
in un esatto inventario della reggia di Palazzo Pitti stilato nel 163838, anno 
che deve dunque considerarsi come il termine ante quem per l’arrivo di 
questo particolare dipinto nelle collezioni dei Medici. L’anonimo redatto-
re descrive l’opera come:

Un quadro in tela entrovi dipinto il re del Magor a sedere su una seggiola dorata 
in abito reale, con guanciale sotto i piedi con palla in mano e razzi intorno al capo, 
con adornamento nero e dipinto e miniato d’oro all’indiana, alto braccia 4 0/2 
largo braccia 3 n. 1.

Era allora collocato «nella quinta et ultima camera dell’appartamento 
nuovo verso la piazza, che […] fa cantonata», del palazzo granducale, ov-
vero nell’attuale Sala dell’Iliade della Galleria Palatina, parte dei quartie-
ri residenziali invernali ottenuti con l’estensione del palazzo ordinata da 
Cosimo II a partire dal 161839. Questa sala, la seconda dell’appartamen-
to privato del granduca sotto Ferdinando II, era la più grande dei nuovi 
appartamenti granducali, e alla data dell’inventario era anche la meglio 
illuminata: grazie alla sua posizione d’angolo essa affacciava contempo-
raneamente con due grandi finestroni a nord-ovest sulla piazza de’ Pitti 
e con altri due a nord-est sul giardino di Boboli in direzione della Grotta 
del Buontalenti40. Era una sala che, pur parte dell’appartamento privato, 

38  ASF, GM 525 (pubblicato in Barocchi - Bertelà 2005). La menzione del ritratto è 
alla c. 39r.

39  L’inizio dei lavori è registrato il 25 novembre 1618 da Giulio Parigi, architetto 
responsabile dell’espansione, nel suo taccuino. BNCF, Palatino 853, c. 55, pubblicato in 
Fossi 1975, p. 65. Per l’ampliamento del palazzo, cfr. Smalzi 2010 e Baldini Giusti 2000.

40  Le due finestre affacciate in direzione della Grotta del Buontalenti appaiono in un 
disegno di Remigio Cantagallina degli anni Trenta del XVII secolo. Cfr. Forlani Conti et 
al. 1979, pp. 83-6; Baldini Giusti 1980, p. 44; Gregori - Blasio 1994, p. 122. Una risulta 
già murata nella nota pianta degli appartamenti invernali di Pitti in Diacinto Maria Marmi 
del 1662-1663, Norma per il Guardarobba del Gran Palazzo nella Città di Fiorenza dove 
habita il Ser.mo Gran Duca di Toscana, BNCF, Fondo Nazionale (già Magliabechiano) II. 
I. 284, cc. 76v-77r (la stanza è indicata sulla pianta con la lettera «E» e appellata «Sala del 
Trucco»). L’altra sarà tamponata sotto Cosimo III per l’installazione nella camera delle 



349  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

era però destinata al ricevimento e allo svago, e dunque in un certo modo 
ancora ‘pubblica’, sebbene l’accesso non seguisse probabilmente il rigido 
protocollo che regolava i movimenti dei visitatori nelle stanze adiacenti 
oggi note come Sale dei Pianeti.41 Che fosse un luogo destinato ad acco-
gliere visitatori lo attestano, a ogni modo, il gran numero di sedie (dieci) e 
sgabelli (undici, con e senza spalliera) che vi si custodivano nel 1638.

Unico grande ambiente della serie di stanze dell’appartamento inver-
nale per il quale l’inventario suddetto non registri una tappezzeria42, la 
«quinta […] camera […] verso la piazza» era in compenso ornata con 
un numero straordinario di oggetti d’arte. Questi sono in tale quantità 
da far ritenere che all’interno del palazzo la sala rivestisse al tempo anche 
il ruolo di ‘galleria’, ossia di ambiente deputato all’esposizione, secondo 
precisi criteri di ordine formale, di una scelta selezione di opere d’arte 
delle collezioni granducali dal particolare valore artistico o dallo speciale 
significato culturale e/o simbolico. Questa funzione era condivisa con un 
altro ambiente che nell’inventario del 1638 è indicato come «loggia detta 
della Gallerina»43 e che è oggi noto come Galleria del Poccetti, estrema 
conclusione dell’appartamento privato del granduca in direzione sud e 
indispensabile collegamento con le sale del vecchio appartamento gran-
ducale sul lato nord del cortile di Bartolomeo Ammannati44.

Nella «quinta […] camera […] verso la piazza» si trovavano diversi ar-
madi e stipi preziosi; molti piccoli bronzi, per lo più a tema mitologico, 
e anche alcune sculture di dimensioni maggiori: ritratti medicei e teste 
antiche di porfido o con parti di porfido, il Bacco del Sansovino e la copia 

grandi tele di Francesco e Giuseppe Nicola Nasini rappresentanti i «Novissimi». Cfr. Di 
Salvo 2001; Monaci Moran 2003; Ead. 2004.

41  Bertelli 2002, pp. 19-22.
42  Nella Norma del Marmi (BNCF, Fondo Nazionale [già Magliabechiano] II. I. 284, 

citato alla nota 40, c. 84r) si dice «non essere solito pararsi» questo salone, limitandosi le 
tappezzerie d’uso comune a tre «portiere d’arazzo» e «2 tende da canav[acci]o per fuora», 
queste ultime evidentemente solo in funzione di parasole.

43  ASF, GM 525, c. 42v. Nella Norma del Marmi (BNCF, Fondo Nazionale [già 
Magliabechiano] II. I. 284, cit. alla nota 40, c. 90r) è appellata «Loggetta che fa Galleria 
di più sorte figurine di marmo e bronzo, con quadri di più sorte paesi di man’ di Filippo 
Napoletano».

44  L’ultima stanza dell’appartamento invernale, connessa alla loggia e usata al tempo 
come sala da pranzo, è oggi detta Di Prometeo. Dall’altro lato della galleria si apriva 
l’appartamento destinato alla granduchessa. Mosco 1983a; Ead. 1983b.



350  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

in bronzo del famoso Cinghiale antico in marmo agli Uffizi, fuso da Pietro 
Tacca solo pochi anni prima della redazione dell’inventario (1633)45. Le 
pareti della sala erano incrostate di dipinti di soggetti assai vari, e non 
mancavano le tele grandi e piccole a tema religioso, come la monumentale 
Adorazione dei Magi di Cristofano Allori e il S. Giovannino di Raffello, 
entrambi tuttora a Pitti46. Vi era però un’evidente preponderanza di opere 
a tema piacevole o curioso. I quadri più grandi della sala sono, infatti, i 
ritratti al vero di apprezzati cavalli delle stalle granducali, alcuni dei quali 
accompagnati per le briglie da nani della corte47. Vi erano poi ampie tele di 
tema mitologico, delle quali le più notevoli, per dimensioni e per qualità, 
erano l’Educazione di Pan di Luca Signorelli48 e un Ercole e Onfale, forse 
un’opera di Alessandro Turchi detto l’Orbetto oggi a Monaco di Baviera49, 
piccole composizioni di frutta e fiori, e un certo numero di ritratti di uo-
mini d’arme e di nobili e sovrani stranieri50.

Tra questi ultimi, e in generale nell’allestimento della sala, M s’impone-
va certamente per la monumentalità del formato e, ovviamente, per il suo 
carattere ‘esotico’. Se, come tutto fa supporre, le caratteristiche tecniche e 
iconografiche di questo ritratto di Jahangir erano sostanzialmente sovrap-
ponibili a quelle di S, esso non poteva mancare di attrarre lo sguardo di 
chi fosse entrato nella sala con lo scintillio dell’oro generosamente profuso 
sulla tela. Gli spettatori occidentali dei primi decenni del Seicento sareb-
bero probabilmente stati incuriositi anche dalle trame dei tessuti rappre-

45  Cfr. la lista dei pezzi elencati in ASF, GM 525 alle cc. 36v-37r. Sulla copia bronzea 
del Cinghiale anticho della Galleria degli Uffizi, cosiddetto Porcellino, cfr. Cagnini et al. 
2011. Il Bacco di Sansovino migrerà in seguito agli Uffizi, e, come detto, sarà tra i marmi 
coinvolti nell’incendio del 1762 nel quale andò perduto M. 

46  Cristofano Allori, Adorazione dei Magi, 1610-1611, olio su tela, 337 × 220 cm, Firenze, 
Palazzo Pitti, Galleria Palatina, Sala delle Belle Arti (cat. Uffizi 1890 8741); Raffaello, San 
Giovannino, 1518 circa, olio su tavola, 163 × 147 cm, GU (cat. 1890, n. 1446).

47  ASF, GM 525, c. 36v-37r. Su questi dipinti, cfr. Goldenberg Stoppato 2009, pp. 
20-1.

48  ASF, GM 525, c. 37v. Questo dipinto, uscito dalle collezioni medicee e giunto, 
dopo vari passaggi, nel Kaiser-Friedrich-Museum, è andato distrutto nell’ultima guerra 
mondiale. Cfr. Smith 2011.

49  ASF, GM 525, c. 45r. Alessandro Turchi, Ercole e Omphale, 1620 circa, olio su tela, 
166,5 × 237 cm, BSAP, cat. 496.

50  ASF, GM 525, c. 38v.



351  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

sentati, così diversi dalle stoffe europee51, dalla foggia dei gioielli e dalla 
presenza dell’ampio nimbo raggiato attorno al capo del sovrano orientale. 
Tanto quest’ultimo quanto l’uso delle estese campiture di lucida vernice 
d’oro e la presenza di accessori a rilievo sono elementi estranei alla tradi-
zione ritrattistica europea, e che a un fiorentino del XVII secolo avrebbero 
riportato piuttosto prontamente alla memoria opere di arte tre e quattro-
centesche ancora diffuse nelle chiese e nelle case private cittadine52.

Il ritratto di Jahangir, racchiuso entro una cornice nera con dorature 
«all’indiana» (l’unica così descritta nell’inventario del 1638), si ambienta-
va del resto nella sala con altri elementi ‘esotici’, come il gruppo di 

Dieci seggiole indiane di legno nero tutte lavorate d’oro a fogliami e rabeschi con 
fusti diritti e braccioli fatti ad alie, con sederi e spalliere di raso fondo nero tutto 
broccato d’oro e sete di più colori, opera a vaso nella spalliera con uccelli indiani, 
fiori e fogliami di più sorte, guarnite le spalliere di frangia bassa doppia tutta d’o-
ro, che [scil. e con] le spalliere di dietro foderate di drappo nero broccato a fioretti 
d’oro, et i sederi guarniti di passamano simile, alte braccia 2 ¾, che [scil. delle 
quali] 9 con sopracoperte di tela turchine53.

Queste sono tra i più esuberanti pezzi di mobilia rintracciabili nell’in-
ventario di Pitti del 1638, dove pure non mancano altri esempi di ricchi 
mobili decorati «all’indiana», ovvero con finiture laccate nere e dorate del-

51  Sull’interesse granducale per i preziosi tessuti moghul, cfr. Karl 2008. L’interesse per 
i tessuti europei nell’India di Jahangir è dimostrato dalla loro frequente rappresentazione 
in miniature coeve. L’amore dell’imperatore per le stoffe europee è testimoniato anche 
da un passo del diario di Terry: nel ricevere in dono da Giacomo I una carrozza, Jahangir 
rimase deluso trovandola foderata internamente con velluto cinese scarlatto, molto 
prezioso in Europa ma alquanto comune in India, anziché in velluto europeo. Cfr. Terry 
1655, p. 367. Terry descrive vividamente anche la meraviglia della popolazione indiana per 
la foggia degli abiti occidentali. Ibid., p. 205.

52  Basti pensare a opere ricche di superfici dorate e accessori rilevati in pastiglia come la 
pala dell’Adorazione dei Magi di Gentile da Fabriano nella sacrestia di Santa Maria Novella 
o agli affreschi dello stesso soggetto nella cappella di Palazzo Medici – per i quali l’affinità 
con il ritratto di Jahangir è resa più cogente dalla presenza di turbanti e altri elementi 
di costume orientali – o alle piccole opere destinate alla devozione privata e ai cassoni 
decorati in pastiglia che ancora agli inizi del XVII secolo si trovavano comunemente nelle 
dimore patrizie fiorentine.

53  ASF, GM 525, c. 36r.



352  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

le parti scoperte del telaio, e parti in tessuto a motivi e colori vivaci e con 
abbondante uso di guarnizioni dorate nelle sedute e negli schienali.54 Nella 
sala si trovavano inoltre due tappeti, uno «di filaticcio e stame» (misto di 
seta e lana, e dunque prezioso) «lungo braccia 17 largo braccia 6» e uno 
«lungo braccia 10 0/2 largo braccia 5 0/3», i più grandi tra tutti quelli pre-
senti al tempo nella reggia di Pitti55.

È necessario premettere che la ricerca sinora condotta nelle filze della 
Guardaroba Medicea e tra le lettere del fondo Mediceo del Principato non 
ha rintracciato evidenze documentarie sulla data e le circostanze dell’ar-
rivo del dipinto nelle collezioni dei Medici. Nel prosieguo dell’articolo 
esploreremo la possibilità che il dipinto sia giunto a Firenze dall’India 
ancora vivente Jahangir, attorno al 1620. Se fosse così sarebbe possibi-
le abbozzare un’ipotesi relativa a una sua prima collocazione nello stesso 
palazzo Pitti. Vi sono, infatti, indizi per ritenere che i dipinti e gli arredi 
che nel documento del 1638 sono elencati all’interno della «quinta […] 
camera» e quelli contenuti nella «loggia della Gallerina» fossero già parte 
dell’allestimento di un unico ambiente, la vasta Galleria fatta realizzare da 
Cosimo II nel 1620 a fianco della Sala delle Nicchie con la chiusura di un 
tratto della loggia del cortile dell’Ammannati. Quanto sappiamo su que-
sto ambiente si deve al Maestro di Camera Cesare Tinghi, che in un noto 
passo del suo secondo diario di corte annotò come

Addi 27 settembre […] venne a memoria [a Cosimo II] un bel pensiero, che una 
loggia [...] di lunghezza di passi 75 S.A in quattro giorni la fece diventare una bella 
galleria adorna di molte figure e teste di marmo in su piedistallo di noce e la si fece 
parare di quadri di pittori di mano de’ maggior talenti uomini che sieno stati al 
mondo […] e di molti altri pittori de nostri tempi, e sono tutte pitture di storia, 
ritratti, cavalli, et simili altre cose di garbo et oltre l’adornò di seggiole di bellissi-
ma foggia con bell’intagli et molte dorature fatte all’indiana et molti sgabelli tutti 
miniati d’oro et molte altre cose belle et gratiose56.

Tale allestimento ebbe però vita breve, venendo la nuova galleria presto 
destinata alla guardia tedesca del palazzo57. Le opere raccoltevi devono 

54  Colle 1997, p. 46. 
55  ASF, GM 525, c. 36v. Oltre ai due summenzionati, nell’inventario del 1638 compaiono 

altri 33 tappeti. Ibid., cc. 10; 15; 18v; 20v; 27; 36v; 44v; 46; 49v; 61; 62v; 64v; 68; 74v; 75; 75v; 
76; 76v; 77; 77v; 78; 81; 81v; 83; 85; 117; 120; 134v; 135; 136; 138.

56  BNCF, Ms. Capponi 260, II, c. 270. 
57  Mosco 1983a.



353  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

allora essere state riallestite nei due ambienti suddetti all’interno delle 
nuove stanze del granduca nell’ala nord del palazzo appena conclusa.58 
Un indizio di questa dislocazione dei materiali della galleria nelle due sale 
sembra essere il fatto che nella «loggia della Gallerina» l’inventario del 
1638 registra «Quattro seggiole con fusti di legno diritti dipinti di nero, 
lavorate e rabescate con oro all’indiana, con sedere e spalliera di raso nero 
broccato tutto d’oro, a fiori, fogliami e uccelli, guarnite con trina d’oro e 
frangia d’oro alla spalliera» che sembrerebbero parte di un’unica partita 
con quelle già menzionate all’interno della «quinta […] camera», e inoltre 
assai simili a quelle descritte nel diario di Cesare Tinghi.

L’impressione che le variopinte seggiole presenti nel 1638 nella «quinta 
[…] camera» e nella «Loggia della Gallerina» formassero in origine una 
partita comune è del resto confermata dal fatto che dodici di esse si ritro-
vino, ben riconoscibili e descritte come pertinenti a un’unica serie, nell’in-
ventario della Galleria degli Uffizi del 1704, nella stanza oggi detta «di 
Leonardo», adiacente allo stanzino «delle Matematiche»:

Dodici seggiole alla persiana, fusti diritti intagliati in parte, tutti vernicati d’oro 
e nero all’indiana con sedere e spalliera di raso nero broccato d’oro e seta di più 
colori a vasi, uccelli e fiori, guarnite di gallone e frangia d’oro con punte sotto ai 
piedi di bronzo dorato.

Qui esse erano state trasferite, assieme a una serie di altri preziosi mobili 
esotici laccati o in ebano con commessi di pietre dure o intarsi in avorio, 
già nel 1658, data in cui ve le vide il viaggiatore inglese Francis Mortoft, 
che le descrisse come «12 Persian Chaires, which were sent as a present 
to the Grand Duke from the Emperor of Persia»59, notizia tutt’altro che 
implausibile considerando gli sviluppati rapporti diplomatici esistenti tra 
il granducato di Toscana e la Persia nei primi decenni del Seicento, e l’ar-
rivo di ben due delegazioni persiane a Firenze nel 1600 e nel 160960. An-
che la ricorrenza dei quadri con cavalli nella «quinta […] camera» e nella 

58  Un documento della Guardaroba Medicea (ASF, GM 391, c. 977r – Lorenzo 
Usimbardi il 17/01/1622 a.I.) dà come ancora prive di infissi le finestre delle nuove sale 
del palazzo nel 1623.

59  Mortoft 1925, p. 53 (la data della registrazione di Mortoft è 20 dicembre 1658); cfr. 
anche Heikamp 1966. 

60  Cfr. BNCF, fondo Magliabechiano, Gino Capponi 261.1, Diario fiorentino di Cesare 
Tinghi, I (1600-1615), cc. 9v e sgg.; Hutton 1887, pp. 118-41; Ircani Menichini 2014; 
Trentacoste 2020; Id. 2021, pp. 224-60.



354  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

descrizione della galleria contenuta nel diario del Tinghi sembrerebbe un 
elemento a favore di quanto sopra affermato. M avrebbe potuto quindi 
far pure parte di quei «ritratti» presenti nella grande galleria di Cosimo 
II, e, se fosse così, si dovrebbe ipotizzare il suo ingresso nelle collezioni 
granducali già prima del 1620, dunque nel pieno del regno di Jahangir, in 
anni assai prossimi a quelli dell’esecuzione di S. Più prudentemente si può 
rivoltare il ragiomento e dire che, se M era giunto a Pitti prima del 1620 e 
se era stato subito esposto, è probabile che lo sia stato per qualche tempo 
nella suddetta galleria prima di esser trasferito nella «quinta […] camera».

Il trasferimento di M agli Uffizi può invece essere fatto risalire agli anni 
Sessanta del secolo, quando Cosimo III, ancora principe ereditario, s’im-
pegnò in un riallestimento degli ambienti dell’appartamento invernale di 
Pitti a lui concesso dal padre. Nella stanza, adiacente alla camera da let-
to del principe, fu allora ricavata «una bussola di noce [...] che serve da 
Cappella»61, fatto che determinò inevitabilmente modifiche nell’arredo di 
mobilia e quadri della sala.

Nello stesso periodo il principe Cosimo cominciò anche con grande im-
pegno a occuparsi dell’ampliamento della cosiddetta «collezione icono-
grafica» della Galleria degli Uffizi, che ambiva a far diventare, seguendo 
la via indicata dalla Serie Gioviana e in diretta prosecuzione di quella, un 
collettore di effigi di personaggi illustri di ogni epoca e di ogni nazione62. 
Il ritratto di Jahangir diveniva allora tessera indispensabile di questo am-
bizioso mosaico, che alla fine del regno di Cosimo III comprendeva, oltre 
ai ritratti di sovrani e alti dignitari arabi, persiani, ottomani e africani già 
presenti nella Serie Gioviana, incluso Tamerlano, antenato di Jahangir63, 
anche quello dell’imperatore della Cina Kangxi64, e forse quello a figura 
intera di un misterioso «Re d’Etiopia», rappresentato proprio a pendant 

61  ASF, GM 932, cc. 74 e 77v. Cit. in Conti 1984, p. 67; Chiarini 2000, p. 149, nota 4; 
Monaci Moran 2003, p. 317. 

62  Cfr. Mosco 1980, rispettivamente pp. 722, 725, 730; Prinz 1983; Chiarini 1983b e 
soprattutto Meloni Trkulja 1983 e Chiarini 1983a.

63  GU, cat. 1890, nn. 1- 15, 3051-3065. Cfr. Prinz 1980. 
64  Giovanni Gherardini (attr.), Ritratto dell’imperatore della Cina Kangxi, 1701-1704, 

olio su tela, 129,6 × 98,2 cm, GU. Cfr. Musillo 2020. Questo ritratto, assieme a M e 
al ritratto del «re di Etiopia», è l’unico relativo a un personaggio non europeo a essere 
in grandi dimensioni e pertanto a trovare spazio nel registro inferiore delle pareti della 
Galleria assieme a sovrani e grandi personaggi militari ed ecclesiastici europei. 



355  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

con il ritratto di Jahangir nei disegni di Arrighetti e Rossi65. L’unica cer-
tezza documentaria, comunque, è che il nostro quadro non compare più 
nell’inventario dei mobili di Pitti redatto tra il 1687 e il 169666.

5.  Due ritratti a confronto 

Come si è visto M e S sono così simili tra loro che appare lecito uti-
lizzare il secondo come riferimento per comprendere meglio alcune ca-
ratteristiche del primo, integrando le lacune e sciogliendo le ambiguità 
degli inventari e delle rappresentazioni di Arrighetti e Rossi. Di converso è 
anche possibile trarre dalle rappresentazioni del ritratto perduto nel 1762 
alcune ipotesi su elementi degradati o alterati in quello tuttora conservato. 
In particolare, nel disegno di Arrighetti è presente sulla destra, posta poco 
sopra l’altezza della seduta del trono, una linea di demarcazione tra un pa-
vimento, più scuro, e una parete di fondo, più chiara. In S lo sfondo è oggi 
campito di un unico colore, un grigio scuro e assai spento, senza alcun 
tipo di precisazione spaziale. Ciò contribuisce non poco a determinare 
il carattere del ritratto in termini di astratta sacralità. Ma, come si evince 
dalle informazioni fornite dalle case d’asta, e anche dalla semplice com-
parazione delle foto del dipinto prima e dopo l’ultimo restauro (risp. figg. 
44, 40), tutta questa porzione della pittura è fortemente compromessa da 
una perdita di materia, aggravata da pesanti interventi di restauro67. Non 
si può quindi escludere che in origine la situazione dello sfondo nei due 
dipinti coincidesse con quella suggerita dai disegni fiorentini.

È necessario fare una precisazione riguardo alle due opere che sinora 
abbiamo confrontato: S è un oggetto con una storia non molto chiara e 
uno stato di conservazione non ottimale, ma comunque perfettamente 

65  Cfr. supra, pp. 337-8 e nota 16.
66  ASF, GM 932. La descrizione dei quadri appesi alle pareti e degli oggetti presenti nella 

sala è alle cc. 74v-78v.
67  Per immagini ad alta risoluzione del dipinto: ‹https://www.bonhams.com/

auctions/18801/lot/322/› (agosto 2021). Come si può vedere dal confronto tra le fotografie 
del dipinto prima e dopo l’ultimo restauro (figg. 40, 44), il degrado delle superfici non è 
limitato allo sfondo. In pessime condizioni sono anche parti della veste e dell’ornamento 
del trono. Si tratta verosimilmente di problemi legati ai materiali impiegati e all’uso di una 
tecnica sperimentale per i pittori della corte moghul oltre che alle vicende subite da S nel 
corso della sua storia.



356  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

leggibile nei suoi dati iconografici e ben indagabile in quelli materiali; M 
è invece per noi solo un costrutto assemblato attraverso il consenso tra i 
dati offerti dall’inventario di Pitti del 1638, quello degli Uffizi del 1704, e 
i disegni di Arrighetti e Rossi, nonché dal confronto con S. Quando i dati 
portati dalle prime quattro fonti riguardo a determinate caratteristiche di 
M non coincidono tra loro e/o non coincidono con S noi abbiamo grandi 
problemi a capire quali fossero quelle stesse caratteristiche. Ciò accade in 
relazione a tre aspetti: le dimensioni del dipinto che non sono necessaria-
mente rimaste invariate tra la prima e la seconda registrazione inventa-
riale; l’eventuale presenza in M di una bordura, decorativa o calligrafica, 
simile a quella che in S incornicia la rappresentazione; infine, la presenza 
in M di un cartiglio al di sotto della figura di Jahangir.

Esiste una certa discrepanza tra le misure di M nelle diverse attestazioni 
documentarie: nell’inventario del 1638, al dipinto è assegnato un formato 
di quattro braccia e mezzo per tre (262,44 × 174,96 cm), mentre negli 
inventari della Galleria si dà una misura di tre braccia e soldi quindici per 
due braccia e mezzo, (218,7 × 145,8 cm). Per spiegare almeno in parte 
questa discrepanza si può ipotizzare che nel 1638 le misure del dipinto 
siano state prese all’esterno della sua cornice, mentre nel 1704 all’interno; 
ipotesi che trova supporto nel confronto con le diverse misure di dipinti 
ancora esistenti nei medesimi inventari68. Con una cornice di circa 15 cm 
di spessore, misura niente affatto eccezionale nella prima metà del XVII 
secolo per un quadro di quelle dimensioni, il divario si giustifica perfet-
tamente quanto alla larghezza del ritratto. Tuttavia, se consideriamo le 
dimensioni di M in altezza, dobbiamo osservare che la misura della tela 
racchiusa in una cornice con altezza massima esterna di 262,44 cm e con 
spessore di 15 cm (dando per scontato che la cornice sia di tipo simme-
trico, ossia di gran lunga il più comune), dovrebbe essere di circa 232 cm. 
Avanzano quindi ancora circa 13 cm per arrivare alla misura di 218,7 cm 
degli inventari più tardi. Non si può del tutto escludere che tra il 1638 e il 
1704 la tela sia stata ridotta e poi racchiusa in una nuova cornice o forse 
in quella vecchia opportunamente riadattata; le caratteristiche decorative 
della cornice nell’inventario del 1638 e in quello del 1704, infatti, sembra-
no sostanzialmente sovrapponibili69. La soppressione avrebbe potuto in 

68  Cfr. Cecchi 1978, p. 36.
69  Nell’inventario di Pitti del 1638; «adornamento nero e dipinto e miniato d’oro 

all’indiana»; in quello della Galleria del 1704: «adornamento d’albero scorniciato liscio, 
tinto di nero e verniciato d’oro all’indiana». 



357  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

questo caso riguardare una parte vuota del campo pittorico del ritratto, 
oppure due fasce orizzontali contenenti iscrizioni poste sopra e sotto la 
rappresentazione dell’imperatore, come accade in varie miniature del pe-
riodo di Jahangir (figg. 45, 48). La spiegazione più semplice è però che la 
discrepanza sia dovuta a un errore, o una somma di errori di misurazione.

Più complessa è la questione della bordura. Le descrizioni di M negli 
inventari non fanno menzione di un simile elemento, né ve n’è traccia nei 
disegni. Questo di per sé non basta a escludere la possibilità che il dipinto 
ne fosse provvisto. Le misure del 1704, considerate come all’interno della 
cornice (218,7 × 145,8 cm), assomigliano a quelle di S compresa la bordu-
ra. Ci sono quindi tre possibilita: (1) che la figura del sovrano in M avesse 
le stesse dimensioni che in S e fosse circondata da una bordura simile a 
quella di S; (2) che non vi fosse alcuna bordura e che la figura fosse a una 
scala leggermente più grande che in S; (3) che non vi fosse alcuna bordu-
ra e vi fosse invece più campo libero attorno al soggetto principale. Un 
elemento che sembra far propendere per la terza ipotesi è che nei disegni 
di Arrighetti e Rossi vi è più spazio sopra e soprattutto sotto la figura di 
Jahangir, dove per altro il tappeto piegato che funge da poggiapiedi è com-
pletamente visibile diversamente da quanto avviene in S. A questo si può 
però obiettare che l’aumento del campo in alto e in basso poteva essere 
uno degli espedienti grafici utilizzati da Arrighetti e Rossi (assieme alla 
riduzione del campo a destra e sinistra) per ridurre lo scorcio della figura 
principale pur mantenendo realistica la rapprestazione della cornice nello 
spazio prospettico della veduta. D’altro canto in entrambi i disegni fioren-
tini, proprio nello spazio risultante tra i margini del campo del ritratto e 
la traversa inferiore del trono, in una posizione che in S sarebbe al di fuori 
del campo figurato, si trova un cartiglio, che in Arrighetti è lasciato bianco 
mentre in Rossi contiene un’iscrizione che sembra il tentativo di rappre-
sentare caratteri arabi o persiani, ma che, in effetti, non è in alcun modo 
decifrabile. Di questo cartiglio torneremo a parlare più avanti.

La presenza di ritratti di Jahangir senza particolari bordure, o addirit-
tura racchiusi in cornici lignee dorate o nere con filetto dorato al battente 
interno al modo europeo, è testimoniata da coeve miniature moghul (fig. 
46), sebbene in questi casi si tratti sempre di dipinti di piccole dimensioni 
(del tipo detto ‘jharoka portrait’ o ‘al balcone’), molto diversi dal monu-
mentale ritratto esistito nelle collezioni medicee70. La distruzione di M, 

70  Bishan Das (attr.), Donna (Nur Jahan?) reggente un ritratto di Jahangir, 1627 circa, 
acquerello e oro su carta, 13,6 × 6,4 cm, CMA, cat. 2013.325; b) Hashim e Abu’l Hasan, 



358  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

però, non ci permette di verificare queste ipotesi. Nella discussione che 
segue cercheremo di basarci solo sui dati più certi in nostro possesso, di-
rettamente testimoniati dagli inventari o inferibili con maggiore facilità 
dal confronto con S.

6.  Un ritratto moghul o una copia europea?

Nel capitolo precedente abbiamo confrontato S ed M dando per sconta-
to che il secondo dipinto fosse un prodotto dell’arte indiana proprio come 
il primo, seppure con caratteristiche dimensionali, iconografiche e forma-
li leggermente diverse. Questa è in effetti la nostra convinzione, ma non è 
l’unica possibilità ed è pertanto necessario argomentarla. La presenza di 
M in Europa, che sicuramente precede il 1638, di per sé nulla ci dice sulla 
questione. Il dipinto, infatti, potrebbe anche essere una copia eseguita da 
un artista europeo di un originale moghul, o S o un altro dipinto indiano 
con caratteristiche simili, oggi perduto.

Alla fine degli anni Sessanta del Seicento è testimoniata la presenza nel 
museo del Collegio Romano della Compagnia di Gesù di un ritratto di 
Jahangir con caratteristiche iconografiche del tutto simili a S e a M. Atha-
nasius Kircher, fondatore del museo, lo fece tradurre in incisione per pub-
blicarlo nella sezione dedicata all’India della sua China Illustrata (1667)71. 
Kircher stesso ci dice che il prototipo di questa rappresentazione del Gran 
Mogol (identificato nel testo come Akbar anziché Jahangir) era stato fat-
to pervenire a Roma da suoi confratelli gesuiti. Dal medesimo prototipo 
derivano almeno altre due incisioni, più o meno contemporanee a quella 

Ritratto di Jahangir reggente un ritratto di suo padre Akbar, 1599 e 1614, acquerello e oro 
su carta, 11,5 × 8,1, MG, cat. 3.676. Cfr. Krishna 1990. Secondo Roe assieme ai dipinti 
venivano importate dall’Europa anche cornici smontate (Roe - Foster 1899, I, p. 119). 
Come ci fa notare uno dei due referee, l’iscrizione nella bordura di S (cfr. supra, p. 342 e 
nota 26) sembra destinata a un pubblico interno alla corte moghul.

71  Kircher 1667, p. 72. Cfr. Forberg 2016; Freddolini 2020b; cfr. anche Forberg 
2017, pp. 385-90. Sia Forberg sia Freddolini osservano che il ritratto è inserito in una 
più ampia scena di corte influenzata da un’idea occidentale della dignità regale, sebbene 
in effetti elementi quali il baldacchino, la piattaforma rialzata e i ricchi parati appesi 
alle pareti, pur con forme certamente diverse, siano elementi ricorrenti nelle miniature 
moghul rappresentanti momenti di apparizione pubblica di Jahangir. Cfr. ad esempio, le 
figg. 48a-b in questo articolo.



359  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

della China Illustrata e come quella anonime. Una rappresenta Akbar nel 
suo primo incontro con il padre gesuita Rodolfo Acquaviva e fu inserita 
da Cornelius Hazart, un altro membro della Compagnia di Gesù, nel I 
libro della sua Kerckelycke historie van de gheheele wereldt, naemelyck van 
de voorgande (Storia ecclesiastica del mondo intero)72. Questa immagine 
rielabora il prototipo in forma più libera e fantasiosa rispetto all’illustra-
zione della China Illustrata, e ciò, unitamente al fatto che l’opera di Ha-
zart è stampata nello stesso anno di quella di Kircher, potrebbe indurre a 
ritenere l’incisione della Kerckelycke historie una rielaborazione dell’altra, 
eseguita solo a pochi mesi dalla sua stampa73. Tuttavia, osservando atten-
tamente il ritratto dell’imperatore nell’illustrazione della Kerckelycke hi-
storie si notano elementi della rappresentazione più simili a S di quanto lo 
siano gli stessi in quella di Kircher, particolarmente nella resa dei braccioli 
della seggiola, nel modo di rappresentare la posa delle gambe, dei pie-
di e della mano col globo, e persino la fisionomia dell’imperatore. Essa è 
inoltre più fedele nella resa di alcuni elementi della veste, degli ornamenti 
del turbante e dei gioielli. In particolare in Hazart, ma non in Kircher, è 
presente la collana con una grossa pietra centrale e una coppia di perle a 
pera pendenti che in S s’impone all’attenzione dello spettatore proprio al 
centro del petto di Jahangir.

La terza incisione, pubblicata una volta senza nome di editore e senza 
data e luogo di edizione e un’altra, sempre senza data, ad Anversa da Jan 
Meyssens (morto nel 1670), riproduce la figura del Gran Mogol seduto 
senza inserirla in una scena più ampia (fig. 47)74. Finora ignorata negli 
studi, delle tre è la più vicina a S nella rappresentazione sia della sedia sia 
del costume e delle fattezze del sovrano, e non può pertanto derivare da 
nessuna delle altre due. Né può, d’altra parte, essere il modello di quel-

72  Hazart 1667, s.n., tra le pp. 252 e 253.
73  Che Hazart abbia attinto a fonti calcografiche precedenti per le illustrazioni della sua 

opera è confermato dall’osservazione della prima immagine della stessa sezione riservata 
ai progressi del cristianesimo nell’India moghul. Qui la figura dell’imperatore («Kleedlinge 
Van Magor») ricalca in controparte quella di un ambasciatore del Gran Mogol alla corte 
cinese pubblicata nel 1665 in un’opera sull’incontro dei rappresentanti della Compagnia 
delle Indie Orientali delle Province Unite con l’imperatore della Cina. Nieuhof 1665, I, 
p. 211.

74  Esemplari in British Museum, Prints and Drawings Gg.E.121; Universitäts- und 
Landesblibliothek Darmstat, his Port M 112; ON, Bildarchiv un Graphiksammlung 
PORT_00032117_02 Por Mag ‹http://data.onb.ac.at/rec/baa4133315›.



360  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

le, perché in essa l’immagine è tagliata in basso poco sotto il ginocchio 
dell’imperatore e quindi vi mancano i pantaloni, i piedi nudi e il poggia-
piedi. Questa stampa è importante anche per la sua didascalia, nella quale 
ci viene detto esplicitamente che l’originale si trovava proprio nel Collegio 
Romano («Romae ex prototypo in Collegio Romano»).

Se nessuna delle tre stampe può derivare dalle altre due, ne consegue che 
esse sono tutte utili alla ricostruzione dell’iconografia del dipinto giunto 
coi gesuiti a Roma; il loro confronto mostra, come si è detto, che quest’ul-
timo era iconograficamente identico o quasi a S. Anche se non abbiamo 
indicazioni sulle sue dimensioni, si può presumere (ma non provare) che 
anche queste fossero simili a quelle di S (ed M). Purtroppo l’assenza di al-
tri documenti sul dipinto custodito nel museo del Collegio Romano75 non 
consente di stabilire se esso fosse proprio S o un gemello di S, soprattutto 
considerando che non disponiamo di elementi per ricostruire la storia di 
S in Europa prima del XVIII secolo76. Di certo possiamo solo dire che non 
si trattava di M, che nel 1667 era già da decenni nelle collezioni fiorentine. 
Anche riguardo alla data e all’occasione dell’arrivo del dipinto a Roma si 
possono solo formulare ipotesi al momento non verificabili77. Non si può 
d’altra parte escludere che il dipinto in possesso dei gesuiti fosse giunto 
a Roma già prima del 1638, data della nostra prima attestazione di M a 
Firenze, e che quest’ultimo ne fosse una copia confezionata in Italia da 
artisti europei.

75  Forberg (Forberg 2016, p. 227) suggerisce che il dipinto di cui parla Kircher possa 
essere compreso in un gruppo di ritratti che nei cataloghi dello stesso istituto pubblicati 
nel 1679 e nel 1709 è indicato come «Regum Tartariae [scil. effigies]». La menzione si trova 
in una sezione del catalogo intitolata De variis picturis & effigiebus. de Sepibus 1678, p. 7; 
Buonanni 1709, p. 318. Come che sia, il ritratto deve essere andato disperso al più tardi 
con la soppressione dei gesuiti nel 1773. 

76  Le case d’asta dalle quali il dipinto è passato negli ultimi decenni hanno fornito notizie 
precise su aspetti tecnici e di conservazione ma non sulla sua storia collezionistica. La 
presenza del ritratto in Europa nel XVIII secolo può essere stabilita osservando le tecniche 
con le quali fu rintelato. Cfr. Sotheby’s 1995, p. 74.

77  Il dipinto potrebbe, per esempio, essere stato donato da Jahangir stessso ai gesuiti per 
ornare qualche loro chiesa o missione in India (come del resto un altro più giovanile, per 
cui cfr. infra, p. 380, nota 135). Una volta cambiato il sovrano i gesuiti potrebbero essersi 
sentiti liberi di disporne a loro piacimento e portarlo in Italia come testimonainza della 
loro attività missionaria. Questa è, lo ribadiamo, solo una tra le molte possibilità in assenza 
di più precisi riscontri documentari.



361  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Argomenti che si potrebbero portare per sostenere che M non fosse, 
dopo tutto, un originale moghul, sono alcune osservazioni contenute nei 
succitati resoconti dell’incendio della Galleria del 1762. Cocchi descrive 
collettivamente M e gli altri dipinti perduti come «a olio» – tecnica non 
utilizzata nell’India moghul78 (S, come detto, è a guazzo) – mentre l’ano-
nimo estensore della Nota apposta al Ragguaglio di Giuseppe Bianchi del 
1759 dice che i dipinti perduti erano «copie di Pittori moderni»79. Inoltre, 
può destare sospetti la presenza in M, secondo la testimonianza dei dise-
gni, del già nominato cartiglio di foggia europea in basso a destra. Resta 
infine da spiegare come un dipinto di queste dimensioni e di chiara com-
missione imperiale potesse essere giunto a Firenze nelle collezioni medi-
cee entro il 1638.

In via generale, va detto che l’esecuzione di una copia molto fedele fino 
in tratti che potevano disturbare un osservatore contemporaneo, come la 
mancanza di correttezza prospettica, evidenti nella rappresentazione del 
trono e del poggiapiedi di Jahangir nei disegni di M, sembra molto impro-
babile, specie in un quadro di quelle dimensioni. Questi aspetti avrebbero 
potuto essere facilmente corretti nel processo di trasferimento dell’im-
magine del sovrano alla copia come avviene, almeno parzialmente, nella 
citata stampa della China Illustrata di Kircher e in quella pubblicata da 
Meyssens. È vero che nella Serie Gioviana si trovano ritratti di personaggi 
del passato rappresentati secondo schemi formali caratteristici dell’epo-
ca in cui essi vissero e ormai antiquati nel Cinquecento. Ciò accade, per 
esempio, in relazione a una serie di importanti figure della Firenze del Tre 
e Quattrocento derivate da rappresentazioni a loro contemporanee, tipi-
camente in stretto profilo80. Ma la difficoltà di ricavare da un profilo una 
figura di tre quarti o di fronte poteva giustificare il passatismo della rap-
presentazione, mentre l’adeguamento prospettico di un’immagine come 
quella di M non sarebbe stato particolarmente difficile per un eventuale 
copista. Nel nostro caso invece avremmo un esempio, invero senza paral-
leli a quest’epoca, a parte nel caso di riproduzioni di importanti immagini 
di culto (in genere di piccole dimensioni), della volontà di rendere non 
tanto un soggetto ma un manufatto che ne era la rappresentazione con 

78  Cfr. Sotheby’s 1995, p. 76.
79  Cfr. supra, p. 338 e nota 15.
80  Cfr., ad esempio, i ritratti di Niccolò Acciaioli e Leonardo Bruni, entrambi opera di 

Cristofano dell’Altissimo. GU, cat. 00294334 e 00294044.



362  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

assoluta fedeltà senza modificare gli elementi più disturbanti per il gusto 
contemporaneo81.

Pare inoltre davvero improbabile che anche qualora si fosse per qualche 
motivo deciso di riprodurre in modo puntuale l’iconografia di un proto-
tipo analogo ad S ci si sarebbe spinti al punto da utilizzare foglia d’oro o 
vernice con oro in polvere per l’esecuzione di ampie parti del trono, del-
la veste e dell’aureola, e di realizzare quest’ultima in forma stilizzata, dal 
momento che ciò era in totale disaccordo con i canoni figurativi italiani 
dell’inizio del XVII secolo. Persino nella coeve riproduzioni di immagi-
ni devozionali come la Salus Populi Romani, infatti, dove pure si assiste 
in genere a una stretta aderenza al modello medievale, gli elementi dorati 
del fondo e della decorazione delle vesti vengono quasi invariabilmente 
eliminati per ottenere una più convincente volumetria della figura e con-
sentirne un più coerente inserimento in uno spazio atmosferico, mentre 
le stilizzate aureole a disco della Vergine e del Bambino sono usualmente 
trasformate in un ‘naturalistico’ alone luminoso. Riguardo all’aureola di 
Jahangir, essa è espressa in modo meno stilizzato, come un vero sole lu-
minoso e fiammeggiante, anche nella riproduzione del ritratto del sovrano 
nella China Illustrata di Kircher, ciò nonostante che col mezzo calcografico 
fosse senz’altro preferibile, in termini di facilità di esecuzione e chiarezza 
dell’immagine, conservarne l’impostazione puramente grafica originaria.

Il caso più vicino di riproduzione da parte di un artista europeo di pro-
dotti artistici indiani è rappresentato da un gruppo assai celebre di co-
pie eseguite da Rembrandt a partire da miniature del tempo di Jahangir 
e Shah Jahan82, che però sono solo piccoli disegni di studio, che l’artista 
mai avrebbe utilizzato in una propria composizione pittorica finita sen-
za sottoporli a un processo di revisione figurativa entro i canoni dell’arte 
coeva. Un confronto con le miniature prese a modello da Rembrandt e 
altre di soggetto simile permette di apprezzare come neppure questi di-
segni rinuncino a un’intepretazione secondo quelle che erano le istanze 

81  Si pensi alle numerose riproduzioni circolanti nell’Europa del Seicento di immagini 
miracolose della Vergine, come la Santissima Annunziata della chiesa omonima di Firenze, 
o la Salus Populi Romani e la Vergine della Vallicella nelle chiese di Santa Maria Maggiore e 
Santa Maria Nuova a Roma. Di alcune di queste immagini furono eseguite anche versioni 
a stampa più o meno fedeli, destinate a trasmettere l’esatto tipo iconografico sin nelle più 
remote regioni raggiunte dagli europei. Cfr. Mochizuki 2016; Melion 2018; Peterson 
2018; Kobayashi-Sato 2018.

82  Lunsingh Scheurleer 1980; Filipczak 2007; Schrader 2018.



363  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

formali occidentali contemporanee. Rembrandt ha infatti conferito verità 
e volume a ciascuna delle figure ‘estratte’ dalle miniature oggetto di studio 
tramite l’allentamento delle pose, la leggera divaricazione delle gambe, la 
lieve torsione del capo, e una molto più intensa modulazione di luci ed 
ombre.

Ciò che Cocchi dice sulla tecnica pittorica di M non andrà preso troppo 
sul serio. Egli scrive dopo la sua distruzione ed è probabilmente condizio-
nato dal fatto che tutti gli altri dipinti consumati dal fuoco erano a olio, 
come lo erano, in generale, la gran parte di quelli esposti nella Galleria. 
Analoghe considerazioni impongono di prendere cum grano salis le affer-
mazioni nella summenzionata Nota anonima. Quanto al cartiglio, la sua 
forma, piegata prospetticamente e conclusa a scartocci, è evidentemente, 
come detto, di origine europea; tuttavia, elementi di questo tipo erano 
oggetto di imitazione da parte degli artisti moghul all’epoca di Jahangir. 
Cartigli simili si ritrovano distesi tra le mani di piccoli angeli, pure for-
temente ispirati a modelli grafici europei e persino ornati con elementi 
dell’abbigliamento occidentale, che furono dipinti entro il primo decen-
nio del XVII secolo tra le muqarnas della volta di un padiglione detto Kala 
Burj (un ambiente addetto al ricevimento di visitatori stranieri) nel forte 
di Lahore83. In generale le iscrizioni italiane o latine presenti nella Gal-
leria sono riprodotte nei disegni di Arrighetti e Rossi in modo estrema-
mente preciso almeno per quanto riguarda il contenuto testuale. Anche 
nella loro rappresentazione in scorcio esse sono sempre leggibili, com’è 
logico in un’opera descrittiva e informativa. Nel caso del ritratto di Jahan-
gir, Rossi sembra mostrare un reale imbarazzo nella traduzione in forma 
puramente grafica di un’iscrizione orientale a lui incomprensibile, come 
del resto lo sarebbe stata, se pure fosse stata significante e correttamente 
trascritta, anche alla maggior parte di coloro che avessero avuto accesso al 
suo lavoro. In ogni caso, un cartiglio con scritte persiane o con imitazio-
ne di scritte persiane, nemmeno particolarmente decorativo, non avrebbe 
senso in una copia se non ci fosse stato qualcosa di analogo nel modello. 
Quindi al massimo andrebbe spiegata la sua presenza nel dipinto originale 
ma non si può utilizzare l’argomento per sostenere che M sia un prodotto 
europeo84.

83  Cfr. Koch 1983; Ead. 2014, pp. 154-7.
84  L’ipotesi più probabile è che una vera iscrizione persiana sia stata resa irriconoscibile 

dai disegnatori italiani. Non si può però escludere che il cartiglio recasse un esempio di 
pseudoscrittura, pratica attestata nell’arte moghul. Cfr. Koch 2014, p. 155.



364  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Più delicata è la questione della via attraverso cui un eventuale originale 
moghul sarebbe giunto a Firenze. La discuteremo in dettaglio nel prossi-
mo capitolo.

7.  Dall’India moghul alla Firenze dei Medici

L’interesse dei Medici alla creazione di rapporti con l’India moghul 
per il commercio di spezie, pietre preziose e semipreziose e di prodot-
ti artigianali di quella terra è stato da tempo accertato negli studi, anche 
se molte sono le lacune nella documentazione, soprattutto nei decenni 
che più ci interessano. Notizie su «un gran principe […] descendente del 
Tamburlano, che si chiama il Gran Mogor» erano giunte ai Medici dal 
mercante Filippo Sassetti, che le aveva raccolte a Goa, dove soggiornò per 
cinque anni, tra il 1583 e la morte85. Informazioni più dettagliate e di pri-
ma mano sulla corte dei Moghul erano poi giunte a Firenze attraverso 
Giovanni Battista Vecchietti, che era stato in India due anni, tra il 1603 e 
il 1605, quasi tutti trascorsi a Delhi e Agra, dove fu raggiunto a un certo 
punto anche dal fratello Gerolamo86. Giovanni Battista era un uomo di 
grande cultura, che conosceva il persiano e altre lingue orientali e aveva 
esperienza delle regioni orientali, essendo stato in passato inviato in Per-
sia da Gregorio XIII. In India giungeva ora per conto di Paolo V, con il 
compito di raccogliere antiche testimonianze cristiane scritte nelle lingue 
locali, e per questo ebbe il pieno appoggio dei gesuiti introdotti alla corte 
moghul, trovando favore presso l’imperatore. Nonostante che Giovanni 
Battista e Gerolamo si muovessero ufficialmente per conto del papa, essi 
avevano intensi rapporti anche con Ferdinando I, al quale inviarono nu-
merosi manoscritti orientali. Al suo ritorno dall’India Giovanni Battista 
scelse di entrare stabilmente al servizio del granduca, per il quale svolse il 
ruolo di traduttore e interprete nelle relazioni diplomatiche con i sovrani 
orientali, ad esempio in occasione della visita che la delegazione guidata 
da Sir Robert Shirley, ambasciatore del re di Persia, fece al granduca nel 
160987. È chiaro che la presenza alla corte fiorentina di una persona capace 

85  Cfr. Dei 1995; Serina 2006; Surdich 2017. 
86  Su Giovanni Battista Vecchietti, cfr. Casari 2020 e Trentacoste 2021, pp. 116-22.
87  I legami di Giovanni Battista Vecchietti con Firenze sono profondi anche prima 

dei suoi viaggi in oriente. Quelli con Ferdinando I risalgono al tempo in cui questi era 
cardinale. Cfr. Vecchietti - Morelli 1776; Saltini 1860; Donazzollo 1932; Almagià 



365  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

di esprimersi fluentemente nella lingua della corte moghul era strategica 
per i progetti di imprese commerciali indiane del granduca.

Nel 1608 Ferdinando I fece un tentativo di inviare, su navi commerciali 
portoghesi, quattro mercanti fiorentini con lo scopo dichiarato di ottenere 
pietre dure per la decorazione della sua cappella sepolcrale in San Loren-
zo. In realtà, come emerge chiaramente dalle lettere scambiate con l’am-
basciatore toscano a Madrid, Mons. Sallustio Tarugi, che avrebbe dovuto 
occuparsi di ottenere il permesso alla missione dal re di Spagna e Porto-
gallo, vi erano in ballo interessi commerciali più ampi. Non mancavano 
neppure risvolti diplomatici, giacché con gli inviati fiorentini sarebbero 
dovute giungere in India non soltanto le pietre preziose e le altre merci 
utili all’acquisto delle pietre dure necessarie per i lavori di commesso del 
mausoleo, ma anche un plico per «il re di Comor nell’Indie Orientali», 
spedito separatamente e in segreto a Lisbona a un diverso intermediario 
fiorentino ivi residente88.

La volontà di istituire un contatto diretto con i domini del Gran Mogor 
senza una mediazione, se non logistica, con altre potenze, è evidente nel 
seguente passo della lettera del segretario granducale Belisario Vinta al 
Tarugi del 16 dicembre 1608:

si crede pure che finalmente si sarà ottenuta la licenza, che quei giovani fiorentini 
che sono in Lisbona per passar nell’Indie Orientali, possin farlo, e se non si fusse 
ottenuta à quest’hora, vuol Sua Altezza che si faccia ogni sforzo di impetrarla 
loro, perché veramente vanno a rinvestire Balasci in Pietre per la Cappella di S. 
Altezza e non altro, ne per altro, e anderanno à Cambaia, che non debbe essere 
ne i Dominij di cotesta Maesta, et la licenza hà da servir loro per solo passaggio et 
quando non possino haver la licenza bisognerà pensare a consigliarli del modo di 
potervi passare in ogni miglior maniera [...]89.

Di fronte all’ostruzionismo delle autorità spagnole, il granduca scriveva 
al Tarugi perché si adoperasse ad ottenere la partenza per l’India almeno 

1956; Richard 2005. Trentacoste (Trentacoste 2021, pp. 116-22) sostiene che l’arrivo 
della delegazione persiana in Toscana sarebbe stato favorito da Vecchietti nel corso del suo 
ultimo viaggio in Oriente.

88  Mons. Tarugi da Madrid a Belisario Vinta a Firenze il 24/1/1609, ASF, MP 4938, c. 471. 
Cit. in Zangheri 1986a, p. 66. Su questa fallita spedizione, cfr. anche Guidi Bruscoli 2017.

89  Belisario Vinta da Firenze a Sallustio Tarugi a Madrid, ASF, MP 5052, c. 676r. Cit. in 
Zangheri 1986b, p. 65, doc. 8.



366  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

di Cristofano Pandolfini, che aveva uno zio gesuita «il quale sta nella città 
del Mogor, et è molto grato a quel Re», evidentemente pensando che que-
sto avrebbe facilitato la presa di contatto con la corte moghul. I quattro 
non ottenero mai l’autorizzazione a partire per l’India da Lisbona, ma il 
granduca aveva tanto a cuore la missione che progettò persino di far im-
barcare di nascosto il suddetto Pandolfini travestito da marinaio su una 
nave mercantile portoghese con la complicità del suo capitano. La morte 
del granduca, avvenuta il 7 febbraio 1609, pose fine all’avventurosa impre-
sa, né ebbe miglior fortuna un successivo tentativo di Cosimo II, nel 1612, 
di ottenere un «privilegio» per spedire ogni anno una nave nelle Indie 
orientali dal porto di Livorno90.

Solo nel 1618 il granduca riuscì finalmente a istituire rotte commer-
ciali dirette tra il porto di Livorno e l’India stringendo un accordo per il 
trasporto di merci da scambiare in quella regione con la East India Com-
pany, che proprio in quegli anni andava crescendo nel favore di Jahangir 
anche grazie all’invio di un rappresentante diplomatico, sostenuto uffi-
cialmente da Giacomo I, il già citato Sir Thomas Roe91. Evidentemente i 

90  In cambio il granduca offriva «di fare rimostrare ed insegnare costì il modo del misurare 
la longitudine a qualsivoglia ora della notte e quasi tutto il tempo dell’anno» con un metodo 
astronomico teorizzato da Galileo Galilei. Minuta di lettera di Belisario Vinta da Firenze a 
Orso d’Elci del 7/9/1612, ASF, MP 4948, s.n. Sulla vicenda cfr. Bianchi 2012, pp. 15-30.

91  Sui primi contatti formali inglesi nell’India moghul, cfr. Chakrabarti 1979 e Das 
2011. Benché, come hanno suggerito alcuni studiosi, la missione di Roe non abbia raggiunto 
interamente gli scopi che si era prefissata e non si debba dare pertanto interamente 
credito alle affermazioni contenute nella relazione di Roe medesimo (Mitchell 2000, 
Subrahmanyam 2005), subito dopo la sua ambasciata iniziò un regolare commercio tra 
l’impero moghul e l’Inghilterra. Non si può pertanto neppure affermare che la spedizione 
sia stata un fallimento. Alcuni inediti inserti di notizie spediti a Firenze dai residenti 
medicei a Londra tra il 1618 e il 1620 ci informano sui decisi progressi dei commerci 
inglesi con l’India (principalmente in quello di indaco e pepe) ma anche dei gravi contrasti 
che per questo sorsero tra gli inglesi e gli olandesi presenti nell’area. Questi ultimi nel 
periodo indicato affondarono o catturarono agli altri non meno di nove grandi galeoni 
carichi di mercanzie, provocando alla East India Company un danno di oltre due milioni 
di sterline a detta del corrispondente fiorentino. ASF, MP 4193, inserti di Londra del 
10/05/1618; 5/10/1618; 2/11/1618; 21/02/1618; 22/11/1619; 4/06/1620; 12/08/1620. Forse 
anche a questo si deve un’alterata percezione del successo della missione di Roe sul fronte 
economico e dei volumi di commercio. Per notizie delle navi inglesi in arrivo a Livorno 
dall’India, vedi ASF, MP 4193, s.n., lettera di Pompilio Gaetani da Londra a Curzio 



367  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

fiorentini, disperando ormai di ottenere l’appoggio della corona spagnola 
per i propri progetti, osservavano da tempo i progressi dell’Inghilterra nei 
suoi traffici con le regioni orientali, come dimostra per esempio la pronta 
segnalazione che il residente fiorentino a Londra Pompilio Gaetani fece 
al segretario granducale Curzio Picchena dell’invio di un altro rappresen-
tante della corona inglese in India nel 1612:

alcuni giorni sono partì di qua un gentil’huomo inglese per la volta dell’Indie 
Orientali col titolo di Ambasciatore di questo Re, al re di Mogor, ma in effetti è 
mandato da questi mercanti, et a loro spese per havere il commercio più facile, et 
più sicuro in quelle parti92.

Già dal 1613, comunque, scambi di prodotti tra la Toscana e l’India 
moghul avvenivano con regolarità attraverso la mediazione di Francesco 
Paolsanti, mercante toscano, figlio di un segretario di Ferdinando I, trasfe-
ritosi a Goa dove sarebbe rimasto sino al 1620, e di suo fratello Antonio, 
che dalla Toscana si occupava dell’invio e della ricezione delle merci per e 
dall’India. Si trattava in teoria di un’iniziativa di tipo privato, e per questo 
non osteggiata dalle grandi potenze interessate al commercio con la regio-
ne. Tuttavia, come ha recentemente osservato Francesco Freddolini, gli 
stretti rapporti di Paolsanti con la corte medicea, e il fatto che egli traffichi 
anche in merci prodotte negli opifici granducali, come lo sono i pannelli 
in commesso di pietre dure, sciolti o montati in scrittoi e tavolini, descrit-
ti nei due soli elenchi noti di merci da lui spedite in India da Livorno, 
sembrano investirlo di un ruolo di rappresentante occulto degli interessi 
granducali nell’area93.

In quel periodo, infatti, i lavori di pietre dure sono usualmente doni 
inviati dai granduchi di casa Medici a personaggi coi quali essi intrattene-
vano un legame personale o diplomatico privilegiato, non oggetti di com-
mercio94, e il fatto che alcuni pannelli con commessi di uccelletti, frutta e 

Picchena a Firenze il 5/10/1618: «et di quelle navi che navigorno a l’Indie con promessa 
l’una & disegno ambi di condurre a Livorno loro mercantie non sen’ha avviso alcuno, che 
sendo passati 26 mesi doppo loro partenza di qua non doveriano di ragione tardare molto 
a farsi sentire a Livorno».

92  ASF, MP 4192, c. sn. Cit. in Zangheri 1986b, p. 68, doc. 22. La lettera reca la data 
del 12 febbraio.

93  Cfr. Freddolini 2020a.
94  I laboratori granducali trovarono assetto istituzionale nel 1588 con la creazione 



368  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

fiori del tutto assimilabili a quelli descritti negli elenchi di spedizione di 
Paolsanti abbiano trovato posto poco tempo dopo il loro arrivo nella de-
corazione della Sala delle Udienze Private nel Forte Rosso di Delhi sembra 
indicare che la corte dei Moghul fosse proprio la destinazione pensata ab 
origine per questi stessi oggetti95. Ancora più suggestivo è in tal senso che 
in uno dei due elenchi di Paolsanti sia incluso «il Ritratto dell’ [sic] mogor 
guarnito d’argento», verosimilmente un cameo col profilo di Jahangir, che 
sarebbe stato un ben appropriato dono da parte dei Medici per il sovrano 
orientale96. Thomas Keridge, rappresentante della East India Company di 
stanza ad Ajmer, suggerì in più occasioni per lettera che fossero inviate 
dall’Inghilterra opere figurate («pictures») «in stone, in wood, in wax or 
painted»97. I Medici avrebbero potuto essere informati da mercanti inglesi 
che i pannelli figurati in commesso, nella cui produzione i loro artigiani 
erano maestri, sarebbero stati ben ricevuti dall’imperatore98.

della cosiddetta Galleria dei Lavori, al primo piano del complesso degli Uffizi. Nei 
decenni successivi mobili e oggetti ornati in pietre dure furono spediti in gran copia da 
Firenze come doni diplomatici in altri stati italiani ed europei e anche in regni orientali. 
Ad esempio l’emiro del Libano Fakhr ad-Din ibn Qurqmaz al-Ma’ ani («Faccardino») 
ricevette da Cristina di Lorena, oltre a doni di argenteria, stoffe, balsami e profumi della 
fonderia granducale, anche un tavolino e uno studiolo ornati a commesso. Cfr. Mariti 
1787, pp. 201-2; Cuffaro 2010. Sui rapporti tra i Medici e Faccardino, cfr. Carali 1936a. 
Sul tema generale dei commessi di produzione granducale, cfr. Giusti 1988, Chehab 
1994 e Giusti 2008. 

95  Cfr. Koch 1987, pp. 35-51; Ead. 1988.
96  Freddolini 2020a, Appendix 3.
97  Thomas Kerridge da Ajmer a William Edwards il 23/11/1614, in Letters EIC, II, 

p. 195, n. 188. Cfr. anche le lettere dello stesso alla East India Company da Ajmer del 
20/1/1614 (ivi, n. 235, p. 298) e del 20/3/1614 (Letters EIC, III, p. 68, n. 270).

98  L’informazione potrebbe essere giunta ai Medici in molti modi, ad esempio dai 
rappresentanti granducali a Londra o da informatori inglesi nella comunità mercantile di 
Livorno. Non si può escludere un possibile ruolo di Sir Robert Dudley, figlio dell’omonimo 
conte di Leicester, che visse in Toscana dal 1604 al 1649. Qui, infatti, egli svolse un ruolo di 
mediatore tra i Medici, alcuni grandi personaggi d’Inghilterra e la comunità mercantile del 
porto toscano. Dudley aveva avuto legami con la East India Company, armando nel 1596 
una delle prime spedizioni navali inglesi verso la Cina. Le navi di Dudley recavano una 
lettera della regina Elisabetta all’Imperatore della Cina, con una richiesta di concessioni 
commerciali per i mercanti della Compagnia. Cfr. The unfortunate voyage of Capt. 
Benjamin Wood towards the East Indies in 1596, in Purchas 1625, I, pp. 110-3; Warner 



369  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Il breve periodo tra l’avvio della collaborazione tra i Medici e la East 
India Company (1618) e la morte di Cosimo II (1621) sembrerebbe par-
ticolarmente adatto a collocare l’arrivo di M in Toscana. Purtroppo dai 
documenti pubblicati da Freddolini non è possibile comprendere se Pa-
olsanti avesse trovato un modo per far giungere direttamente le sue merci 
alla corte moghul o se invece egli fosse stato costretto ad avvalersi per 
il loro recapito della mediazione di portoghesi o inglesi, così come era 
costretto a imbarcarli su navi straniere, o se ancora fosse riuscito ad ab-
boccarsi a Goa con gli inviati che Jahangir regolarmente vi mandava in 
cerca di novità da acquistare per il tesoro imperiale99. Inoltre l’assenza di 
elenchi delle merci rispedite dall’India da Paolsanti alla volta della Tosca-
na non ci permette di sapere se attraverso di lui siano mai giunti alla corte 
di Firenze doni di Jahangir100. È a ogni modo interessante ritrovare, tra i 
«Rescori [rescontri] e guarnitioni da veste», in un «Inventario de’ gioie del 
Serenissimo Gran Duca di Toscana Ferdinando II cominciato a di’ 9 de 

1899; Billings 2005. Su Sir Robert Dudley si rimanda a Temple-Leader 1896 e a G. 
Santucci, Sir Robert Dudley, “Duca di Northumbria”, mediatore tra Toscana e Inghilterra 
alla corte dei Medici, di prossima pubblicazione.

99  Cfr. in part. Balabanlilar 2020, pp. 69-70.
100  In modo puramente speculativo si può immaginare che il ritratto giunto a Firenze 

ne contraccambiasse uno inviato in India dal granduca. A questo riguardo è suggestivo 
che in uno dei due cataloghi di merci portate da Paolsanti in oriente compaia un 
quadro di commesso coperto da una pittura che poteva essere facilmente cancellata per 
svelare l’immagine sottostante. ASF, CRS 229, 12, s.n. (datato marzo 1621), trascritto in 
Freddolini 2020a, Appendix 3, p. 103. Si potrebbe pensare per azzardo che questo fosse 
un ritratto del granduca Cosimo II, simile a quello di Ferdinando I «di Mosaico» inviato in 
dono in Inghilterra alla regina Anna di Danimarca e citato in un’inedita lettera di Ottaviano 
Lotti da Londra a Belisario Vinta a Firenze del 31/5/1606. ASF, MP 4188, s.n. Possiamo 
farci un’idea dell’aspetto di questi ritratti perduti da due ritratti di Cosimo I e Ferdinando 
I (rispettivamente in commesso di pietre dure e di mosaico) tuttora conservati nel museo 
dell’Opificio delle Pietre Dure di Firenze. Cfr. rispettivamente Langedijk 1971, pp. 577-8; 
Giusti - Mazzoni - Pampaloni Martelli 1978, cat. n. 39; e Langedijk 1971, pp. 763-
4. Un ritratto mediceo spedito a Jahangir, specie se avesse viaggiato su navi portoghesi, 
avrebbe dovuto restare segreto fino alla sua consegna nelle mani dell’imperatore, data 
l’estrema gelosia dei sovrani e dei mercanti iberici verso i possibili concorrenti commerciali 
nelle regioni orientali. L’ipotetico ritratto in commesso della nota di Paolsanti non sarebbe 
stato evidentemente di grandi dimensioni, ma avrebbe potuto essere molto apprezzato da 
Jahangir per la preziosità dei materiali e la tecnica di realizzazione.



370  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Ottobre 1621», quindi proprio negli anni della presenza in India di Paol-
santi, «Una custodia dentrovi undici zaffiri grandi legati in castoni, lavo-
rati in più maniere tra’ quali vi è quello dove è intagliato il retratto del Re 
del Mogor»101. Si tratta forse di pietre intagliate dagli artisti moghul, che, 
nel caso, testimonierebbero l’esistenza di un flusso di manufatti preziosi 
dall’impero orientale in direzione di Firenze, contrario e parallelo a quello 
di pregiati oggetti delle manifatture granducali dirette verso l’India di Ja-
hangir. L’altra possibile spiegazione è che la gemma fosse stata lavorata a 
Firenze per essere spedita come dono per l’imperatore ma che per qualche 
motivo, almeno alla data dell’inventario, fosse ancora in Toscana. In ogni 
caso la stessa esistenza del gioiello a Firenze a questa data è testimonianza 
dell’interesse per gli scambi tra i due paesi al tempo di Cosimo II appena 
defunto.

La citata lettera di Ferdinando I a Tarugi del 1608 ci informa che i Me-
dici potevano avvalersi, per la mediazione con la corte dei Moghul, anche 
di gesuiti fiorentini là ben accolti. Oltre al già menzionato Pandolfini, di 
cui non sappiamo praticamente nulla, bisogna ricordare il molto meglio 
documentato padre Francesco Corsi, in India tra il 1599 e la morte avve-
nuta ad Agra nel 1633. Corsi era un membro stabile della corte di Jahan-
gir, che seguì in tutti i suoi spostamenti ad Ajmer, Mandu, Ahmedabad, e 
nel Kashmir, fino a quando non si collocò ad Agra nel 1618102. Purtroppo 
però non si hanno finora notizie di suoi eventuali rapporti con la corte 
medicea, che potrebbero essere la chiave per spiegare come sia avvenuta 
la comunicazione e la trasmissione di manufatti artistici tra il granducato 
e l’impero moghul. In ogni caso non sembra improbabile che la prolun-
gata presenza di gesuiti fiorentini alla corte imperiale e la presenza nelle 
piazze commerciali indiane di mercanti della stessa nazione in possesso di 
oggetti di manifattura granducale che certamente incontravano il favore 
di Jahangir possano aver indotto il sovrano a inviare ai remoti principi di 
Toscana il proprio ritratto.

101  ASF, MM 31/17, c. 47r. La forma della frase sembra indicare che il gioiello aveva una 
certa fama a corte.

102  Cfr. Bernier 1914, pp. 329-34; Cimino 1988; Hambye 2001; Alam - Subrahmanyam 
2009. Sia Roe sia il suo cappellano Terry nominano Corsi come una figura che godeva 
della fiducia dell’imperatore, e svolgeva per lui anche un ruolo di consigliere per i rapporti 
con gli inviati commerciali e diplomatici europei, mantenendo per altro un atteggiamento 
aperto e imparziale nei confronti degli inglesi, anche di quelli protestanti. Cfr. Roe 1619, 
p. 805; Terry 1655, pp. 422-6.



371  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

8.  I ritratti a grandezza naturale di Jahangir: doni diplomatici per i sovrani 
europei?

La pratica di scambiare ritratti ai più alti livelli della scala sociale, specie 
tra principi e sovrani regnanti, non necessariamente di pari grado, è ben 
nota in ambito europeo, e particolarmente studiata per il XVII secolo103. Il 
ritratto, come simulacro che sostituisce idealmente colui che vi è effigiato, 
era infatti il dono più appropriato per testimoniare un legame o almeno 
una consonanza tra l’effigiato stesso e il destinatario del suo ritratto. Era 
un segno di stima e amicizia, o un mezzo per favorire o suggellare alle-
anze (economiche, diplomatiche, matrimoniali), e prevedeva solitamente 
un contraccambio alla pari. L’invio di un ritratto era anche, ovviamente, 
una pratica di autorappresentazione. Attraverso questo particolare tipo 
di dono, infatti, il mittente poteva mostrarsi al destinatario esattamente 
come voleva che l’altro lo vedesse e in tal modo esercitava un controllo 
sulla sua immagine che sarebbe stato impossibile nell’incontro diretto.

Al tempo di Akbar e Jahangir la corte moghul andò ampliando e appro-
fondendo costantemente i suoi rapporti con gli stati europei attraverso 
i loro rappresentati ufficiali o informali (gesuiti e mercanti), i quali re-
cavano usualmente lettere diplomatiche e doni per l’imperatore indiano. 
Questo mise necessariamente i Moghul a conoscenza delle pratiche della 
comunicazione diplomatica europea. La nostra ipotesi è che l’uso euro-
peo di inviare ritratti a fini diplomatici, particolarmente sviluppato dagli 
inglesi come parte di un complesso disegno di comunicazione transnazio-
nale104, abbia indotto Jahangir ad adottare una pratica analoga. Analizze-
remo una serie di indizi che suggeriscono che tale pratica abbia in ultimo 
influenzato la produzione da parte degli artisti moghul di uno specifico 
tipo ritrattistico adatto a essere accostato ai ritratti di grande formato dei 
sovrani occidentali.

Le ambascerie europee ricevute da Akbar e Jahangir erano invariabil-
mente a senso unico e i doni che con esse giungevano rimanevano per 
lo più privi di contraccambio. Eppure Akbar pensò per qualche tempo 
di inviare i suoi rappresentanti diplomatici in Europa, e nel 1582 spedì 
doni a Filippo II per ricambiare quelli ricevuti attraverso i suoi funzionari 

103  Cfr. Levy Peck 1990; Heal 1996; Davis 2000 e particolarmente Sowerby 2016.
104  La corte degli Stuart, nel suo disegno di affermazione dinastica e di pacificazione 

dell’Inghilterra con le altre nazioni europee, ricorse con particolare insistenza alla pratica 
dello scambio di ritratti nei primi decenni del XVII secolo. Cfr. Sowerby 2016.



372  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

a Goa, accompagnandoli con una lettera nella quale sosteneva l’esistenza 
di un’affinità tra tutti coloro che compongono «Il gruppo eminente di so-
vrani che godono del più nobile dei riconoscimenti, un maggiore favore 
divino», base prima delle relazioni amichevoli tra i re di tutto il mondo105. 
Una lettera che Jahangir inviò a Giacomo I nel 1618 testimonia che egli 
aveva ereditato in parte le idee del padre a questo riguardo106, mentre le 
lettere e il diario di Thomas Roe ci informano di quanto questo stesso im-
peratore comprendesse l’importanza di ricevere in modo appropriato gli 
inviati diplomatici stranieri, di quanto fosse entusiasta della loro presenza 
a corte e dei doni diplomatici che essi recavano, e inoltre del suo desiderio 
di contraccambiarli adeguatamente.

Sotto Akbar, dipinti e stampe europee cominciarono a raggiungere la 
corte in gran copia come conseguenza dei contatti sopra indicati. Ma, 
sebbene non sia impossibile che tra i primi vi fossero anche dei ritratti, i 
soggetti prevalenti erano quelli cristiani, sia perché i contatti di Akbar con 
gli europei erano essenzialmente limitati a quelli con i padri della Compa-
gnia di Gesù, sia per il particolare interesse che il sovrano provava per le 
religioni diverse dall’Islam107. Con Jahangir, appassionato di arti visive e 
avido collezionista di prodotti artistici occidentali, i temi si diversificaro-
no. I mercanti inglesi e olandesi protestanti che sotto il suo regno comin-
ciarono a guadagnare spazio lungo le coste dell’India, infatti, portarono 
con loro, per farne dono all’imperatore o per usarli come beni di baratto, 
molti dipinti di soggetto storico, mitologico e allegorico, scene di genere, 
e appunto ritratti108.

105  Cfr. Smith 1917, p. 358; Koch 1987, p. 30; Ead. 1991, p. 11; Beusterien 2020, pp. 
37-8. 

106  Cfr. Roe - Foster 1899, II, pp. 557-60; Thomas - Chesworth 2016, pp. 218-9; 
The Great Moghul Jahangir: Letter to James I, King of England, 1617 A.D., online: ‹http://
www. fordham.edu/halsall/india/1617englandindies.html› (settembre 2021). Di questa 
lettera non abbiamo l’originale persiano ma solo la versione inglese. Non possiamo quindi 
verificare se quest’ultima sia interamente fedele. 

107  Bailey 1998, pp. 24-30.
108  Le lettere dei rappresentanti della East India Company nell’impero moghul trattano 

frequentemente dell’invio di dipinti, e mostrano la preoccupazione degli inglesi di 
diversificarne i soggetti per evitare che la noia e l’abitudine riducessero il valore di oggetto 
commerciale (e anche di dono) delle opere. Notano inoltre la preferenza locale per i dipinti 
dell’Europa continentale rispetto a quelli inglesi, giudicati di qualità peggiore. Kerridge da 
Ajmer il 20/3/1615 alla East India Company, in Letters EIC, III, pp. 67-68, n. 270. Nella 



373  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

In due scene del manoscritto intitolato Pādshāhnāma (Libro degli im-
peratori), una cronaca illustrata del regno di Shah Jahan conservata a 
Windsor Castle, rappresentanti alcune darbar di Jahangir, compaiono, 
appesi in alto sul muro dietro al trono dell’imperatore (fig. 48), assieme 
con immagini del Salvator Mundi e della Vergine Maria a mani giunte, 
ritratti maschili e femminili a mezzo busto o tagliati alle spalle109. Gli effi-
giati sono diversi nelle due miniature, e ciò parrebbe indicare che la loro 
esposizione mutasse a seconda dell’occasione, forse non senza un occhio 
alle implicazioni diplomatiche della scelta110. Lo suggerisce anche il fatto 
che al suo primo incontro con Thomas Roe Jahangir si presentò circon-
dato da una serie di ritratti di membri della famiglia reale inglese e di altri 
importanti personaggi della stessa nazione111.

stessa lettera si fa anche riferimento all’opportunità d’inviare dipinti che mostrino episodi 
della vita della corte inglese (come la partecipazione ai tornei a cavallo) e le attività di 
governo del re. Cfr. anche la lista di dipinti ibid., p. 88, n. 273 (Thomas Mitford, s.l. alla 
East India Company il 5/3/1615). Una lettera di William Edwards da Ajmer alla East India 
Company del 27/2/1614 cita anche un dipinto rappresentante la sconfitta della cosiddetta 
Invincibile Armada: «The fight of ’88». La consegna di un’opera di questo soggetto aveva 
evidentemente un risvolto politico, mostrando la superiorità navale dell’Inghilterra nei 
confronti degli ispano-portoghesi. Ibid., p. 19, n. 252. Sul tema cfr. Haydon 2016, pp. 
157-74.

109  Jahangir riceve il principe Khurram dal suo ritorno dalla campagna del Mewar 
(19/2/1615), acquerello e oro su carta, 34,1 × 23,3 cm; Jahangir dona al principe Khurram 
un ornamento da turbante (12 ottobre 1617), acquerello e oro su carta, 30,6 × 21,3 cm, 
entrambe in Pādshāhnāma, 1656-57, RL, cat. RCIN 1005025, cc. 194b, 195a (RCIN 
1005025.am, RCIN 1005025.an). Le miniature sono state eseguite durante il regno di Shah 
Jahan, ma le scene che rappresentano Jahangir riflettono l’allestimento della loggia della 
darbar al tempo di quest’ultimo. Nelle scene di darbar con Shah Jahan stesso (cc. 50b 116b) 
i ritratti non appaiono. Sul carattere di opera ‘storica’ del ciclo figurativo del Pādshāhnāma 
cfr. Koch 2017. Sul significato delle immagini di Cristo e della Vergine nel contesto di 
queste, cfr. Koch 1982, pp. 26-7 e infra, nota 137.

110  Altri aneddoti illuminano ulteriormente la questione da angoli diversi. Quanto gli 
inglesi fossero consapevoli di avere a che fare con un critico esigente, specie nel campo dei 
ritratti, lo dimostra una lettera inviata da Kerridge da Ajmer alla East India Company il 
20/3/1614: «The Mogoll’s picture drawn in England is nothing like him; so will serve for no 
use at all». Letters EIC, III, p. 67, n. 270. La stessa precisa che per essere apprezzati i dipinti 
devono essere ben fatti. Cfr. supra, nota 108.

111  Roe 1619, p. 771: «At the upper end were set out the Pictures of the King of England, 



374  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Il possesso dei ritratti di sovrani dei remoti regni europei compiace-
va Jahangir, che vi vedeva probabilmente un modo per dare immediata 
rappresentazione visiva a quella aspirazione al dominio sull’universo che 
pure il suo nome esprimeva112. Inoltre i ritratti europei contemporanei 
assecondavano la sua passione per una rappresentazione artistica ‘esatta’ 
della realtà113 e anche la sua curiosità per la genealogia, per lui apparente-
mente inseparabile dall’indagine sulla fisionomia114. Infine, essi offrivano 
ai suoi artisti di corte modelli utili alla produzione ritrattistica locale; e 
in effetti, grazie alla possibilità di studiare le opere giunte dall’Europa, gli 
artisti moghul giunsero nei primi decenni del Seicento a esiti di realismo 
mai toccati precedentemente nella rappresentazione degli individui115.

L’attiva volontà di Jahangir di raccogliere ritratti veritieri di altri sovra-
ni, persino quelli di paesi che non possedevano una tradizione ritratti-
stica locale giudicata abbastanza eccellente e che pertanto non avrebbero 
potuto soddisfare il suo gusto inviandogliene autonomamente, è ben te-
stimoniata da documenti e fonti visive. Secondo il suo libro di memo-

the Queeen, the Lady Elizabeth, the Countesses of Somerset and Salisbury, and of a 
Citizen’s Wife of London. Below them another of Sir Thomas Smith, Governor of the East 
India Company»; simile descrizione ibid., p. 795.

112  Divenendo re Jahangir abbandonò il suo nome Salim e scelse quello con cui 
è conosciuto che significa «Padrone del Mondo», sostenendo che «il compito degli 
imperatori è [quello di] dominare il mondo». Thackston 1999, p. 22 (nostra traduzione).

113  Cfr. Koch 2009.
114  Significativo è un aneddoto riportato nel Jahāngīrnāma. Jahangir aveva ricevuto in 

dono dai portoghesi un presunto ritratto di Timur ma rifiutò di accettarlo non trovandovi 
alcuna corrispondenza di tratti con se stesso e gli altri discendenti della casa timuride: 
Thackston 1999, pp. 99-100. Apparentemente gli inglesi della East India Company 
tentarono pure di presentare a Jahangir un ritratto di Timur (Thomas Aldworthe da Surat 
a Thomas Kerridge ad Agra il 22/10/1614 - cfr. infra, nota 120), ma non è dato sapere 
se questo abbia avuto migliore accoglienza dell’altro. Cfr. Hille 2018, p. 306, dove si 
sostiene che il ritratto di Timur offerto dagli inglesi fosse una stampa, e Lefèvre 2007, 
pp. 474-5. Tuttavia, nelle lettere degli inviati della Compagnia il termine «pictures» non 
sembra indicare le stampe, nominate sempre come «printed pictures». Cfr. i documenti 
menzionati supra, nota 108.

115  La bibliografia sul tema dell’influenza occidentale sulla ritrattistica e in generale 
sull’arte moghul è molto ampia. Ci si limita qui a rimandare al recente Natif 2018. In 
particolare sul ritratto si veda il capitolo Concepts of Portraiture under Akbar and Jahangir, 
pp. 205-60.



375  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

rie (Jahāngīrnāma), nel 1618 Jahangir spedì uno dei suoi pittori di corte, 
Bishan Das, «senza pari nella sua epoca per la somiglianza dei ritratti», 
ad effigiare lo shah persiano Abbas I116; mentre di alcuni sultani ottoma-
ni Jahangir possedeva apparentemente (lo si evince da alcune miniature) 
ritratti di produzione europea117. Secondo il padre gesuita Fernao Guer-
reiro Jahangir possedeva inoltre i ritratti «del papa [Paolo V, se il papa 
regnante al momento in cui è redatta l’informazione], del re Filippo [II 
o III di Spagna?], e del duca di Savoia», anche se non è dato sapere in 
che forma118. Nel 1612, i rappresentanti della East India Company che si 
trovavano a Surat dovevano essersi resi conto dei gusti dell’imperatore, e 
per questo scrissero a Londra per suggerire di inviare a Jahangir, con altri 
doni preziosi, anche «un ritratto del re [d’Inghilterra]», che sarebbe stato 
molto gradito119. Ritratti del re, della regina, della loro figlia Elisabetta e 
del presidente della East India Company Thomas Smith furono presentati 
a Jahangir nel 1614 da William Edwards, inviato della Compagnia presso 
l’imperatore, e furono da lui grandemente apprezzati, soprattutto, a dire 
di Edwards, quelli del re e di Smith120. Proprio questi ritratti furono visti 

116  Thackston 1999, p. 319. Secondo Otto Kurz questo ritratto sarebbe conservato nel 
cosiddetto Album Barberini (Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica, Barberini Or. 136, 
c.1). Cfr. Kurz 1967, p. 269.

117  Una possibile rappresentazione di un sultano ottomano è in Bichitr, Jahangir 
preferisce un sufi ai re (dall’Album di San Pietroburgo), 1615-1618 circa, acquerelli e 
oro, inchiostro su carta, 23,5 × 18 cm, FG, cat. 1942.15. Cfr. però Chida-Razvi 2016. Si 
rimanda comunque a questo articolo per un’aggiornata bibliografia sulla miniatura. Un 
sultano compare, dipinto da Ami Chand, in una miniatura composita, assieme con un 
ritratto di Jahangir opera di Hashim (1615-1620 circa, acquerello e oro su carta, 17,5 × 
9,3 cm, CBL, inv. 07A.13). Un’alta versione della stessa miniatura, pure databile al regno 
di Jahangir, è stata venduta da Sotheby’s (Londra, 8/10/2008, asta n. L08222, Art of the 
Islamic World, lotto n. 44).

118  Payne 1930, p. 65: «On a wall of one of the halls he had painted figures of the Pope, 
the Emperor, King Philip, and the Duke of Savoy, whose portraits he possessed, all on 
their knees adoring the holy cross, which was in their midst, as in a picture which he had».

119  Thomas Aldworth, William Bibbulph e Nicholas Withington da Surat alla East 
Indian Company il 25/1/1612, in Letters EIC, I, p. 239, n. 102: «It will be expected by the 
next shipping that they bring a present for the king […] we think it fitting you send for 
him […] some fair pictures, and if you send the king’s picture it will be the more highly 
esteemed».

120  Sul ritratto del re, cfr. la lettera di Thomas Aldworthe da Surat a Thomas Kerridge 



376  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

da Roe nel 1616, nel corso della sua prima udienza alla corte moghul. Si 
può pensare che fossero dipinti di dimensioni modeste, come quelli che 
appaiono nelle scene di darbar summenzionate. Successivamente Roe in-
cluse un ritratto di Giacomo I in una lista di oggetti che chiedeva gli fosse-
ro inviati dall’Inghilterra come doni per l’imperatore e suo figlio Khurram 
(il futuro Shah Jahan)121. Delle caratteristiche iconografiche e materiali di 
quest’ultimo ritratto nulla sappiamo; possiamo però immaginare che es-
sendo offerto da un ambasciatore ufficiale del re d’Inghilterra, ed essendo 
giunto dopo quelli presentati da Edwards, fosse più grande e prezioso. 
Di grandi dimensioni e a figura intera erano per esempio i ritratti di se 
stesso e di membri della sua famiglia che Giacomo I fece recapitare ai suoi 
inviati diplomatici nel 1606 e nel 1611 perché ne facessero dono all’arci-
duca d’Austria Mattia d’Asburgo e al margravio di Brandeburgo Giovanni 
Sigismondo122. Così pure quelli inviati allo stesso Roe nel corso della sua 

ad Agra del 22/10/1614. Cfr. Letters EIC, II, p. 138, n. 170: «This Mr. Edwards aforesaid 
brings with him a letter with other great presents from our King’s Majesty’s own hand for 
the Mogul […] The presents are […] a vest royal for the king himself with the pictures of 
our king and queen; also he brings one picture that we think will content him above all, 
which is the picture of Tamberlaine, from whence he derives himself, besides many other 
fit things». Sul ritratto di Smith, cfr. la lettera al medesimo di Edwards da Amadavaz del 
26/12/1614. Ibid., p. 246, n. 219: «I presented the Mogul with your Worship’s picture, 
which he esteemed so well for the workmanship that the day after he sent for all his 
painters in public to see the same, who did admire it and confessed that none of them could 
anything near imitate the same which makes him prize it above all the rest, and esteems 
it for a jewel». Ne scrive a Smith anche Thomas Kerridge da Ajmer il 26/3/1614. Letters 
EIC, III, pp. 90-92, n. 274. La consegna del ritratto del re è invece annunciata da Edwards 
da Ajmer alla East India Company il 26/2/1615. Ibid., p. 15, n. 252 (2). Kerridge ricorda 
questo stesso fatto alla Compagnia in una lettera da Ajmer del 20/3/1614, aggiungendo 
che il ritratto di Giacomo I era accompagnato da quelli della moglie e della figlia Elisabetta 
e che tutti piacquero a Jahangir «exceedingly for the workmanship». Ibid., p. 63, n. 270. 
Simile la relazione di Thomas Mitford, s.l., alla East India Company del 25/3/1615. Ibid., 
p. 85, n. 273. Sulla consegna dei ritratti da parte di Edwards, cfr. Sowerby 2016, p. 131.

121  Thomas Roe da Ajmer all’ufficio della East India Company a Surat il 15/10/1616, in 
Letters EIC, IV, pp. 206-207, n. 404: «A Note of such things as I desire for Presents and to 
content the King and Prince […] The picture of Venus and a Satyr […] The picture of the 
fair lady; the King’s picture».

122  All’arciduca d’Austria furono consegnati una versione a figura intera del famoso 
ritratto ufficiale di Giacomo I opera di Jean de Critz assieme a due altri della regina Anna 



377  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

ambasciata a Costantinopoli del 1621-1625, perché ne adornasse la locale 
sede diplomatica123.

Grazie a due diverse miniature moghul, possiamo farci a ogni modo 
un’idea precisa di uno dei ritratti di Giacomo I posseduti da Jahangir. La 
più famosa di queste miniature è quella, conservata presso la Freer Gallery 
of Art dello Smithsonian Museum, con Jahangir seduto su una clessidra 
nell’atto di preferire un sufi ai re (fig. 49)124. In essa si riconosce perfetta-
mente Giacomo I in una derivazione del Dulwich Portrait, opera di Jean 
de Critz del 1605 circa, il più importante e il più riprodotto tra i ritratti 
ufficiali del re125. Nella miniatura suddetta la figura del sovrano è tagliata 
a mezza coscia, parzialmente coperta da quella del pittore Bichitr rappre-
sentato nell’angolo in basso a sinistra. Un’altra miniatura recentemente 
emersa sul mercato antiquario dimostra però che il ritratto di Giacomo I 
posseduto da Jahangir era a figura intera (fig. 49). Si tratta di una versione 
del ritratto di De Critz in cui il re si appoggia a un tavolo ricoperto da un 
ricco velluto scarlatto, ma differenziata dalle altre dello stesso genere oggi 
conosciute per la posa del braccio sinistro, sollevato sul pomo della spada, 
e per alcuni elementi del costume126.

Possiamo supporre che così come Jahangir desiderava possedere ritratti 
di sovrani di altri paesi, allo stesso modo ambisse anche a far giungere a 

e del principe Henry Frederick dello stesso autore. Cfr. Purnell - Hinds 1936, pp. 436-
7. Il margravio ricevette ritratti di Giacomo, Anna ed Elisabetta Stuart opera di Marcus 
Gheeraerts. Cfr. Hearn 1995, pp. 129-30.

123  Ibid., pp. 134-5.
124  Bichitr, Jahangir preferisce un sufi ai re, cit. supra, nota 117.
125  Cfr. Beach 1981, pp. 27, 30, 79, 168, cat. n. 17a.
126  Bichitr (attr.), Ritratto di Giacomo I (con iscrizione calligrafica firmata da Mir ‘Ali), 

1615-1618, acquerello e oro su carta, 34,2 × 20,6 cm, Christie’s London, 25/10/2015, asta 
10386 (Art of the Islamic and Indian Worlds), lotto n. 144. La copia del ritratto di Giacomo 
I da cui la miniatura dipende si distingue dalle altre conosciute anche per il vivace colore 
rosa delle brache rigonfie e del mantello ricamato poggiato sulla spalla destra del re e per 
l’introduzione di una gorgiera nell’abito al posto del consueto colletto di pizzo a due falde, 
elementi che parrebbero intesi a conferire a questa versione una particolare ricchezza 
e solennità. Benché nella miniatura manchi il tavolo di appoggio, la sua presenza nel 
prototipo è assicurata dalla posa innaturalmente sospesa e piegata del braccio destro. Non 
ci risulta al momento che esistano ritratti a stampa a figura intera di Giacomo I derivati dal 
Dulwich Portrait, in alcuna delle sue versioni. Questo corrobora l’ipotesi che la miniatura 
derivi da un dipinto.



378  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

questi la sua propria effigie. Un ritratto egli lo inviò ad Ibrahim Adil Shah 
II, sultano di Bijapur, attraverso i rappresentanti mandati da questi alla 
sua corte nel marzo del 1618, corredandolo con una iscrizione nella quale 
si insisteva sul legame tra l’effige e l’effigiato e sulla capacità della prima di 
trasmettere la vera essenza del secondo. Un altro fu spedito a Muhammad 
Qutb Shah, Sultano di Golconda, nel maggio del 1619127. E secondo una 
lettera di Edwards, Jahangir, entusiasta per il ritratto di Giacomo I ricevu-
to, avrebbe espresso la volontà di ricambiarlo con l’invio di uno suo pro-
prio in Inghilterra: «I am much affected to your king, and will send him 
my letter and picture, and what else you shall advise me, may give him 
best content»128. Secondo una lettera di Thomas Mitford, rappresentante 
della East India Company a Surat, fu però in effetti Thomas Kerridge, altro 
membro della Compagnia di stanza ad Ajmer, a suggerire all’imperatore 
che «his pictures would give good content» a re Giacomo129.

Purtroppo non abbiamo alcuna certezza dell’invio di un ritratto ufficia-
le di Jahangir a Giacomo I. Nelle lettere del residente mediceo alla corte 
di Londra Amerigo Salvetti si trova un’inedita menzione del ritorno del 
«Cav.ro Tommaso Ro, che cinque, ò sei anni sono andò Ambas.re per 
questi mercanti dell’Indie all’gran’ Magor’, dove dice d’havere stabilito 
buonissima amistà per il traffico e toltolo ai Portughesi». Qui si dice che 
Roe, «Ha condutto ai medesimi mercanti una nave con molta ricchezza 
et di circa m/600 [600.000] scudi, et à S.M.tà un’ presente di quel Re di 
valuta di circa seimila scudi, cioè di due ricchissimi tapeti da tavola, broc-
cati d’oro, et alcuni animali vivi di quei paesi, che saranno molto più grati 
del resto»130. Nessun accenno a dipinti, quindi. Un ritratto di Jahangir, 
comunque, potrebbe essere giunto nella stessa occasione, ma non essere 
stato menzionato da Salvetti perché di scarso valore materiale rispetto ai 
doni succitati. Né si può escludere che un’effigie dell’imperatore possa es-
sere giunta in seguito su una delle molte navi inglesi provenienti dall’India 

127  Thackston 1999, rispettivamente pp. 276 e 303. Cfr. Overton 2014, pp. 245-6. Sul 
primo ritratto cfr. anche Foltz 1996, p. 374 e Balabanlilar 2020, p. 91.

128  William Edwards da Ajmer alla East India Company a Londra il 26/2/1615, in Letters 
EIC, III, p. 15, n. 252 (2).

129  Thomas Mitford, s.l., alla East India Company a Londra il 25/3/1615, ibid., p. 85, n. 
273. Giacomo I avrebbe invero desiderato un dono più cospicuo, «a young elephant», ciò 
a cui almeno a parole Jahangir sembrò acconsentire.

130  Amerigo Salvetti da Londra a Curzio Picchena a Firenze il 4/10/1619 (Inserto di 
Londra), ASF, MP 4193, s.n.



379  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

cariche di pepe e d’indaco di cui il residente toscano fa fugace menzione 
nelle sue lettere al segretario granducale nella stessa filza di documenti131. 
D’altro canto l’assenza di testimonianze sull’esistenza di un tale dipinto 
nelle collezioni inglesi non è probante per escluderne l’arrivo in Inghil-
terra. Un ipotetico ritratto di Jahangir là giunto tra la fine del secondo 
decennio del Seicento e l’inizio del successivo potrebbe essere andato di-
sperso con la dissoluzione delle collezioni reali al tempo del Commonwe-
alth, oppure perduto in uno degli incendi che distrussero il palazzo reale 
di Whitehall nel 1691 e nel 1698132.

Possiamo immaginare che i ritratti inviati ai sultani di Bijapur e Gol-
conda fossero miniature. Ritratti in piccolo formato erano infatti perfetta-
mente appropriati nell’ambito culturale persianizzante, dove la miniatura 
su carta era considerata la più nobile delle forme di rappresentazione ar-
tistica figurata133. Da alcune miniature sembra di capire che occasional-
mente dai laboratori di corte uscissero, per gli usi propri della corte stessa, 
anche ritratti di Jahangir o di suo padre Akbar sul modello di quelli di 
sovrani europei del tipo detto ‘al balcone’, conosciuti attraverso riprodu-
zioni a stampa e forse anche tramite originali presentati come dono di-

131  Cfr. supra, nota 91.
132  Non si sono del resto conservati nelle collezioni reali inglesi neppure i ritratti ricevuti 

in dono da altri sovrani stranieri e testimoniati dai documenti. Per esempio, appaiono 
dispersi tutti quelli che i Medici inviarono in Inghilterra al tempo di Giacomo I. Cfr. 
Avery - Watson 1973; Sowerby 2016, p. 131.

133  Il ritratto dell’imperatore era riprodotto in più copie di piccolo e piccolissimo 
formato per essere donato come segno di favore a uno scelto numero di cortigiani che 
lo indossavano appeso alle vesti. Cfr. Natif 2018, pp. 249-53; Hall Gulbransen 
2020. La pratica del dono da parte del sovrano di piccole effigi di se stesso (usualmente 
limitate alla rappresentazione della testa e del busto e spesso indossabili) a cortigiani e 
sudditi quale segno di particolare affezione o di gratitudine per qualche servizio reso, 
trova un puntuale parallelo anche in Europa in Età Moderna. Il fenomeno assunse ampie 
proporzioni particolarmente alla corte inglese a partire dal tempo di Enrico VIII, ma è 
ampiamente diffuso anche in Italia, Francia, Spagna e in altri contesti geografici ancora. 
La bibliografia sul tema è molto vasta ed è cresciuta significativamente negli ultimi anni. 
Per un conciso riassunto degli attuali indirizzi della ricerca, cfr. Rodriguez Marco 2018. 
Cfr. anche Fumerton 1986; Coombs 1998; Scarisbrick 2011; MacLeod 2019. Si tratta 
a ogni modo di una pratica del tutto distinta da quella dello scambio di ritratti tra sovrani 
europei. Nella seconda i ritratti erano di solito in scala al vero e spesso a figura intera. Per 
questo cfr. la bibliografia citata supra, nota 103.



380  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

plomatico (fig. 46)134. Questi dipinti erano di dimensioni maggiori rispet-
to alle comuni miniature ma comunque non molto imponenti, ed erano 
racchiusi in cornici per poter essere appesi alle pareti e spostati e mostrati 
secondo le occasioni con facilità. Forse di questo tipo era un ritratto di se 
stesso che il giovane principe Salim aveva donato, ben prima di salire al 
trono col nome di Jahangir, ai padri della Compagnia di Gesù e che nel 
1597, secondo il padre Jerónimo Xavier, era esposto appeso sopra il prese-
pe nella chiesa di Lahore135.

Jahangir, tuttavia, deve essere giunto a un certo punto alla conclusione 
che non era appropriato destinare prodotti artistici come questi a riceven-
ti europei di alto rango, adusi a un tipo di ritratto di formato tanto mag-
giore. Le miniature potevano essere doni adatti per i rappresentanti dei 
sovrani, come Roe e Terry, che ne ricevettero infatti alcune da Jahangir136. 
L’invio di un dipinto come la versione del Dulwich Portrait già ricordata 
non poteva, verosimilmente, essere contraccambiato con una miniatura e 
neppure con uno dei ritratti all’europea di piccolo formato cui abbiamo 
accennato. Si può allora supporre che l’imperatore abbia ritenuto oppor-
tuno, per le esigenze della comunicazione diplomatica, dotarsi di un tipo 
di ritratto con caratteristiche materiali e iconografiche analoghe a quelle 
dei grandi ritratti reali europei.

Sul piano delle dimensioni un ritratto adatto agli scopi sopra indica-
ti doveva essere grande abbastanza da consentire la rappresentazione 
dell’imperatore a figura intera e in scala per lo meno al vero. Sul piano 
iconografico la rappresentazione doveva invece veicolare un’idea di so-
vranità che risultasse comprensibile per il pubblico europeo, senza tutta-

134  Bishan Das (attr.), Donna (Nur Jahan?) reggente un ritratto di Jahangir, 1627, cit. 
supra, nota 70; b) Hashim and Abu’l Hasan, Ritratto di Jahangir reggente un ritratto di suo 
padre Akbar, cit. ivi; Jahangir riceve il principe Khurram al suo ritorno dalla campagna del 
Mewar (19 febbraio 1615), 1656-1657, acquerello e oro su carta, 30,4 × 20,1 cm, RL, cat. 
1005025.f, 1656-1657, 58,6 × 36,8 cm, RL, cat. RCIN 1005025, Pādshāhnāma, c. 43b. Su 
questo genere di dipinti, cfr. in particolare Losty 2013; Natif 2018, pp. 253-8. Cfr. anche 
supra, nota 70.

135  Bailey 1999, p. 123 (da BL, Add. 9854, f. 164b): «[…] a [mechanical] ape which 
squirted water from its eyes and mouth, and above it a bird which sang mysteriously […] 
and a globe of the world supported on the backs of two elephants […] and above this a 
large portrait of the King [Jahangir] which he sent us when he was a prince […]». Cfr. 
anche Roy - Sims-Williams 2018.

136  Cfr. supra, p. 346 e nota 32.



381  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

via contraddire la visione del medesimo concetto propria dei Moghul. S, 
come M e il ritratto un tempo conservato nel museo del Collegio Romano, 
se si ammette che essi fossero originali moghul (e che il ritratto romano 
non vada identificato con S), sembrano effettivamente rispondere a queste 
istanze. S è, forse non casualmente, molto simile in altezza alle versioni a 
figura intera del Dulwich Portrait, anche se la figura seduta è a una scala 
maggiore che in quelle, e maggiore del vero.

Certo, il ritratto contiene due elementi della rappresentazione che, sep-
pure in modo molto diverso l’uno dall’altro, sarebbero risultati incongrui 
con l’idea di regalità di uno spettatore europeo. Il grande alone luminoso 
che cinge, come in molti suoi ritratti, il capo di Jahangir, in modo simile 
a quanto avviene con l’aureola per le raffigurazioni di Cristo e dei santi 
nella tradizione figurativa del cristianesimo137, non sarebbe stata percepito 
in Europa come un elemento appropriato per un sovrano, né tanto meno 
compreso nel significato inteso dagli artisti moghul, che con esso davano 
forma visibile al titolo onorifico Nur ud-Din (Luce della Fede [musulma-
na]) autoattribuitosi dall’imperatore al momento della sua incoronazio-
ne138. L’osservatore occidentale sarebbe pure rimasto spaesato dalla nudità 

137  Dal tempo di Akbar gli imperatori moghul fecero un uso politico alquanto 
spregiudicato delle iconografie sacre cristiane veicolate dai dipinti e soprattutto dalle fonti 
a stampa portate in India dai gesuiti, insistendo particolarmente nell’associazione tra loro 
stessi e Cristo. Cfr. Azfar Moin 2013-2014. Per rendere più evidente questa assimilazione 
la madre di Akbar fu definita «della statura di Maria», quella di Jahangir «la Maria della 
sua età». Cfr. Abū al-Faz̤l ibn Mubārak 1873, p. 309. Come abbiamo già ricordato (cfr. 
supra, p. 373 e nota 109) Jahangir amò farsi rappresentare in associazione con le effigi di 
Cristo e/o della Vergine, e Shah Jahan si fece addirittura rappresentare al posto di Cristo in 
una iconografia modellata sulle coeve rappresentazioni europee della Santissima Trinità: 
Bichitr (attr.), Shah Jahan e Asaf Khan, 1650 circa, acquerello e oro su carta, montato 
su cartoncino, 36,9 × 25,3 cm, Arthur M. Sackler Gallery, Smithsonian Institution, 
Washington, D.C., S1986.403. Cfr. Azfar Moin 2012, p. 232.

138  Sulla simbologia solare dell’aureola nell’iconografia del tempo di Jahangir cfr. 
Malecka 1999. Tanto nel mondo cristiano quanto in quello musulmano il sovrano 
derivava la sua autorità dalla divinità, ma non vi sono esempi dell’uso di un nimbo luminoso 
nella rappresentazione di sovrani dell’Europa occidentale o dei potenfici di Roma per 
segnalare questa speciale connessione, salvo sporadici casi influenzati dalle convenzioni 
iconografiche di Bisanzio e comunque non oltre l’età di Giustiniano. Nell’Età Moderna 
non sarebbe stato immaginabile rappresentare un principe o un papa, vivente o defunto, 
con un’aureola, a meno che non si trattasse di figure regolarmente canonizzate. Luigi XIV 



382  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

dei piedi di Jahangir, inconcepibile in un ritratto reale europeo contem-
poraneo139. Non a caso, proprio su questi elementi ‘esotici’ della rappre-
sentazione si concentra Kircher nel descrivere l’aspetto dell’imperatore in 
udienza, cercando di darne un’interpretazione razionale140.

La mano destra impugnante il globo dà forma visibile all’aspirazione di 
Jahangir al dominio sul mondo141, ma è un elemento identificativo della 
sovranità anche nei ritratti reali prodotti in Europa. Sarebbe stato quindi 
immediatamente comprensibile a un qualsiasi osservatore di quella parte 
del mondo nell’esatto significato desiderato dall’effigiato. Lo stesso può 
dirsi per la posa assisa su una preziosa seggiola con braccioli. Kircher illu-
strando l’iconografia del ritratto di Jahangir conservato a Roma sostiene 
che Akbar si era così mostrato nel suo primo incontro con il padre gesuita 
Acquaviva e che tuttavia l’imperatore riceveva i visitatori anche in altre e 
diverse attitudini142. In effetti, in occasione di grandi udienze pubbliche 

adotterà una simbologia solare nella definizione retorica della sua azione di governo e 
l’emblema della testa di Apollo circondata dai raggi solari è pertanto onnipresente nella 
decorazione di edifici e oggetti realizzati durante il suo regno. Tuttavia esistono solo due 
raffigurazioni del dio del sole con il capo circondato da un alone luminoso e con le fattezze 
di Luigi XIV. Si tratta di miniature su carta di Louis Werner (Versailles, Musée du Château 
de Versailles, INV. DESS 815, 816), parte di una piccola serie rappresentante il re come 
Apollo in due episodi del suo mito e la regina Maria Teresa come Diana al Bagno (INV. 
DESS 817). Cfr. Salmon 2006, p. 16. Per le loro caratteristiche simili rappresentazioni 
erano evidentemente riservate a una circolazione interna alla corte e non pensate per 
una diffusione a livello ufficiale, tantomeno in un contesto internazionale. Di un nimbo 
luminoso attorno al capo del sovrano non c’è traccia in alcun altro ritratto realistico di 
Luigi XIV a noi noto.

139  Quest’ultimo era apparentemente un elemento realistico del costume di Jahangir, 
che è sempre rappresentato scalzo sia quando è seduto sia quando è in piedi, tranne 
quando cammina su suolo non coperto da tappeti.

140  Nella China Illustrata, alludendo probabilmente alla presenza di un’aureola nel 
ritratto del Gran Mogol da lui pubblicato, Kircher scrive che l’imperatore «risplendeva 
come una divinità» per via dell’oro, delle perle e delle pietre preziose che ornavano 
il suo «diadema». L’effetto straniante dell’aureola nel ritratto può aver indotto l’autore 
dell’incisione pubblicata da Meyssens a intitolare il ritratto «Mogorum Rex a subditis 
tanquam Deus adoratus».

141  Cfr. supra, nota 112.
142  Kircher 1667, p. 71: «Non tamen semper hoc habitu, se pro diversitate personarum 

ad solium suum admissarum, alio et alio habitu se exhibere solebat. Cum P. Rudolpho 



383  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Jahangir non si sarebbe mostrato seduto come in S ma piuttosto accovac-
ciato con le gambe incrociate tra i cuscini del trono, secondo l’uso orien-
tale. Rappresentazioni di Jahangir seduto in udienza ristretta non sono 
rare nelle miniature moghul, anche se in queste egli siede su divani con 
grandi cuscini cilindrici e non su seggiole con spalliera e braccioli (fig. 45). 
In ogni caso era il modo di presentarsi, tra quelli consueti all’imperatore, 
che più facilmente poteva essere riconosciuto da osservatori europei come 
appropriato per un grande sovrano143.

Alla corte moghul erano note rappresentazioni di Cristo in atto di sor-
reggere il globo, anche seduto in trono in maestà, e certamente quest’ico-
nografia sacra potrebbe essere stata tenuta in considerazione dall’impera-
tore144. In passato è stata inoltre individuata una singolare tangenza icono-

Aquaviva ad se adire concederet, in solita eum majestate comparuisse scribit nobis 
Societatis nostrae historicus P. Daniel Bartholus».

143  Nelle miniature coeve troviamo Jahangir in diversi contesti: o seduto all’orientale 
in una darbar, o seduto all’europea, o seduto a terra nel suo harem, sempre con persone 
intorno. Rappresentazione di lui da solo sono in ritratti tagliati alla vita o alle spalle, oppure 
a figura intera e in piedi. A partire da Shah Jahan avremo anche una rappresentazione 
del sovrano isolato in ginocchio su un tappeto, mentre la rappresentazione seduta al 
modo occidentale si fa più rara. Sotto questo imperatore abbiamo però una ripresa quasi 
puntuale dello schema iconografico di S (in controparte) in una miniatura oggi parte di 
un album conservato a Oxford (Bodleian Library, Ms. Douce Or.a.1, c. 9, c. 1637). Cfr. 
Arnold - Wilkinson 1936, I, p. 35; Schwartzberg 1992, p. 409; Leach 1995, I, pp. 419-
21; Koch 1998, p. 39; Wright 2008, pp. 142, 146, 418; Ramaswamy 2014, p. 86. Rispetto 
a S le differenze più significative sono la foggia del trono, il fatto che il sovrano sia calzato 
e con i piedi poggianti su un piccolo poggiolo, e la presenza di una lancia nella mano non 
impegnata dal globo. Il nimbo solare è qui meno evidente che in S ed è rappresentato in 
modo tale da non permettere di stabilire chiaramente se si tratti di un alone luminoso 
emanato dal volto del sovrano o di una decorazione dello schienale d’oro del trono. 
Quest’ultimo, per altro, ricorre identico in almeno due distinte miniature moghul 
rappresentanti Cristo Salvator Mundi sulla base di un prototipo europeo non identificato, 
una delle quali è conservata nello stesso album della miniatura sopra discussa (Oxford, 
Bodleian Library, Ms. Douce Or.a.1, f. 44, c. 1630), l’altra a Zurigo, Rietberg Museum, RVI 
1830, Murad, ca. 1630-40). Cfr. Ettinghausen 1963, pp. 388-9; Koch 1988; Bailey 1999, 
pp. 121, 136; Juneja 2009, pp. 246-7; Ramaswamy 2014, pp. 39 e 40. Singolarmente non 
è stata sinora mai istituita alcuna associazione tra l’iconografia di questa rappresentazione 
di Shah Jahan e quella di S se non per la presenza del globo.

144  Una figura dipinta del Salvator Mundi, tagliata al busto, è raffigurata, come detto, in 



384  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

grafica e di significato nella rappresentazione del globo nei ritratti ufficiali 
di Jahangir e della regina Elisabetta I145, primo sovrano d’Inghilterra a en-
trare in contatto diplomatico con un imperatore moghul attraverso l’invio 
di una richiesta di privilegi per i mercanti della sua nazione146. La regina 
è stata in effetti più volte raffigurata con il globo in mano, e sebbene sem-
bri improbabile che un suo ritratto di grandi dimensioni abbia raggiunto 
l’India, i Moghul potevano comunque averne visto un’effigie attraverso 
stampe o miniature portate dai mercanti inglesi147.

Sempre attraverso le stampe Jahangir avrebbe potuto vedere immagini 
di sovrani seduti in trono, con o senza il globo e altre insegne della regali-
tà. Così appaiono i re europei contemporanei nei loro ritratti in incisione. 
Limitandoci alle sole rappresentazioni dei sovrani di Spagna e Inghilter-
ra possiamo citare un ritratto di Filippo II in udienza, inciso da Antonio 
Tempesta nel 1612148, in cui i piedi del re, seduto in seggiola, poggiano su 
un rigido cuscino, mentre una mano poggia quietamente distesa sul brac-
ciolo, in modo simile a quanto visibile in S, e uno di Giacomo I seduto in 
trono con indosso le insegne del regno d’Inghilterra, stampato nel 1616149. 
Non si può affermare con sicurezza che queste particolari stampe abbiano 
raggiunto l’India di Jahangir ed esercitato un’influenza diretta sull’icono-
grafia di S, ma l’imperatore avrebbe potuto essere informato sul modo 
consueto dei monarchi europei di mostrarsi in maestà anche attraverso 
conversazioni con i padri gesuiti presenti alla sua corte. Le forme della re-
galità occidentale erano trasmesse anche dalle figure di sovrani in opere a 
stampa utilizzate dai gesuiti a fini di evangelizzazione, come le Evangelicae 
Historiae Imagines, le cui illustrazioni furono oggetto di riprese puntuali 
da parte degli artisti moghul del tempo di Akbar in un manoscritto intito-
lato Mirʾāt al-quds (fig. 50a)150, e la Bibbia Sisto-Clementina, riccamente 

scene di darbar. Cfr. supra, p. 373 e nota 109. Gli artisti moghul riprodussero inoltre più 
volte una figura di Cristo seduto in trono col globo riprendendola da un prototipo europeo 
pittorico o calcografico non ancora chiaramente identificato. Cfr. supra, nota 143.

145  Cfr. Ramaswamy 2007, p. 760; Dempsey 2010.
146  Cfr. Das 2011.
147  La questione è affrontata ampiamente in Ramaswamy 2014, cui si rimanda anche 

per ulteriori approfondimenti bibliografici.
148  Un esemplare di quest’incisione è NGA, cat. 1986.50-146.
149  Bishop 1616.
150  Il manoscritto fu realizzato in due copie destinate ad Akbar e al principe Salim, futuro 

Jahangir. Della prima copia si conservano solo pochi fogli illustrati, assai danneggiati, nel 



385  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

illustrata in molte delle sue edizioni a partire dal 1603 (fig. 50b). Inoltre 
Jahangir e, verosimilmente, i suoi artisti avranno visto i sigilli reali apposti 
alle lettere inviate dalla regina Elisabetta I, da Filippo II e da Giacomo I, 
recanti tutti l’immagine del sovrano in trono con corona, scettro e globo 
(fig. 50c-e).

9.  Conclusioni

Crediamo che questo contributo abbia fatto emergere alcune importan-
ti novità. Il ritratto di un «re di Mogor» già conservato a Palazzo Pitti e 
agli Uffizi non era una generica rappresentazione di un sovrano orientale 
ma un vero ritratto di Jahangir, e non era, con ogni probabilità, un dipinto 
europeo ma un originale indiano. Il ritratto era un gemello, con mini-
me varianti, di uno del medesimo sovrano emerso sul mercato antiquario 
qualche decennio fa e recentemente divenuto oggetto di grande interesse 
per gli studi sulla pittura moghul e sui rapporti tra India e Occidente nei 
secoli XVI e XVII. Siamo quindi in presenza di multipli di uno stesso tipo 
ritrattistico (due, o tre se il dipinto tuttora conservato non è lo stesso che 
si trovava un tempo nel Collegio Romano), tutti provenienti dagli atelier 
imperiali moghul, e con dimensioni e caratteristiche tecniche e iconogra-
fiche che denunciano una forte influenza della ritrattistica reale europea. 
Ciò, unito al fatto che uno di questi dipinti era giunto in un palazzo rea-
le europeo entro il 1638, in anni quindi assai vicini a quelli del regno di 
Jahangir, suggerisce che i dipinti di questa tipologia possano essere stati 
utilizzati e forse persino concepiti come doni da offrire a sovrani occi-
dentali151. In questa luce, anche il ritratto che si trovava nel museo della 
Compagnia di Gesù può essere assimilato a un dono diplomatico, sia che 
esso fosse stato originariamente indirizzato al papa in persona sia che fos-

Museo di Lahore (M-645/Ms. 46). Cfr. Bailey 1997; Stronge 2002, p. 105. La seconda è 
invece conservata integralmente al Museum of Art di Cleveland (CMA, cat. n. 2005.145). 
Il principale referente iconografico di entrambe è Nadal 1593. Cfr. Moura Carvalho 
2012 e Lefèvre 2012b, pp. 131-7.

151  È probabile che almeno un esemplare di questa tipologia ritrattistica sia stato 
tenuto in una residenza imperiale con funzioni di rappresentanza e celebrazione locali. 
Questo potrebbe essere il caso di S, la cui storia collezionistica è, come detto, praticamente 
sconosciuta. Sul carattere dell’iscrizione di S, che sembra presupporre un pubblico interno, 
cfr. supra, nota 70.



386  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

se invece stato donato proprio ai gesuiti, che potevano essere percepiti 
nell’India del tempo, in virtù della loro massiccia e importante presenza 
nell’area, alla stregua di una ‘nazione’ o come rappresentanti permanenti 
della Chiesa di Roma152.

Rimangono indubbiamente, come si è più volte ribadito, molte incer-
tezze, che si spera però potranno essere almeno in parte sciolte dalla sco-
perta di nuovi documenti o dal collegamento in forme nuove di quelli 
esistenti. Non si esclude ad esempio che altra documentazione sul dipinto 
fiorentino, anche anteriore alla menzione dell’inventario del 1638, possa 
emergere da ulteriori ricerche negli archivi toscani. Inoltre ci auguriamo 
che sia un giorno possibile fare più luce sulla storia e sulle vicende del 
grande ritratto di Jahangir passato in asta da Sotheby’s e Bonhams, l’unico 
della serie ancora esistente.

Sigle e Abbreviazioni

ASF - Archivio di Stato di Firenze
BL - The British Library, Londra
BM - The British Museum, Londra
BNCF - Biblioteca Nazionale Centrale, Firenze
BSAP -  Bayerische Staatsgemäldesammlungen - Alte Pinakothek, Monaco di 

Baviera
BU - Biblioteca degli Uffizi, Firenze
CBL - Chester Beatty Library, Dublino
CMA - The Cleveland Museum of Art, Cleveland, OH
CRS - Corporazioni Religiose Soppresse sotto il Governo Francese
FGA - Freer Gallery of Art, Smithsonian Institution, Washington, D.C.
GDS - Gabinetto dei Disegni e delle Stampe, Uffizi, Firenze
GM - Guardaroba Medicea
GU - Galleria degli Uffizi, Firenze
Letters EIC - Letters Received by the East India Company from its Servants in the 

152  Secondo Félix Feuillet de Conches il cosiddetto Album Barberini, contenente 
miniature finite e incompiute del tempo di Jahangir e di Shah Jahan, sarebbe stato spedito 
in dono a papa Urbano VIII da Shah Jahan stesso. Cfr. Feuillet de Conches 1856. 
Contra Kurz 1967, che ritiene, forse più plausibilmente, che l’album sia stato acquistato 
privatamente in India da un viaggiatore europeo e sia poi giunto in qualche modo ai 
Barberini.



387  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

East, I (1602-1613), ed. by F.Ch. Danvers, London 1896; II (1613-1615), ed. by 
W. Foster, London 1897; III (1615), ed. by W. Foster, London 1899; IV (1616), 
ed. by W. Foster, London 1900.

MF - Miscellanea Finanze
MG - Musée Guimet, Parigi
MM - Miscellanea Medicea
MP - Mediceo del Principato
NGA - National Gallery of Art, Washington, D.C.
ON - Österreichische Nationalbibliothek, Vienna
RL - The Royal Library at Windsor Castle

Bibliografia

Abū al-Faz̤l ibn Mubārak 1873: Abū al-Faz̤l ibn Mubārak, A’in-i Akbari, 
transl. by H. Blochmann, 2 voll., Calcutta 1873.

Alam - Subrahmanyam 2009: M. Alam, S. Subrahmanyam, Frank Disputations: 
Catholics and Muslims in the Court of Jahangir (1608-11), «Indian Economic 
and Social History Review», 46/4, 2009, pp. 457-511.

Almagià 1956: R. Almagià, Giovan Battista e Gerolamo Vecchietti, viaggiatori 
in Oriente, «Atti dell’Accademia Nazionale dei Lincei. Rendiconti della classe 
di Scienze morali, storiche e filologiche», 8/11, 1956, pp. 313-50.

Arnold - Wilkinson 1936: T.W. Arnold, J.V.S. Wilkinson, The Library of 
Chester A. Beatty: A Catalogue of the Indian Miniatures, 3 voll., London 1936.

Avery - Watson 1973: C. Avery, K. Watson, Medici and Stuart: A Grand 
Ducal Gift of ‘Giovanni Bologna’ Bronzes for Henry Prince of Wales (1612), «The 
Burlington Magazine», 115, 845, 1973, pp. 493-537.

Azfar Moin 2012: A. Azfar Moin, The Millennial Sovereign: Sacred Kingship 
and Sainthood in Islam, New York 2012.

Azfar Moin 2013-2014: A. Azfar Moin, Akbar’s “Jesus” and Marlowe’s 
“Tamburlaine”: Strange Parallels of Early Modern Sacredness, «Fragments», 3, 
2013-2104; online: ‹https://quod.lib.umich.edu/f/frag/9772151.0003.001/--
akbar-s-jesus-and-marlowes-tamburlaine-strange-parallels?rgn=main;view=
fulltext#N9-ptr1›.

Bailey 1997: G.A. Bailey, The Lahore Mirʼāt al-Quds and the Impact of Jesuit 
Theatre on Mughal Painting, «South Asian Studies» (n.s., Special Number in 
Celebration of the 50th Anniversary of the Independence of India, Pakistan and 
Sri Lanka), 13, 1997, pp. 95-108.

Bailey 1998: G.A. Bailey, The Indian Conquest of Catholic Art: The Mughals, 
the Jesuits, and Imperial Mural Painting, «Art Journal», 57/1, 1998, pp. 24-30.



388  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Bailey 1999: G.A. Bailey, Art on the Jesuit Missions in Asia and Latin America, 
1542-1773, Toronto 1999.

Balabanlilar 2020: L. Balabanlilar, The Emperor Jahangir: Power and 
Kingship in Mughal India, London 2020.

Baldini Giusti 1980: L. Baldini Giusti, Una ‘casa da granduca’ sulla collina di 
Boboli, «Antichità viva», 19, 1980, pp. 37-46.

Baldini Giusti 2000: L. Baldini Giusti, Gli ampliamenti del Palazzo: progetti 
e realizzazioni, in Palazzo Pitti. L’arte e la storia, a cura di M. Chiarini, Firenze 
2000, pp. 76-86.

Barocchi 1982: P. Barocchi, La storia della Galleria degli Uffizi e la storiografia 
artistica, «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e 
Filosofia», serie III, 12/4, 1982, pp. 1411-523.

Barocchi - Gaeta Bertelà 1986: P. Barocchi, G. Gaeta Bertelà, Per una 
storia visiva della Galleria fiorentina: il catalogo dimostrativo di Giuseppe 
Bianchi del 1768, «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di 
Lettere e Filosofia», serie III, 16/4, 1986, pp. 1117-27, 1129-95, 1197-230.

Barocchi - Bertelà 2005: P. Barocchi, G. Bertelà, Collezionismo mediceo 
e storia artistica, II, Il cardinale Carlo, Maria Maddalena, Don Lorenzo, 
Ferdinando II, Vittoria della Rovere, 1621-1666, Firenze 2005.

Beach 1981: M.C. Beach, The Imperial Image: Paintings for the Mughal Court, 
Washington, D.C. 1981.

Bencivenni 1779: G. Bencivenni già Pelli, Saggio Istorico della Real Galleria di 
Firenze, 2 voll., Firenze 1779.

Bernier 1914: F. Bernier, Travels in the Moghul Empire A.D. 1656-1668, ed. by 
V. Smith, transl. by A. Constable, London 1914.

Bertelli 2002: S. Bertelli, Palazzo Pitti dai Medici ai Savoia, in La Corte di 
Toscana dai Medici ai Lorena. Atti delle giornate di studio (Firenze, 15-16 
dicembre 1997), a cura di A. Bellinazzi, A. Contini, Roma 2002, pp. 11-109.

Berti 1980: L. Berti, Profilo di Storia degli Uffizi, in Gli Uffizi. Catalogo generale, 
a cura di L. Berti, Firenze 1980, pp. 21-47.

Beusterien 2020: J. Beusterien, Transoceanic Animals as Spectacle in Early 
Modern Spain, Amsterdam 2020.

Bianchi 2012: M. Bianchi, Storia della longitudine. Il contributo di Galileo alla 
sua determinazione, Verona 2012.

Billings 2005: T. Billings, “The Emperor of China His Letter to Queen 
Elizabeth”, in A Manuscript Miscellany, 2005; online: ‹http://wayback.archive-
it.org/2873/20140919194524/http://www.folger.edu/html/folger_institute/
mm/EssayTB.html›.

Bishop 1616: J. Bishop, The Workes of James, King of Great Britaine, France and 
Ireland, published by James Bishop of Winton, London 1616.



389  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Bocchi - Cinelli 1677: F. Bocchi, G. Cinelli, Le bellezze della citta di Firenze 
dove a pieno di pittura di scultura di sacri templi, di palazzi, i più notabili 
artifizj, e più preziosi si contengono. Scritte già da M. Francesco Bocchi, ed ora 
da M. Giovanni Cinelli ampliate, ed accresciute, Firenze 1677.

Bocci Pacini - Petrone 1994: P. Bocci Pacini,  F. Petrone, Per una storia 
visiva della Galleria Fiorentina: Il catalogo dimostrativo  di  Giuseppe Bianchi 
del 1768, «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e 
Filosofia», serie III, 24/1, 1994, pp. 397-437.

Bonhams 2011: An Important Life-Size Mughal Painting of the Emperor Jahangir, 
in Bonhams. Islamic and Indian Art (catalogo dell’asta, Londra, New Bond 
Street, 5 aprile 2011), London 2011, lotto 322.

Branfoot 2018: C. Branfoot, Introduction. Portraiture in South Asia, in 
Portraiture in South Asia since the Mughals. Art, Representation and History, 
ed. by C. Branfoot, London-New York 2018, pp. 1-32.

Buonanni 1709: F. Buonanni, Musaeum Kircherianum sive Musaeum a p. 
Athanasio Kirchero in Collegio Romano Societatis Jesu jam pridem incoeptum 
nuper restitutum, auctum, descriptum, & iconibus illustratum, Romae 1709.

Cagnini et al. 2011: A. Cagnini et al., Il Porcellino di Pietro Tacca: vicende 
storiche e problematiche di restauro della base originale, «OPD Restauro», 23, 
2011, pp. 58-81.

Canby 1994: Humayun’s Garden Party: Princes of the House of Timur and Early 
Mughal Painting, ed. by S.R. Canby, Bombay 1994.

Carali 1936a: P.P. Carali, Fakhr ad-dīn II, principe del Libano e la corte di 
Toscana, I, Roma 1936.

Carali 1936b: P.P. Carali, Lettera di Sagad II imperatore di Etiopia a Cosimo II 
Granduca di Toscana (1816) [sic], «Annali del R. Istituto Superiore Orientale 
di Napoli», VIII, 1936, pp. 105-10.

Casari 2020: M. Casari, s.v. Vecchietti, Giovanni Battista, in Dizionario 
Biografico degli Italiani, 98, Roma 2020; online: ‹https://www.treccani.it/
enciclopedia/giovanni-battista-vecchietti_%28Dizionario-Biografico%29/›.

Cecchi 1978: A. Cecchi, Ritratto del cardinale Ippolito dei Medici vestito 
all’ungherese, in Tiziano nelle gallerie fiorentine, a cura di M. Gregori, Firenze 
1978, p. 36.

Chakrabarti 1979: P.N. Chakrabarti, Myth of the Date of Establishment of 
the First English Factory (1613) and its Baneful Effect on Mughal Economy, 
«Proceedings of the Indian History Congress», 40, 1979, pp. 487-90.

Chandra 1949: M. Chandra, The Technique of Mughal Painting, Lucknow 
1949.

Chehab 1994: H. Chehab, Reconstructing the Medici Portrait of Fakhr al-Din 
al-Ma‘ani, «Muqarnas», 11, 1994, pp. 117-24.



390  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Chiarini 1983a: M. Chiarini, Cosimo III e la riunione delle raccolte di famiglia 
(1670-1723), in La Galleria Palatina. Storia della quadreria granducale di 
Palazzo Pitti. Catalogo della mostra (Firenze, Palazzo Pitti, 23 settembre 1982-
31 gennaio 1983), a cura di L. Berti, Firenze 1983, pp. 50-3.

Chiarini 1983b: M. Chiarini, Il granduca Cosimo III dei Medici e il suo 
contributo alle collezioni fiorentine, in Gli Uffizi. Quattro secoli di una Galleria. 
Atti del convegno internazionale di studi (Firenze, 20-24 settembre 1982), 2 
voll., a cura di P. Barocchi, G. Ragionieri, I, pp. 319-29.

Chiarini 2000: Cosimo III e la riunione delle collezioni di famiglia, in Palazzo 
Pitti. L’arte e la storia, a cura di M. Chiarini, Firenze 2000, pp. 146-9.

Chida-Razvi 2016: M. Chida-Razvi, A Sultan before the Padshah? Questioning 
the Identification of the Turbaned Figure in Jahangir Preferring a Sufi Shaykh, 
to Kings, in Art, Trade and Culture in the Islamic World and Beyond. From the 
Fatimids to the Mughals. Studies presented to Doris Behrens-Abouseif, ed. by A. 
Ohta, J. M. Rogers, R. Wade Haddon, London 2016, pp. 205-14.

Cimino 1988: R.M. Cimino, Un Missionario italiano alla corte dei «Mogor»: il 
Padre Francesco Corsi. Una sua lettera inedita, in Civiltà indiana ed impatto 
europeo nei secoli XVI-XVIII. L’apporto dei viaggiatori e missionari italiani, a 
cura di E. Fasana, G. Sorge, Milano 1988, pp. 201-22.

Colle 1997: E. Colle, I mobili di Palazzo Pitti. Il periodo dei Medici (1537-1737), 
Firenze 1997.

Conti 1984: A. Conti, La stanza da letto di Cosimo III, «Itinerari», 3, 1984, pp. 
63-85.

Coombs 1998: K. Coombs, The Portrait Miniature in England, London 1998.
Crill - Jariwala 2010: The Indian Portrait, 1560-1860. Catalogo della mostra 

(Londra, National Portrait Gallery, 11 marzo-20 giugno 2010), ed. by R. Crill, 
K. Jariwala, London 2010.

Cuffaro 2010: R. Cuffaro, Fakhr ad-dīn II alla corte dei Medici (1613-1615). 
Collezionismo, architettura e ars topiaria tra Firenze e Beirut, «Marburger 
Jahrbuch für Kunstwissenschaft», 37, 2010, pp. 209-17.

Das 2011: N. Das, Elizabeth and India, in The Foreign Relations of Elizabeth I, ed. 
by C. Beem, New York 2011, pp. 201-28.

Davis 2000: N.Z. Davis, The Gift in Seventeenth Century France, Madison-
Oxford 2000.

de  Sepibus 1678: G. de Sepibus, Romani Collegii Societatis Jesu Musaeum 
celeberrimum, Amstelodami 1678.

Dei 1995: A. Dei, Introduzione, in F. Sassetti, Lettere dall’India (1583-1588), 
Roma 1995, pp. 7-26.

Del Bruno 1689: R. Del Bruno, Ristretto delle cose più notabili della città di 
Firenze, Firenze 1689.



391  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Dempsey 2010: C. Dempsey, Allegory and the Imperial Image: A Comparative 
Study of the Allegorical Portraits of The Mughal Emperor Jahangir (1569-1627) 
and Queen Elizabeth I of England (1533-1603), MA Thesis in Art History, 
University College Dublin, School of Art History and Cultural Policy, 2010.

Di Salvo 2001: S. Di Salvo, La scomparsa delle tele con i ‘Novissimi’, capolavoro 
di Giuseppe Nicola Nasini, «Amiata. Storia e territorio», XII, 36, 2001, pp. 22-35. 

Donazzollo 1932: P. Donazzolo, Gerolamo Vecchietti e la sua Peregrinazione 
d’Oriente, «Rivista di Geografia», 12, 1932, pp. 391-7. 

Ettinghausen 1963: R. Ettinghausen, New Pictorial Evidence of Catholic 
Missionary Activity in Mughal India (Early Seventeenth Century), in Perennitas: 
Beiträge zur christlichen Archäologie und Kunst, zur Geschichte der Literatur, 
der Liturgie und des Mönchtums sowie zur Philolophie des Rechts und zur 
politischen Philosophie; P. Thomas Michels OSB, zum 70. Geburstag, hrsg. von 
H. Rahner, E. von Severus, Münster 1963, pp. 385-96.

Falk 1994: T. Falk, The Written Record, in Humayun’s Garden Party: Princes of 
the House of Timur and Early Mughal Paintings, ed. by S.R. Canby, Bombay 
1994, pp. 1-8.

Ferretti 1980: M. Ferretti, La forma del museo, in Capire l’Italia. I Musei, 
Milano 1980, pp. 46-80.

Feuillet de Conches 1856: F. Feuillet de Conches, Les peintres européens en 
Chine et les peintres chinois, «Revue Contemporaine», 25, 93, 1856, pp. 216-60. 

Fileti Mazza - Tomasello 2008: M. Fileti Mazza, B.M Tomasello, Da 
Antonio Cocchi a Giuseppe Pelli Bencivenni: pensiero e prassi in Galleria, in La 
Galleria rinnovata e accresciuta: gli Uffizi nella prima epoca lorenese, a cura di 
M. Fileti Mazza, E. Spalletti, B.M. Tomasello, Firenze 2008.

Filipczak 2007: Z.Z. Filipczak, Rembrandt and the Body Language of Mughal 
Miniatures, «Nederlands Kunsthistorisch Jaarboek / Netherlands Yearbook for 
History of Art», 58, 2007, pp. 162-87. 

Foltz 1996: R.C. Foltz, Two Seventeenth Century Asian Travellers to Mughal 
India, «Journal of the Royal Asiatic Society», 6/3, 1996, pp. 367-77.

Forberg 2016: C. Forberg, What Does the Emperor of India Look Like?, in The 
Indian Ocean in the Making of Early Modern India, ed. by P. Malekandathil, 
New Delhi 2016, pp. 216-48.

Forberg 2017: C. Forberg, Copying the World’s Emperor. Dinglinger’s Great 
Moghul and the French Model of Absolute Power, in The Transformative Power 
of the Copy: A Transcultural and Interdisciplinary Approach, ed. by C. Forberg, 
P.W. Stockhammer, Heidelberg 2017, pp. 375-402.

Forlani Conti et al. 1979: M. Forlani Conti et al., Le mille stanze del Re. 
Firenze, Palazzo Pitti. Un organismo architettonico e le schede di catalogo, 
«Bollettino d’Arte», 44/1, 1979, pp. 79-102.



392  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Fossi 1975: Taccuino di Alfonso, Giulio, Alfonso il Giovane Parigi, a cura di M. 
Fossi, Firenze 1975.

Franke 2014: H. Franke, Emperors of Ṣūrat and Maʿnῑ: Jahangir and Shah Jahan 
as Temporal and Spiritual Rulers, «Muqarnas», 31, 2014, pp. 123-49.

Freddolini 2020a: F. Freddolini, Eurasian Networks of “Pietre Dure”: Francesco 
Paolsanti Indiano and His Early Seventeenth-Century Trade Between Florence 
and Goa, in Art, Mobility and Exchange in Early Modern Tuscany and Eurasia, 
ed. by F. Freddolini, M. Musillo, New York 2020, pp. 146-66.

Freddolini 2020b: F. Freddolini, (Re)Imagining Asian Rulers in Athanasius 
Kircher’s China Illustrata: The Agency of Interiors,  «RACAR: Revue d’art 
Canadienne / Canadian Art Review», 45/2, 2020, pp. 64-80.

Fumerton 1986: P.  Fumerton, “Secret”  Arts: Elizabethan Miniatures and 
Sonnets, «Representations», 15, 1986, pp. 57-97.

Giusti 1988: A. Giusti, Splendori di pietre dure. L’arte di corte nella Firenze dei 
granduchi, Firenze 1988.

Giusti 2008: A. Giusti, Roman Inlay and Florentine Mosaics: The New Art of 
Pietre Dure, in Art of the Royal Court: Treasures in Pietre Dure from the Palaces 
of Europe. Catalogo della mostra (New York, Metropolitan Museum, 1 luglio-21 
settembre 2008), ed. by W. Koeppe, New Haven-London 2018, pp. 12-27.

Giusti - Mazzoni - Pampaloni Martelli 1978: A.M. Giusti, P. Mazzoni, 
A. Pampaloni Martelli, Il Museo dell’Opificio delle Pietre Dure a Firenze, 
Firenze 1978.

Goldenberg Stoppato 2009: L. Goldenberg Stoppato, Proposte per Filippo 
Furini e documenti inediti per il figlio Francesco, «Paragone. Arte», 60, 2009, 
pp. 3-24.

Gregori - Blasio 1994: M. Gregori, S. Blasio, Firenze nella pittura e nel 
disegno dal ’300 al ’700, Cinisello Balsamo 1994.

Guidi Bruscoli 2017: F. Guidi Bruscoli, Tra commercio e diplomazia: mercanti 
fiorentini verso l’India alla ricerca di pietre orientali per la Cappella dei Principi di 
Firenze (1608-1611), «Archivio Storico Italiano», 175/4, 654, 2017, pp. 689-709.

Hall Gulbransen 2020: K. Hall Gulbransen, Jahāngīrī portrait  shasts: 
Material-discursive practices and visuality at the Mughal court, «Postmedieval», 
11, 2020, pp. 68-79.

Hambye 2001: E. Hambye, s.v. Corsi, Francesco, in Diccionario histórico de la 
Compañía de Jesús, a cura di C.E. O’Neill, 4 voll., Comillas 2001, I, AA-Costa 
Rica, p. 969.

Haskell 1997: F. Haskell, L’arte e l’interpretazione del passato, trad. di E. 
Zoratti, Torino 1997.

Haydon 2016: L.D. Haydon, Jahangir’s paintings, in The East India Company, 



393  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

1600-1857: Essays on Anglo-Indian connection, ed. by W.A. Pettigrew, M. 
Gopalan, Oxford 2016, pp. 157-74.

Hazart 1667: C. Hazart, Kerckelycke historie van de gheheele wereldt, naemelyck 
van de voorgande, Antverpiae 1667.

Heal 1996: F. Heal, Reciprocity and Exchange in the Late Medieval Household, in 
Bodies and Discipline: Intersections of Literature and History in Fifteenth Century 
England, ed. by B.A. Hanawalt and D. Wallace, Minneapolis 1996, pp. 179-98.

Hearn 1995: Dynasties: Painting in Tudor and Jacobean England 1530-1630, ed. 
by K. Hearn, London 1995.

Heikamp 1966: D. Heikamp, La Medusa del Caravaggio e l’armatura dello Scià 
Abbas, «Paragone», 17, 199, 1966, pp. 62-76.

Heikamp 1969: D. Heikamp, Le Musée des Offices au XVIIIe siècle. Un inventaire 
dessinné, «L’Oeil», 169, 1969, pp. 2-12.

Heikamp 1983: D. Heikamp, La Galleria degli Uffizi descritta e disegnata, in Gli 
Uffizi. Quattro secoli di una Galleria. Atti del convegno internazionale di studi 
(Firenze, 20-24 settembre 1982), 2 voll., a cura di P. Barocchi, G. Ragionieri, 
Firenze 1983, II, pp. 461-541.

Hille 2018: C. Hille, Gems of Sacred Kingship: Faceting Anglo-Mughal Relations 
around 1600, in The Nomadic Object. The Challenge of World for Early Modern 
Religious Art, ed. by Ch. Göttler, M.M. Mochizuki, Leiden-Boston 2018, pp. 
291-318.

Hutton 1887: J. Hutton, The Shirley Brothers, «The Asiatic Quarterly Review», 
4, 1887, pp. 118-41.

Ircani Menichini 2014: P. Ircani Menichini, Persiani a Pisa. Ser Anthony 
Shirley e Hossein Ali Bey ambasciatori alla “corte” pisana di Ferdinando I, 
«Reality Magazine», 71, marzo 2014, pp. 40-1.

Juneja 2009: M. Juneja, Translating the Body into Image: The Body Politic and 
Visual Practice at the Mughal Court during the Sixteenth and Seventeenth 
Centuries, in The Body in India: Ritual, Transgression, Performativity, ed. by A. 
Michaels, C. Wulff, Berlin 2009, pp. 243-66.

Karl 2008: B. Karl, ‘Galanterie di cose rare...’. Filippo Sassetti’s Indian Shopping 
List for the Medici Grand Duke Francesco and His Brother Cardinal Ferdinando, 
«Itinerario», 32/3, 2008, pp. 23-41.

Kircher 1667: A. Kircher, Athanasii Kircheri e Soc. Jesu China monumentis, 
quà sacris quà profanis, nec non variis Naturae et artis spectaculis, aliarumque 
rerum memorabilium argumentis illustrata, auspiciis Leopoldi primi, Roman. 
Imper. Semper Augusti Munificentissimi Mecaenatis, Amstelodami 1667.

Kobayashi-Sato 2018: Y. Kobayashi-Sato, The Value of Misinterpretation in 
Cultural Exchange: The Transfer of Christian Prints from the West to Japan, in 



394  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

The Nomadic Object. The Challenge of World for Early Modern Religious Art, ed. 
by Ch. Göttler, M.M. Mochizuki, Leiden-Boston 2018, pp. 215-40.

Koch 1982: E. Koch, The Influence of the Jesuit Mission on Symbolic 
Representations of the Mughal Emperors, in Islam in India: Studies and 
Commentaries, ed. by C.W. Troll, New Delhi 1982, I, pp. 14-29.

Koch 1983: E. Koch, Jahangir and the Angels: Recently Discovered Wall 
Paintings under European Influence in the Fort of Lahore, in India and the West: 
Proceedings of a Seminar Dedicated to the Memory of Hermann Goetz, ed. by J. 
Deppert, New Delhi 1983, pp. 173-95.

Koch 1987: E. Koch, Pietre Dure and Other Artistic Contacts between the Court 
of the Mughals and That of the Medici, in A Mirror of Princes: The Mughals and 
the Medici, ed. by D. Jones, Bombay 1987, pp. 29-56.

Koch 1988: E. Koch, Shah Jahan and Orpheus: The Pietre Dure Decoration and 
the Programme of the Throne in the Hall of Public Audiences at the Red Fort 
of Delhi, Graz 1988 (poi in Ead., Mughal Art and Imperial Ideology: Collected 
Essays, New Delhi 2001, pp. 61-129).

Koch 1991: E. Koch, Mughal Architecture: An Outline of Its History and 
Development (1526-1858), Munich 1991.

Koch 1997: E. Koch, The Hierarchical Principles of Shah-Jahani Painting, in 
King of the World: the Padshahnama. An Imperial Mughal Manuscript from the 
Royal Library, Windsor Castle, ed. by M.C. Beach, E. Koch, W.M. Thacskton, 
London-Washington, D.C. 1997, pp. 139-41.

Koch 1998: E. Koch, Dara-Shikoh Shooting Nilgais: Hunt and Landscape in 
Mughal Painting, Washington, D.C. 1998.

Koch 2009: E. Koch, Jahangir as Francis Bacon’s Ideal of the King as an Observer 
and Investigator of Nature, «Journal of the Royal Asiatic Society», serie III, 
19/3, 2009, pp. 293-338.

Koch 2012: E. Koch, The Symbolic Possession of the World: European Cartography 
in Mughal Allegory and History Painting, «Journal of the Economic and Social 
History of the Orient», 55/2-3, 2012 (Cultural Dialogue in South Asia and 
Beyond: Narratives, Images and Community (Sixteenth-Nineteenth Centuries), 
ed. by C. Lefèvre, I.G. Županov), pp. 547-80

Koch 2014: E. Koch, Solomonic Angels in a Mughal Sky: The Wall Paintings of 
the Kala Burj at the Lahore Fort Revisited and Their Reception in Later South 
Asian and Qajar Art, in Spirits in Transcultural Skies, ed. by N. Gutschow, K. 
Weiler, Heidelberg 2014, pp. 151-71.

Koch 2017: E. Koch, Visual Strategies of Imperial Self-Representation: The 
Windsor Pādshāhnāma Revisited, «The Art Bulletin», 99/3, 2017, pp. 93-124.

Koch 2018: E. Koch, Jahangir as Publius Scipio Maior. The Commensurability 
of Mughal Political Portraiture, in Portraiture in South Asia since the Mughals. 



395  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Art, Representation and History, ed. by C. Branfoot, London-New York 2018 
pp. 73-97, tavv. 4-8.

Krishna 1990: K. Krishna, Problems of a Portrait of Jahangir in the Musée 
Guimet, Paris, in Chhavi: Golden Jubilee Volume, Bharat Kala Bhavan, ed. by 
A. Krishna, Banaras 1990, pp. 392-4.

Kurz 1967: O. Kurz, A Volume of Mughal Drawings and Miniatures, «Journal of 
the Warburg and Courtauld Institutes», 30, 1967, pp. 251-71.

Langedijk 1971: K. Langedijk, A New Cigoli: The State Portrait of Cosimo I de’ 
Medici, and a Suggestion Concerning the Cappella de’ Principi, «The Burlington 
Magazine», 113, 823, 1971, pp. 575-9.

Leach 1995: L.Y. Leach, Mughal and Other Paintings from the Chester Beatty 
Library, 2 voll., London 1995.

Lee - Thompson - Daniels 1997: L.R. Lee, A. Thompson, e V.D. Daniels, 
Princes of the House of Timur: Conservation and Examination of an Early 
Mughal Painting, «Studies in Conservation», 42/4, 1997, pp. 231-40.

Lefèvre 2007: C. Lefèvre, Recovering a Missing Voice from Mughal India: The 
Imperial Discourse of Jahāngīr (r. 1605-1627) in His Memoirs, «Journal of the 
Economic and Social History of the Orient», 50/4, 2007, pp. 452-89.

Lefèvre 2012a: C. Lefèvre, Europe - Mughal India - Muslim Asia: Circulation 
of Political Ideas and Instruments in Early Modern Times, in Structures on 
the Move. Technologies of Governance in Transcultural Encounter, ed. by A. 
Fluchter, S. Richter, Berlin 2012, pp. 131-7.

Lefèvre 2012b: C. Lefèvre, L’expérience des Moghols, «Monde(s)», 2/2, 2012, 
pp. 79-86.

Lefèvre 2014: C. Lefèvre, Curiosité et pouvoir: les collections de l’empereur 
moghol Jahāngīr (r. 1605-1627), «Étude Épistémè», 26, 2014; online: ‹http//
episteme.reveus.org/341›.

Levy Peck 1990: L. Levy Peck, Court Patronage and Corruption in Early Stuart 
England, London 1990.

Losty 2013: J. Losty, The Carpet at the Window: A European Motif in the Mughal 
Jharokha Portrait, in Indian Painting: Themes, History and Interpretations. 
Essays in Honour of B.N. Goswamy, ed. by M. Sharma, P. Kaimal, Ahmedabad 
2013, pp. 52-64.

Lunsingh Scheurleer 1980: P. Lunsingh Scheurleer, Mogol-miniaturen 
door Rembrandt nagetekend, «De kroniek van het Rembrandthuis», 32/1, 1980, 
pp. 10-40.

MacLeod 2019: C. MacLeod, Elizabethan Treasures: Miniatures by Hilliard and 
Oliver. Catalogo della mostra (Londra, National Portrait Gallery, 21 febbraio-19 
maggio 2019), London 2019.



396  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Malecka 1999: A. Malecka, Solar Symbolism of the Mughal Thrones. A 
Preliminary Note, «Arts Asiatiques», 54/1, 1999, pp. 24-32.

Mariti 1787: G. Mariti, Istoria di Faccardino grand-emir dei Drusi, Livorno 
1787.

Melion 2018: W.S. Melion, Ut Pictura Lex: On Natural Law and the Global 
Reach of Christian Images, in The Nomadic Object. The Challenge of World 
for Early Modern Religious Art, ed. by Ch. Göttler, M.M. Mochizuki, Leiden-
Boston 2018, pp. 149-86.

Meloni Trkulja 1980a: S. Meloni Trkulja, La Collezione Iconografica, in Gli 
Uffizi. Catalogo generale, a cura di L. Berti, Firenze 1980, pp. 601-2. 

Meloni Trkulja 1980b: S. Meloni Trkulja, La Serie Aulica dei ritratti dei 
Medici, in Gli Uffizi. Catalogo generale, a cura di L. Berti, Firenze 1980, p. 700.

Meloni Trkulja 1983: S. Meloni Trkulja, Gli ultimi Medici attraverso i 
giornali di Guardaroba, in Gli Uffizi. Quattro secoli di una Galleria. Atti del 
convegno internazionale di studi (Firenze, 20-24 settembre 1982), 2 voll., a 
cura di P. Barocchi, G. Ragionieri, Firenze 1983, I, pp. 331-42.

Mitchell 2000: C.P. Mitchell, Sir Thomas Roe and the Mughal Empire, 
Karachi 2000.

Mochizuki 2016: M.M. Mochizuki, Sacred Art in an Age of Mechanical 
Reproduction: The Salus Populi Romani Madonna in the World, in Sacred and 
Profane in Early Modern Art, ed. by K. Hirakawa, Kyoto 2016, pp. 129-44.

Monaci Moran 2003: L. Monaci Moran, La sala dei Novissimi, già Salone 
del Trucco, in Palazzo Pitti. La reggia rivelata. Catalogo della mostra (Firenze, 
Palazzo Pitti, 7 dicembre 2003-31 maggio 2004), a cura di G. Capecchi, A. Fara, 
D. Heikamp, Firenze 2003, pp. 316-27.

Monaci Moran 2004: L. Monaci Moran, Giuseppe Nicola Nasini e la sesta Sala 
dell’Appartamento invernale del Granduca Cosimo III, detta dei Novissimi, in 
Arte collezionismo conservazione. Scritti in onore di Marco Chiarini, a cura di 
M.L. Chappell, M. Di Giampaolo, S. Padovani, Firenze 2004, pp. 53-63.

Mortoft 1925: F. Mortoft, His Book. Being His Travels Through France and 
Italy 1658-1659, ed. by M. Letts, London 1925.

Mosco 1980: M. Mosco, La serie dei Generali portoghesi, in Gli Uffizi. Catalogo 
generale, a cura di L. Berti, Firenze 1980, p. 710.

Mosco 1983a: M. Mosco, Dalla Loggia alla galleria: l’antica galleria di Cosimo 
II a Palazzo Pitti, in La Galleria Palatina. Storia della quadreria granducale di 
Palazzo Pitti. Catalogo della mostra (Firenze, Palazzo Pitti, 23 settembre 1982-
31 gennaio 1983), a cura di L. Berti, Firenze 1983, pp. 31-2. 

Mosco 1983b: M. Mosco, L’appartamento da inverno del granduca Ferdinando 
II(1610-1670), in La Galleria Palatina. Storia della quadreria granducale di 



397  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Palazzo Pitti. Catalogo della mostra (Firenze, Palazzo Pitti, 23 settembre 1982-
31 gennaio 1983), a cura di L. Berti, Firenze 1983, pp. 33-6.

Moura Carvalho 2012: P. Moura Carvalho, Mirʾāt al-quds (Mirror of 
Holiness): A Life of Christ for Emperor Akbar. A Commentary on Father Jerome 
Xavier’s Text and the Miniatures of the Cleveland Museum of Art, Acc. No. 
2005. 145, with a translation and annotated trancription of the text by W.M. 
Thackston, Leiden 2012.

Musillo 2020: M. Musillo, The Chinese Fata Morgana of Cosimo III Medici: 
Giovanni Gherardini and the Portraits of Kangxi, Art, Mobility and Exchange 
in Early Modern Tuscany and Eurasia, ed. by F. Freddolini, M. Musillo, New 
York 2020, pp. 167-86.

Nadal 1593: J. Nadal, Evangelicae historiae imagines, ex ordine Evangeliorum 
quae toto anno in Missae Sacrificio recitantur in ordinem temporis vitae Christi 
digestae [...] Superiorum permissu, Antverpiae 1593.

Natif 2018: M. Natif, Mughal Occidentalism. Artistic Encounters between 
Europe and Asia at the Courts of India, 1580-1630, Leiden-Boston 2018.

Nieuhof 1665; J. Nieuhof, L’Ambassade de la Compagnie Orientale des Provinces 
Unies vers l’Empereur de la Chine, ou Grand Cam De Tartarie, faite par les Srs. 
Pierre de Goyer, & Jacob de Keyser, 2 voll., Amsterdam 1665.

Overton 2014: K. Overton, Vida de Jacques de Coutre. A Flemish Account 
of Bijapuri Visual Culture in the Shadow of Mughal Felicity, in In The Visual 
World of Muslim India: The Art, Culture and Society of the Deccan in the Early 
Modern Era, ed. by L.E. Parodi, London 2014, pp. 233-64.

Parodi - Verri 2016: L.E. Parodi, G. Verri, Infrared Reflectography of the 
Mughal Painting Princes of the House of Timur (British Museum, 1913,0208,0.1), 
«Journal of Islamic Manuscripts», 7/1, 2016, pp. 36-65. 

Payne 1930: C.H. Payne, Jahangir and the Jesuits, London 1930.
Peterson 2018: J.F. Peterson, Translating the Sacred: The Peripatetic Print in the 

Florentine Codex, Mexico (1575-1577), in The Nomadic Object. The Challenge 
of World for Early Modern Religious Art, ed. by Ch. Göttler, M.M. Mochizuki, 
Leiden-Boston 2018, pp. 187-214.

Pinder Wilson 1976: R.H. Pinder Wilson, Paintings from the Muslim Courts 
of India. Catalogo della mostra (Londra, British Museum, 13 aprile-11 luglio 
1976), London 1976.

Prinz 1980: W. Prinz, La serie Gioviana o la collezione dei ritratti degli uomini 
illustri, in Gli Uffizi. Catalogo generale, a cura di L. Berti, Firenze 1980, p 603.

Prinz 1983: W. Prinz, La collezione degli autoritratti, in Gli Uffizi. Quattro 
secoli di una Galleria. Atti del convegno internazionale di studi (Firenze, 20-24 
settembre 1982), 2 voll., a cura di P. Barocchi, G. Ragionieri, Firenze 1983, I, 
pp. 765-72.



398  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

Purchas 1625: S. Purchas, Hakluytus Posthumus, or, Purchas His Pilgrimes: 
Contayning a History of the World in Sea Voyages and Lande Travells by 
Englishmen and Others, 4voll., London 1625.

Purnell - Hinds 1936: Report on the Manuscripts of the Marquess of Downshire 
Preserved at Easthampstead Park, Berks. Volume II, Papers of William Trumbull 
the Elder, 1605-1610, ed. by E.K. Purnell, A.B. Hinds, London 1936.

Ramaswamy 2007: S. Ramaswamy, Conceit of the Globe in Mughal Visual 
Practice, «Comparative Studies in Society and History», 49/4, 2007, pp. 751-82.

Ramaswamy 2014: S. Ramaswamy, Going Global in Mughal India; online: ‹sites.
duke.edu/globalinmughalindia›.

Richard 2005: F. Richard, Les frères Vecchietti, diplomates, érudits et 
aventuriers, in The Republic of Letters and the Levant, ed. by A. Hamilton, M.H. 
van den Boogert, B. Westerweel, Leiden 2005, pp. 11-26.

Rodriguez Marco 2018: I. Rodriguez Marco, Definición, usos e historiografía 
de la miniatura-retrato, «Espacio, Tiempo y Forma, Serie VII: Historia del 
Arte», 6, 2018, pp. 331-48.

Roe 1619: T. Roe, The Journal of Sir Thomas Roe, Embassador from His Majesty 
King James the First of England, To Ichan Guire, the Mighty Emperor of India, 
Commonly Call’d the Great Mogul: Containing an Account of His Voyage 
to that Country, and His Observations There. Taken from His Own Original 
Manuscript, London [1619].

Roe - Foster 1899: T. Roe, The Embassy of Sir Thomas Roe to the Court of the 
Great Mogul, 1615-1619: As Narrated in His Journal and Correspondence, 2 
voll., ed. by W. Foster, London 1899.

Rogers 1993: J.M. Rogers, Mughal Miniatures, London 1993.
Roy - Sims-Williams 2018: M. Roy, U. Sims-Williams, Christmas at Lahore, 1597, 

in British Library, Asian and African Studies Blog, 23 December 2018; online: 
‹https://blogs.bl.uk/asian-and-african/2018/12/christmas-at-lahore-1597.html›.

Salmon 2006: X. Salmon, Pomp and Power: French Drawings from Versailles. 
Catalogo della mostra (Londra, Wallace Collection, 5 ottobre 2006-7 gennaio 
2007), London 2006.

Saltini 1860: G.E. Saltini, Della Stamperia Orientale Medicea e di Giovanni 
Battista Raimondi, «Giornale Storico degli Archivi Toscani», 4, 4, 1860, pp. 
257-308.

Scarisbrick 2011: D. Scarisbrick, Portrait Jewels. Opulence and Intimacy from 
the Medici to the Romanovs, London 2011.

Schrader 2018: S. Schrader, Rembrandt and the Inspiration of India. Cataogo 
della mostra (Los Angeles, J. Paul Getty Museum, 13 marzo-24 giugno 2018), 
Los Angeles 2018.

Schwartzberg 1992: J. Schwartzberg, South Asian Cartography, in 



399  Un perduto ritratto del Gran Mogol nelle collezioni dei Medici

Cartography in the Traditional Islamic and South Asian Societies, ed. by J.B. 
Harley, D. Woodward, Chicago 1992, pp. 332-87.

Serina 2006: N. Serina, Filippo Sassetti e i profumi dell’India, in Profumi di terre 
lontane. L’Europa e le “cose nove”. Atti del convegno internazionale di studi 
(Portogruaro, 24-26 settembre 2001), a cura di S. Conti, Genova 2006, pp. 625-39.

Smalzi 2010: D. Smalzi, Giulio Parigi architetto di corte. La progettazione 
dell’ampliamento di palazzo e piazza Pitti, in Architetti costruttori del barocco 
in Toscana. Opere, tecniche, materiali, a cura di M. Bevilacqua, Roma 2010, pp. 
69-87.

Smith 1917: V.A. Smith, Akbar the Great Mogul, 1542-1605, Oxford 1917.
Smith 2011: M. Smith, Signorelli’s Court of Pan: a search for the subject of a 

familiar masterpiece, «Konsthistorisk tidskrift / Journal of Art History», 80/4, 
2011, pp. 193-206.

Sotheby’s 1995: A Life-Size Mughal Portrait of the Emperor Jahangir Holding 
a Globe. The property of a European Noble Family, in Sotheby’s, Islamic and 
Indian Art, Oriental Manuscripts and Miniatures (catalogo dell’asta, Londra, 
18 ottobre 1995), London 1995, pp. 74-83, lotto 85.

Sowerby 2016: T.A. Sowerby, Negotiating the Royal Image: Portrait Exchanges in 
Elizabethan and Early Stuart Diplomacy, in Early Modern Exchanges: Dialogues 
Between Nations and Cultures, 1550-1750, ed. by H. Hackett, London-New 
York 2016, pp. 119-41.

Stronge 2002: S. Stronge, Painting for the Mughal Emperor: The Art of the Book 
1560-1660, London 2002.

Subrahmanyam 2005: S. Subrahmanyam, Taking Stock of the Franks: South 
Asian Views of Europeans and Europe, 1500-1800, «Indian Economic and 
Social History Review», 42/1, 2005, pp. 69-100.

Subrahmanyam 2010: S. Subrahmanyam, A Roomful of Mirrors: The Artful 
Embrace of Mughals and Franks, 1550-1700, «Ars Orientalis» (n.s. Globalizing 
Cultures: Art and Mobility in the Eighteenth Century), 39, 2010, pp. 39-83.

Subrahmanyam 2012: S. Subrahmanyam, Courtly Encounters: Translating 
Courtliness and Violence in Early Modern Eurasia, Cambridge, MA 2012.

Surdich 2017: F. Surdich, s.v. Sassetti, Filippo, in Dizionario Biografico degli 
Italiani, 90, Roma 2017; online: ‹https://www.treccani.it/enciclopedia/filippo-
sassetti_%28Dizionario-Biografico%29/›.

Temple-Leader 1896: J. Temple-Leader, Life of Sir  Robert Dudley, Firenze 
1896.

Terry 1655: E. Terry, A Voyage to the East Indies, London 1655.
Thackston 1999: The Jahangirnama. Memoirs of jahangir, Emperor of India, ed. 

and transl. by W.M. Thackston, New York 1999.
Thomas - Chesworth 2016: D. Thomas, J.A. Chesworth, British Isles, 



400  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri

«The History of Christian-Muslim Relations», 29, 2016+ (Christian-Muslim 
Relations. A Bibliographical History Volume 8. Northern and Eastern Europe 
(1600-1700), ed. by D. Thomas, J.A. Chesworth), pp. 49-549.

Trentacoste 2020: D. Trentacoste, Incontri ‘quasi’ casuali. L’ambasciata 
di Persia a Firenze nel 1601, in Attraverso la Storia. Nuove ricerche sull’età 
moderna in Italia, a cura di E. Ivetic, Napoli 2020, pp. 475-88.

Trentacoste 2021: D. Trentacoste, Granducato di Toscana e Persia Safavide. 
Informazione, politica e diplomazia mediterranea e levantina nel XVII secolo, 
tesi di dottorato in Storia; Université de la Sorbonne Nouvelle - Paris III / 
Università degli studi di Teramo, a. a. 2021.

van Stampart 1735: F. van Stampart, Prodromus Seu Præambulare Lumen 
Reserati Portentosæ Magnificentiæ Theatri etc., Viennae Austriae 1735.

Vecchietti - Morelli 1776: G. Vecchietti, Lettera di Girolamo Vecchietti 
sopra la vita di Giovambattista Vecchietti suo fratello, in J. Morelli, I Codici 
manoscritti volgari della libreria Naniana, Venezia 1776, pp. 159-91.

Warner 1899: G.F. Warner, The Voyage of Robert Dudley to the West Indies, 
1594-1595, London 1899.

Whitehead 1983: J.S. Whitehead, ‘The noblest collection of curiositys’: British 
visitors to the Uffizi, 1650-1789, in Gli Uffizi. Quattro secoli di una Galleria. Atti 
del convegno internazionale di studi (Firenze, 20-24 settembre 1982), 2 voll., a 
cura di P. Barocchi, G. Ragionieri, Firenze 1983, I, pp. 287-307.

Wright 2008: E. Wright, Muraqqa’: Imperial Mughal Albums from the Chester 
Beatty Library Dublin. Catalogo della mostra (Washington, D.C., National 
Museum of Asian Art, 3 maggio-3 agosto 2008), Alexandria 2008.

Zangheri 1986a: L. Zangheri, I rapporti tra la Firenze dei Medici e l’India nella 
prima metà del 17° secolo. Ragguagli documentari e ipotesi, in Akten des XXV. 
Internationalen Kongresses für Kunstgeschichte, Wien 4-10 September 1983, 
hrsg. von H. Fillitz, M. Pippal, Band 5, Sektion 5: Europa und die Kunstdes 
Islam, 15. bis 18. Jahrhundert, hrsg. von O. Grabar, Wien 1986, pp. 65-71.

Zangheri 1986b: L. Zangheri, Ragguagli sui tentativi del granduca di Toscana 
per stabilire rapporti con la corte del Gran Moghul fra il 1608 e il 1612, in 
Architettura islamica e orientale. Note e contributi, a cura di L. Bartoli et al., 
Firenze 1986, pp. 64-9.



39.	 a. Filidauro Rossi, Rappresentazione della testata settentrionale del corridoio 
occidentale della Galleria degli Uffizi, 1748 circa, penna e inchiostro nero su car-
ta, ON, Cod. Min. 32/2, c. 1.

	 b.	Filidauro Rossi, Pianta della Galleria degli Uffizi, 1748 circa, penna e in-
chiostro nero su carta, ON, Cod. Min. 32/1, c. 2 (la collocazione del dipinto è 
indicata con un asterisco: *).

482  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



40.	 Abu’l Hasan (attr.), Ritratto dell’imperatore Nur-ud-din Muhammad Salim, Ja-
hangir, 1617, tempera a guazzo su tela con applicazioni a rilievo e oro, collezione 
privata.

483  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



41.	 Antonio Arri-
ghetti, Rappresen-
tazione della testata 
settentrionale del 
corridoio occiden-
tale della Galleria 
degli Uffizi, carbone 
nero su carta, GDS, 
4535F.

42.	 a.	Filidauro Rossi, 
Rappresentazione 
della testata setten-
trionale del corridoio 
occidentale della Gal-
leria degli Uffizi (fig. 
39a), particolare. 

	 b.	Antonio Arri-
ghetti, Rappresen-
tazione della testata 
settentrionale del 
corridoio occidentale 
della Galleria degli 
Uffizi (fig. 41), parti-
colare.

484  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



43.	 a-b. Filidauro Rossi, Rappresentazione del ritratto di Enrico IV di Borbone re di 
Francia di Frans Pourbous nel vestibolo della «Camera degli Idoli detta di Mada-
ma», insieme e particolare, ON, Cod. Min. 32/1, c. 19. 

	 c. Filidauro Rossi, Rappresentazione del ritratto di Enrico IV di Borbone re di 
Francia di Frans Pourbous sulla parete settentrionale del vestibolo della «Camera 
degli Idoli detta di Madama», particolare, ON, Cod. Min. 32/1, c. 20.

485  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



44.	 Abu’l Hasan (attr.), Ritratto 
dell’imperatore Nur-ud-din 
Muhammad Salim, Jahangir 
(fig. 40), insieme prima dell’ul-
timo restauro.

45.	 Manohar, Jahangir e il suo 
Vizier I’timad al-Daula, 1615 
circa, acquerello e oro su 
carta, New York, Metropo-
litan Museum of Art, cat. n. 
55.121.10.23.

A destra:
46.	 a.	Bishan Das (attr.), Donna 

(Nur Jahan?) reggente un ritrat-
to di Jahangir, particolare, 1627 
circa, acquerello e oro su carta, 
CMA, cat. n. 2013.325. 

	 b.	Hashim, Abu’l Hasan, 
Ritratto di Jahangir reggente 
un ritratto di suo padre Akbar, 
1599 e 1614, acquerello e oro su 
carta, MG, cat. n. 3.676. 

	 c.	Jahangir riceve il principe 
Khurram al suo ritorno dalla 
campagna del Mewar (19 feb-
braio 1615), particolare, 1656-
1657, acquerello e oro su carta, 
RL, cat. RCIN 1005025.f.

486  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



487  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



47.	 Anonimo, Il re del Mogol, ante 1670, acquaforte, Universitäts- und Landesbliblio-
thek Darmstadt, cat. his Port M 112.

488  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



48.	 a.	Jahangir conferisce al principe Khurram il titolo di Shah-Jahan al suo ritorno dalla 
prima campagna del Deccan (12 ottobre 1617), particolare, 1640-1650 circa, acque-
rello e oro su carta, RL, cat. RCIN 1005025.am. 

	 b. Jahangir dona al principe Khurram un ornamento da turbante (12 October 
1617), particolare, 1656-57, acquerello e oro su carta, RL, cat. RCIN 1005025.an.

489  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



49.	 a.	Bichitr, Jahangir preferisce un Sufi ai re, particolare, 1615-1618 circa, acquerelli 
e oro, inchiostro su carta, FGA, cat. n. 1942.15. 

	 b.	Bichitr (attr.), Ritratto di Giacomo I (con iscrizione calligrafica firmata da Mir 
‘Ali), 1615-1618, acquerello e oro su carta, Christie’s London, 25 ottobre 2015, asta 
10386 (Art of the Islamic and Indian Worlds), lotto n. 144.

490  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri



50.	 a.	Parabola del servo spietato (Matteo, XVIII), particolare, e Parabola del banchetto 
reale (Matteo, XXII), particolare, in Nadal 1593, rispettivamente cc. 71 e 93.

	 b.	Giuseppe e il Faraone e Re Davide e il profeta Natan, da Biblia Sacra vulgatae 
editionis Sixti Quinti Pont. Max iussu recognita atque edita, Venetiis 1603, rispetti-
vamente pp. 28 e 187.

	 c.	Sigillo di Giacomo I.
	 d.	Sigillo della regina Elisabetta.
	 e.	Sigillo di Filippo II.

491  Giovanni Santucci, Luca Ruggeri


	Prime pagine
	Santucci
	Santucci ill
	finito



