Il cosmo di Senocrate e lo scudo di
Agamennone: una rivalutazione del frammento
55 Heinze/160 Isnardi Parente

Federico Casella

1. Il frammento 55 Heinze (160 Isnardi Parente)

Nel frammento 55 della raccolta dei frammenti di Senocrate di R. Hein-
ze, corrispondente al frammento 160 dell’edizione di M. Isnardi Parente,
viene riportata una glossa a margine del verso 40 del libro XI dell'Iliade:
l'accurata descrizione dello scudo di Agamennone presente nel poema
coincide, stando allo scolio, con la struttura del cosmo secondo Senocra-
te. I versi dell'Iliade in cui ¢ inserito quello in esame sono i seguenti (II.
11.32-40)%

prese dunque il suo scudo che ben copre, lavorato con arte, con cui si corre alla lotta,
bello, intorno al quale c’erano dieci cerchi di bronzo,

e Cerano poi venti umboni di stagno

bianchi, e nel mezzo uno di blu scurissimo.

A questo faceva da corona una Gorgone truce

con lo sguardo terribile, da un lato, e dall’altro vi erano Paura (Deimos) e Fuga (Phobos).
Da esso pendeva una cinghia d’argento; e intorno a essa

si avvolgeva un serpente blu scuro, che aveva tre

teste che volgevano in direzioni diverse, e che spuntavano da un solo collo.

La prima problematica che emerge dal frammento concerne il suo
stesso contenuto: dopo l'inclusione nella raccolta di Heinze, la lezione

T AV 8 et apeiPpotny molvdaidalov domida Bodpty / kakry, fiv mépt pgv kvKAot
Séka xdhkeot ioav, / v 8¢ oi dpgatoi fioav éeikoot kaoottépoto / Aevkoi, €v 8¢ péooloty
énv péhavog kvavoto. / TR §” émi pév Fopyd BAocvpdmig éotepdvwTo / detvov Sepkopévn,
nept 8¢ Asipog te ®oPog te. / Tiig § €€ apyvpeog Tehapdv fiv- adtap € adTod / kvdveog
EAéNikTo Spdxwy, kepalai 8¢ oi foav / TPEiG AUPLOTPePEES, £VOG adXEVog éxmeuulal. Per
ledizione del testo greco seguo MONRO - ALLEN 1963. Tutte le traduzioni dirette dal greco,

ove non diversamente specificato, sono mie.



156

Eevokpdatng venne corretta con 6 Kpatng? il commento secondo il quale
lo scudo di Agamennone rappresenta il cosmo rinvierebbe allora forse a
Cratete di Mallo, noto critico testuale dei poemi omerici nonché fautore
di letture allegoriche degli stessi.

Secondo alcuni studiosi, Cratete di Mallo era semplicemente interessato
a ogni forma sferica menzionata nei poemi omerici al fine di rinviare alla
sua generica teoria della sfericita del cosmo e della Terra: di conseguenza,
ogni verso che riportava oggetti sferici si prestava potenzialmente a una
glossa che ricordava tutte le volte al lettore che per Cratete sia I'oggetto
in questione sia il cosmo erano circolari; non vi ¢ quindi una teoria pitt
approfondita in base alla quale ¢ possibile istituire un paragone 1:1 tra gli
elementi dello scudo (o di qualsiasi altro oggetto descritto nei poemi) e la
struttura del cosmo, soprattutto perché nel retroterra culturale di Cratete
non sembra esserci nulla, ad esempio, di apprezzabilmente stoico da cui
attingere teorie piu complesse®. Non si comprende allora come Cratete di
Mallo, rinomato nell’Antichita per essere stato un autorevole critico te-
stuale dei poemi omerici (0 kptTikdg e 6 Opunpikdg, vale a dire I'interprete
di Omero per antonomasia), abbia proposto un’interpretazione allegorica
dei poemi - parallela al suo lavoro da filologo - piuttosto banale: il conte-
nuto dell’allegoria doveva essere dunque piu articolato*.

* La lezione Eevokpdatng si trova in HEINZE 1892, p. 180. La correzione fu proposta
da REINHARDT 1926, p. 320, nota 2, e lo scolio venne poi incluso con la lezione 6 Kpdtng
nella raccolta delle glosse ai poemi omerici di ERBSE 1974, p. 132. ISNARDI PARENTE 1982,
pp. 115, 222 mantenne lattribuzione a Senocrate nella sua raccolta di testimonianze e
frammenti; la stessa SNARDI PARENTE 1995, nei commenti di revisione, addenda, e risposta
alle obiezioni mosse alle sue raccolte su Speusippo e Senocrate, non ritratta la possibilita
che lo scolio stesse facendo riferimento a Senocrate. Anche nella riedizione dei frammenti
raccolti da M. Isnardi Parente curata da T. Dorandi questo frammento (che corrisponde al
frammento 8o della riedizione — ISNARDI PARENTE - DORANDI 2012, pp. 143, 293) viene
mantenuto e ricondotto a Senocrate. D’ora in avanti, abbreviero i frammenti di Senocrate
nella seguente formula: numero identificativo del frammento e sigla H per la raccolta di
Heinze, IP per quella di Isnardi Parente, IP* per la riedizione dei frammenti di Isnardi
Parente a cura di Dorandi.

3 Per questi giudizi sull’approccio di Cratete cfr. PORTER 1992, pp. 85-94.

4 Ogni oggetto circolare descritto nei poemi omerici presenta notevoli differenze
(soprattutto tra gli scudi, per esempio di Agamennone e di Achille): non si capisce
quindi quale sia il candidato migliore a figurare come effige perfetta del cosmo; si & di
conseguenza costretti ad ammettere un generico interesse di Cratete per ogni oggetto



157

Altri studiosi hanno tentato di superare questo giudizio, suggerendo
che Cratete fosse invece perfettamente inserito nel contesto culturale del-
la sua epoca e che fosse dunque imbevuto di filosofia stoicas. Tuttavia,
nella possibile esegesi allegorica dello scudo di Agamennone da parte di
Cratete andrebbe ravvisata, piu che una base stoica, un’altra concezione:
tutto quanto riportato da Eustazio di Tessalonica a proposito di alcune
interpretazioni in senso cosmologico dei versi dell’Iliade in esame. Secon-
do alcuni studiosi, Eustazio attribuisce proprio a Cratete (anche se in re-
alta la formula ¢ «oi mepi Tov Kpdtntar) la concezione secondo la quale
lo scudo rappresenta un’immagine del cosmo, e fornisce poi un’allegoria
che andrebbe ricondotta sempre a Cratete, sebbene Eustazio si riferisca in
generale agli «allegoristi» (ot AAnyopntai): stando a questo sommario,
i dieci cerchi di bronzo sono i circoli celesti, vale a dire i cinque paralleli
(Partico, il tropico d’estate, 'equatore, il tropico d’inverno e I'antartico),
i due coluri (dei solstizi e degli equinozi) che si intersecano e i due coluri
(la Via Lattea e lo zodiaco) obliqui, e, infine, I'orizzonte; i venti umboni
bianchi sono genericamente stelle. Eustazio prosegue con I'allegoria della
Gorgone, di Deimos e di Phobos suggerita dagli «antichi» (ol maAatoi), en-
tita che non hanno valenze eminentemente cosmologiche®. Questi cerchi
sarebbero allora una ripresa delle sfere concentriche del sistema di Eudos-
so di Cnido, al quale viene aggiunto I'orizzonte’.

Non tutti gli studiosi concordano sul fatto che Eustazio stesse esponen-
do lesatta ricostruzione del solo Cratete di Mallo: potrebbe infatti darsi
che egli abbia menzionato genericamente Cratete come l'autore che as-
socio lo scudo di Agamennone a una rappresentazione del cosmo, e che
poi avesse riassunto un’esegesi in senso cosmologico di questo oggetto
proposta da altri autori, appunto da altri AAAnyopntai, da altri mokauof.
Se Eustazio stava effettivamente fornendo una rassegna di concezioni che
non andavano attribuite alla stessa figura, ossia esclusivamente a Cratete
di Mallo, allora le sue parole testimoniavano la presenza di diverse lettu-
re cosmologiche dello scudo di Agamennone, di varie allegorie dei versi

sferico e, da qui, 'appiattimento di ogni singolo oggetto (ignorando le proprie specificita) a
semplice immagine del cosmo; piuttosto, ciascun oggetto avrebbe efficacemente illustrato
per Cratete una caratteristica del cosmo (la presenza di regioni fisiche precise, dei quattro
elementi della tradizione naturalistica, etc.).

5> Cosi BROGGIATO 2006, pp. XV-XVIIL

¢ Per il testo di Eustazio in esame mi baso sull’edizione di STALLBAUM 2010, pp. 5-6.

7 Cosi HARDIE 1985, pp. 15-6, 22-3, seguendo METTE 1936, pp. 34-6.



158

32-40 dell'lliade, e dunque lesistenza di interessi di lettura convergenti
da parte di interpreti diversi®. Semplicemente, la consonanza tra il fram-
mento 55 Heinze (160 Isnardi Parente) corretto (cioé non con la lezione
«Senocrate» ma «Cratete») e le parole di Eustazio sta nel ricondurre a Cra-
tete il fatto che lo scudo costituisce una raffigurazione del cosmo: I'esatta
ricostruzione riportata in seguito da Eustazio farebbe riferimento ad altri
personaggi.

Cio lascia allora aperta la possibilita che Eustazio non avesse preso in
considerazione, all'interno della sua opera, I'informazione che si appren-
de dallo scolio nella sua forma originale (ossia la lezione non emendata
Eevokpdatng), e che avesse attribuito a Cratete I'associazione tra il cosmo
e lo scudo perché Cratete di Mallo rappresentava per lui una figura certa-
mente piu familiare tra i vari commentatori e allegoristi dei poemi ome-
rici (forse inclusi nel proseguimento del suo sommario con le formule oi
AMnyopnrtai e oi makatoi). In altre parole, non ritengo che la possibilita
di correggere la lezione Eevoxpdtng con 6 Kpdtng sulla base delle parole
di Eustazio debba imporre che 'unico interprete allegorizzante dello scu-
do di Agamennone fosse stato Cratete ed escludere contemporaneamente
che Senocrate si fosse interessato al potenziale simbolico di questo ogget-
to?: del resto, dato che Cratete di Mallo era famoso come uno degli inter-
preti dei poemi omerici per antonomasia (come si ¢ detto, 6 kpLTIKdG € O
‘Ounpwdg), la mano dello scolio non si sarebbe confusa con Senocrate se
non avesse avuto una qualche informazione in merito, sebbene generica
e priva ormai dell’esatta opera di riferimento nella sua interezza; ritengo
quindi che «Senocrate» possa valere come lectio difficilior nella lezione
originale dello scolio (per come ¢ riportato quale frammento 55 Hein-
ze/160 Isnardi Parente), senza per questo eliminare o riscrivere le parole
di Eustazio.

Se ¢ lecito ipotizzare che Cratete sia debitore degli Stoici per la tendenza
a fornire allegorie in senso cosmologico non solo a partire da alcuni versi
omerici ma anche dalle etimologie dei nomi di divinita o eroi*’, puo essere

8 Per esempio della grammatica e allegorista Demo. Per maggiori dettagli sul dibattito
in merito cfr. BROGGIATO 2006, pp. 158-64.

9 Eustazio non afferma che per «6 Kpdtne» lo scudo € immagine del cosmo, ma per «ot
niept 1OV Kpdtnton.

1 Cfr. BROGGIATO 2006, pp. LX-LXV, la quale ammette che riguardo all'impiego delle
etimologie Cratete si avvicina pit alla scuola filologica alessandrina che a quella stoica,

anche se ¢ innegabile un retroterra stoico in vari assunti di Cratete.



159

altrettanto corretto ipotizzare che questa tendenza si sia originata tra gli
Stoici per impulso iniziale di Senocrate, come eredita dell’Accademia pla-
tonica nell’ellenismo, tanto pit se si considera che Senocrate dimostra sia
di voler integrare la tradizione religiosa e mitica greca nel suo sistema fi-
losofico sia di essere interessato all’etimologia come ulteriore elemento di
spiegazione dei cardini del suo pensiero: puo quindi darsi che Senocrate
abbia proposto una sommaria lettura allegorica dello scudo di Agamen-
none alla luce delle sue teorie cosmologiche e che il contenuto di questa
esegesi non fosse pit disponibile nella sua interezza, se non I'informazione
generica stando alla quale egli ritenne questo scudo una rappresentazione
del cosmo, notizia riportata poi in una glossa all'lliade; anche Cratete di
Mallo si interesso allo scudo, ed ¢ a questa figura che guardava invece in
prevalenza Eustazio, accanto, forse, ad altri allegoristi, il cui contenuto
dell’allegoria gli era maggiormente fruibile e la cui attivita era esclusiva-
mente associata alla critica dei poemi omerici.

Ritengo, allora, che la strada dell’attribuzione a Senocrate dell'informa-
zione presente nello scolio non emendato possa essere ancora percorribi-
le, anche perché, come cerchero di mostrare, sembra che si possa tracciare
un paragone coerente - fino a un rapporto 1:1 - tra le teorie cosmologiche
di Senocrate e gli elementi dello scudo*>. La problematica principale con-
siste quindi nell'individuare le varie corrispondenze.

2. La tripartizione fisica del cosmo sensibile

E opportuno focalizzare brevemente Iattenzione sulla tripartizione fisi-
ca del cosmo sensibile secondo Senocrate: una testimonianza di Plutarco
riferisce la — possibile — posizione di Senocrate con maggiori dettagli. In

" Cfr. ISNARDI PARENTE 1982, p. 378. Per 'importanza di certe etimologie in Senocrate
cfr. DILLON 2003, pp- 101, 105, 146, nota 162.

2 BROGGIATO 2006, p. 157, nota 91 osserva che sia Heinze sia Isnardi Parente cadono
in errore pensando che cio che costituisce 'immagine del cosmo secondo Senocrate ¢ il
serpente a tre teste, elemento impiegato dai due studiosi per attribuire proprio a Senocrate
l’associazione cosmo-scudo, dato che Senocrate tende a introdurre triadi nel suo sistema
filosofico; tuttavia, stando al testo dello scolio 'immagine del cosmo non ¢ il serpente a
tre teste ma genericamente lo scudo intero, e cio ¢ un ulteriore elemento per respingere
la lezione Eevoxpdtng. In realtd, a mio avviso lo stesso scudo puo essere chiaramente

suddiviso in tre parti, tripartizione che avrebbe allora catturato I'attenzione di Senocrate.



160

ciascuna delle tre zone in cui il cosmo sensibile va suddiviso prevale un
elemento: innanzitutto, vi € il mondo celeste o sovralunare, al quale ap-
partengono il Sole, gli altri astri e i pianeti, composti da «fuoco» (rdp) e
dalla «prima densita» (10 mpwTov MVKVOV); Vi € poi la «Luna» (oehrvn),
formata dall'unione tra «I’aria che le & propria» (6 i{dio¢ drjp) e la «seconda
densita» (10 devtepov mukvov); e infine il mondo sublunare, dove risiede
la Terra, che ¢ il risultato della commistione tra «acqua» (08wp) e la «terza
densita» (10 tpitov mukvov)®. Significativa € 'ammissione della «densita»
(mukvév) e dei suoi differenti livelli di gradazione come elemento che con-
tribuisce alla formazione di tre distinti piani del cosmo fisico: Senocrate
potrebbe essersi basato sul valore musicale che il termine ukvov assume,
riferito a precisi rapporti tra gli intervalli del tetracordo™. L’esigenza di
Senocrate ¢ certamente quella di presentare, cosi, una progressiva gra-
dazione nella composizione dei tre livelli del cosmo sensibile, dal meno
denso al piti compatto, escludendo ‘salti’ qualitativi improvvisi: il fuoco
rappresenta infatti — secondo le teorie fisiche dei Presocratici e anche di
Platone - 'elemento pill puro, dato che é il pit rarefatto e sottile; la ter-
ra occupa lo scalino pit basso poiché & considerevolmente pit1 pesante e
densa del fuoco. Nel caso di Senocrate, la terra rappresenta 'esito della re-
lazione tral'acqua - che ¢ pili leggera della terra e pili pesante del fuoco - e
la terza densita: la terra sarebbe quindi forse una sorta di ‘sub-elemento’
dell’acqua®. Infine, vi & I'aria come elemento intermedio tra la completa
rarefazione del fuoco e la maggiore compattezza dell'acqua e della terra.
Il modello del sistema a tre regni del cosmo sensibile ha sullo sfondo,
molto probabilmente, alcuni passi del Timeo dove Platone illustra la ge-
nerazione dei quattro elementi e il motivo per il quale furono prodotti
dal Demiurgo. Inizialmente, questa entita genero il fuoco e la terra come
‘condizioni della corporeitd’, poiché entrambi forniscono, rispettiva-
mente, visibilita e solidita'®; il Demiurgo produsse poi I'aria e I'acqua in

3 161 IP (81 IP?) = 56 H. Riguardo alla composizione della Terra, alcuni manoscritti
aggiungono anche l'aria, mentre altri il fuoco, rompendo cosi la simmetria del sistema di
Senocrate: & probabile che siano interpolazioni di qualche copista. Cfr. DILLON 2003, p.
126, nota 106.

“ Cfr. ibid., pp. 127-8.

5 Per questa possibilita cfr. ibid., p. 127: «earth, it would seem, being taken as merely
the ultimate density of water, instead of an element in its own right».

16 Sitratta delle caratteristiche per antonomasia della corporeita e della materialita gia a

partire dalla tradizione greca arcaica: cfr. RENEHAN 1980.



161

qualita di elementi di natura intermedia per instaurare una proporzione.
Egli evitava, in tal modo, che all'interno del corpo del cosmo convivessero
due elementi (il fuoco e la terra) totalmente opposti tra loro: cio garantiva
allora la perfezione del cosmo sensibile, da intendere per Platone come
sinonimo di «insieme» (6Aov - Ti. 32d1) le cui parti differenti sono ar-
monicamente accostate 'una all’altra, per la precisione grazie a una gra-
dazione a scalare che porta dalle caratteristiche di un estremo, il fuoco, a
quelle dell’altro estremo, la terra, attraverso gli attributi mediani dell’aria e
dell’'acqua (Ti. 31b4-32c4)". Senocrate poteva sentirsi legittimato nel sud-
dividere il cosmo in tre regni sulla base di questi passi del Timeo: egli po-
trebbe aver proiettato i rapporti qualitativi tra gli elementi della fisica del
Timeo anche sul piano quantitativo; in altre parole, la descrizione fornita
da Platone circa le differenze che separano gradualmente le caratteristiche
del fuoco, dell’aria, dell’acqua e della terra ¢é stata recepita e trasformata
da Senocrate nella descrizione di tre regni in cui ¢ possibile suddividere il
cosmo sensibile, che si alternano secondo un preciso ordine. All'interno
di una macroregione prevale un elemento con le qualita sue proprie, e
vivono gli enti particolari il cui corpo ¢ formato soprattutto dall’elemento
egemone del rispettivo regno. Questi regni occupano uno spazio, una por-
zione fisica del cosmo, posizionandosi armonicamente a scalare a seconda
della loro densita: ¢ cosi che la regione del fuoco con gli astri e il Sole e in
generale le divinita somme (il cui corpo ¢ formato da fuoco) costituisce la
sfera piu alta; la regione dell’aria con la Luna e — come si dira - i demoni
(viventi con corpi composti in prevalenza da aria) rappresenta il piano
intermedio; infine, la regione dell'acqua e della terra - che ¢ una sorta di
sub-elemento della prima - con il resto dei viventi si colloca nel livello
piu basso. A mio avviso, la scala qualitativa descritta da Platone nel Timeo
(con l'ordine fuoco, aria, acqua e terra a seconda della loro densita) ha, per
Senocrate, una proiezione sul piano fisico (con la formazione di regioni
'una spazialmente sopra I'altra secondo una disposizione univoca, armo-
nica e a scalare, che rispetta dunque una precisa proporzione)*®.
Contribuisce a sottolineare I'esistenza di una proporzione graduale tra

7 Per un’analisi pitt approfondita di questo passo cfr. KARASMANIS 2014.

8 In altre parole, intendo affermare che, per quanto riguarda le macroregioni del
cosmo, ossia i tre diversi regni al cui interno prevale uno degli elementi, Senocrate stia
presentando una concezione che ammette una disposizione armonica e a scalare, una sorta
di giustapposizione di una regione sopra I'altra, e non una fusione o una compenetrazione

vera e propria basata sulla mescolanza tra gli elementi di queste tre macroregioni.



162

le regioni fisiche la presenza dell’elemento generico mukvov e dei suoi tre
livelli di densita, i quali vengono combinati solo e soltanto con un ele-
mento preciso in maniera simmetrica — possiamo inferire — con il grado
di densita che 'elemento in sé (fuoco, aria, acqua-terra) possiede stando
alla tradizione naturalistica: il fuoco, il piti rarefatto, entra infatti in rap-
porto con la prima forma di densita mentre I'acqua, considerevolmente
piu pesante, si fonde con il terzo e ultimo grado di densita originando la
terra; bisogna cioé ipotizzare che i tre livelli di densita siano a loro volta
progressivamente pitt compatti®.

Per Senocrate, il vincolo che unisce, a livello fisico, tutto quanto ¢ allora
innanzitutto il mukvov, elemento comune a tutte le zone cosmiche sebbe-
ne con alcune differenze nel grado della sua densita, a seconda ovviamente
della regione considerata; vi & poi il ruolo della regione dell’aria, vale a dire
Pesistenza di un elemento e, per esteso, di una zona che presenta qualita
intermedie tra la rarefazione del fuoco e della sua sfera e la pesantezza
dell’acqua-terra e del suo regno, con, in aggiunta, un livello mediano tra i
tre differenti tipi di mukvdv, vale a dire il secondo grado di densita, a meta
tra il primo (e meno denso) e il terzo (e pitt compatto). L’aria e la sua re-
gione occupano uno spazio mediano tra la sfera celeste e del fuoco, da un
lato, e quella inferiore dell’acqua e della terra, dall’altro: la regione aerea
mantiene cosi in piedi una struttura armonica, permettendo di considera-
re il cosmo come una scala proporzionale senza ‘stonature fisiche’, e cioe
con passaggi da un elemento e da una regione completamente rarefatti a
un elemento e a una sfera totalmente densi.

Per quanto riguarda la composizione della Luna, occorre notare che -
stando alla testimonianza di Plutarco - essa € formata non tanto da aria in
senso generico ma dall’«aria che le ¢ propria» (6 18tog anjp)*°. Con questa
espressione, Senocrate sembra sottolineare forse I'esistenza di un genere
di aria particolare, presente nel corpo della sola Luna e distinta dall’ele-

1 Ritengo che ulteriori fonti di legittimazione per la tripartizione fisica del cosmo
sensibile di Senocrate possano essere i passi 55d6-56c7 del Timeo, dove Platone ribadisce
la maggiore leggerezza del fuoco e la maggiore compattezza della terra, accanto alle
caratteristiche intermedie di aria e acqua, e la tendenza di questi elementi a riunirsi in
masse compatte; i passi 58a4-c4, dove egli menziona il continuo movimento degli elementi,
soprattutto verso regioni specifiche, e la loro diffusione nel cosmo cosi da escludere il
vuoto; e, infine, i passi 62¢8-663e7, dove egli dichiara che il cosmo & sferico e che certi
elementi tendono a occupare il suo centro mentre altri le sue estremita.

2 Il riferimento & sempre al frammento 161 IP (81 IP?) = 56 H.



163

mento aria: potrebbe darsi che egli stesse facendo riferimento all’«etere»
(aiffp) non come a un elemento in sé — quindi un quinto elemento alla
pari dei tradizionali fuoco, aria, acqua e terra - ma come alla parte piu
pura dell’aria secondo la fisica pre-aristotelica e, soprattutto, secondo le
parole del maestro Platone (Ti. 58d2-3)*. In effetti, nel resto della testimo-
nianza in esame Plutarco afferma che la Luna presenta «etere in profondi-
ta» (T® aiBépt [...] dvakekpapévny dua BabBouvg) secondo le teorie di «altri»
(&\\ou), a cui egli accosta poi Senocrate: dato che la Luna, come ¢ possibile
inferire, rappresenta il vivente (dotato di un corpo) piti importante che
risiede all'interno della regione aerea (o, in altre parole, del mondo luna-
re), & perfettamente coerente ritenere che essa sia costituita dalla parte pitt
nobile e pura dell’aria, a differenza ad esempio degli altri viventi di questa
sfera, i demoni, che sarebbero quindi composti in prevalenza dalla forma
di aria pili comune (e ‘opaca’, meno lucente e cristallina - caratteristica
che cela allora la loro presenza, che li rende invisibili)>>. L’aria che le &
propria (o 'etere) non ¢ il solo e unico elemento che costituisce il corpo
della Luna: se il resto della testimonianza di Plutarco si riferisce tanto agli
«altri» quanto, contemporaneamente, a Senocrate, essa € composta anche
da una mescolanza tra «I’astro» (dotpov) e «la terra» (yf). Se cio riflette
la dottrina di Senocrate, allora la Luna possiede un elemento certamente
egemone, la sua aria, accanto a parti di altri elementi di viventi diversi, per
la precisione di quelli che si collocano sopra e sotto la Luna: essa ha un
elemento materiale tipico degli astri (e dunque il fuoco) accanto alla terra.
Per questo motivo, la Luna presenta una natura non semplice né priva di
composizione (Tfv @votv ovy amAfjv 008’ duktov): contribuiscono alla
sua conformazione corporea pill elementi.

A mio parere, ci0 rende maggiormente coerente la tripartizione del co-
smo di Senocrate e rafforza la sua volonta di presentarlo come un insieme
perfettamente armonizzato e coeso: la Luna, che occupa una posizione
intermedia, funge da ‘collante’ e da ‘raccordo’ tra il mondo celeste e quello
sublunare non solo grazie alle caratteristiche degli elementi da cui ¢ mag-
giormente formata, ossia dall’aria (per antonomasia un elemento media-
tore secondo la fisica platonica) e dal secondo grado di densita, ma anche
perché presenta al suo interno parti — sebbene, ¢ necessario inferire, in
proporzione minore — degli elementi tipici delle regioni cosmiche che la
attorniano, ossia il fuoco e 'acqua-terra. In questo modo, non esiste uno

2t Cfr. ISNARDI PARENTE 1982, p. 379.

22 Della natura dei demoni si dira nei prossimi paragrafi.



164

stacco cosl netto tra un regno e un altro, ma una graduale diminuzione
del primo elemento (il fuoco, che si colloca pit in alto) accanto a un gra-
duale aumento dell’elemento pili pesante (la terra o, secondo la fisica di
Senocrate, il sub-elemento dell’acqua, che tende a posizionarsi nel limite
pit basso): questi processi di diminuzione del fuoco e di aumento della
terra avvengono progressivamente all'interno della sola regione aerea e, in
particolare, nella Luna, il cui corpo € un commistione tra aria (I'elemen-
to egemone) e soltanto in misura minore fuoco e terra. Tutto ci6 spiega
perfettamente altre parole di Plutarco®: nel caso in cui la Luna e Iaria
che la attornia fossero eliminate, verrebbe immediatamente meno 'unita
e la comunita del cosmo sensibile. Se anche in questo caso Plutarco ha in
mente le teorie e la figura di Senocrate*, allora il motivo della dissoluzione
dell'integrita del cosmo dipende proprio dalla rottura della proporzione
fisica delle tre regioni, che pretende un preciso ordine a scalare e si basa
sulla natura intermedia e mista (tra tre elementi) della sola Luna come
anello fondamentale tra i due estremi fuoco e terra, tra I'elemento mag-
giormente rarefatto e I'elemento assolutamente denso, tra il mondo sovra-
lunare (igneo) e il mondo sublunare (acqueo-terrestre)™.

La natura mediana e il ruolo intermediario della Luna - ruolo da esten-
dere allora anche genericamente alla regione fisica di cui ¢ parte - sono
ribaditi da un’ulteriore informazione: la Luna ¢ dotata di una simmetria
equilibrata fra peso e leggerezza (Gpa 8 io6ppomov Exetv THv TPOG TO Papd

3 Dal suo De def. orac 13.416C7-E7.

4 Cosi DILLON 2003, p. 129. In effetti, in De def. orac 13.416C7-E7 Plutarco afferma
che la Luna é chiamata spesso «una stella simile alla terra» (dotpov ye®des) e, insieme,
«una terra celeste» (OAvumiog yf): questo dettaglio riprenderebbe allora la commistione tra
astro (fuoco) e terra di cui si parla nel frammento 161 IP (81 IP?) = 56 H, informazione che
Plutarco ascrive a non meglio precisati «altri» e forse anche a Senocrate.

» Come suggerisce NI MHEALLAIGH 2020, pp. 91-100, la Luna riveste il ruolo di
«archetypal junction» nel sistema cosmologico di Senocrate. A mio avviso, questa
funzione viene esercitata prima di tutto a livello corporeo e materiale, per il fatto che il
corpo della sola Luna presenta un elemento intermediario per antonomasia, I'aria, e parti
piu circoscritte degli elementi delle regioni che la circondano: la Luna e, per metonimia,
il mondo lunare/la regione dell’aria fungono cosi da collante fisico tra i tre regni del
cosmo sensibile. Questa dimensione ¢ la sfera intermediaria per eccellenza anche perché,
come si vedra, in essa risiedono forse ’Anima del Mondo, che collega il piano noetico a
quello sensibile, e sicuramente i demoni, che mettono in comunicazione gli déi e i singoli

uomini.



165

ovupeTpiav TG kKovedTNTOG)*. Questo dettaglio, sempre se Plutarco stia
facendo riferimento a Senocrate, potrebbe precisare le caratteristiche del
secondo grado di densita che, mescolato all’aria che le € propria, forma il
corpo della Luna, e confermerebbe ulteriormente I'ipotesi secondo la qua-
le le tre densita sono distinte a seconda del loro grado di concentrazione e
pesantezza, dalla piu leggera alla pitt compatta: il secondo mvkvéov rappre-
senta un livello medio perché ¢ sia leggero (ma non come la prima densita,
strettamente correlata all’elemento piu rarefatto, il fuoco) sia pesante (ma
non come la terza densita unita a quell’acqua che da origine alla terra,
maggiormente pesanti). Questo particolare mukvov contribuisce quindi
a determinare la natura intermedia della Luna in aggiunta alla compre-
senza di aria (elemento a meta tra il fuoco e la particolare acqua-terra di
Senocrate) e di parti minime di fuoco e di terra. E cosi che Senocrate puod
ritenere il cosmo armonicamente composto dagli elementi che si muo-
vono verso 'alto e verso il basso (kal yap avTtov 00Tw TOV KOOHOV €K TOV
dvw kal TOV kdtw @voel pepopévwy cuvnpuoopévov): armonia € data
dalla proporzione tra le zone del cosmo che non presentano salti né qua-
litativi né quantitativi. In altre parole, le regioni fisiche che sono contigue
tra loro non possiedono né caratteristiche generali date dagli elementi in
esse egemoni né elementi troppo diversi e antitetici (come ad esempio la
maggiore leggerezza immediatamente seguita dalla pili completa pesan-
tezza, oppure il fuoco direttamente contiguo all’acqua-terra) grazie alla
Luna e alla sua natura mista. Il movimento degli elementi che si dirigono
verso l'alto e di quelli che tendono verso il basso ¢ possibile grazie a questa
armonia che fa esistere il cosmo come una totalita tripartita spazialmente,
che ammette in ordine: all’apice gli astri, il fuoco e la prima densita (i pit
leggeri); nel gradino pit basso la Terra, con I'acqua, il sub-elemento terra
e la terza densita (i pit pesanti); e infine la Luna perfettamente in equi-
librio e a meta tra i due estremi perché - ¢ possibile inferire - ¢ in parte
composta da fuoco e da leggerezza (il primo attributo della seconda den-
sita) e da acqua-terra e da pesantezza (il secondo attributo della seconda
densita) che la fanno tendere allo stesso tempo verso I'alto e verso il basso;
contemporaneamente, la Luna ¢ costituita soprattutto da aria e dalla se-
conda forma di mukvdv, che tendono a collocarsi entrambe in una regione
mediana. Il movimento degli elementi verso I'alto e verso il basso avviene
solo perché ai primi e concesso andare verso 'alto e formare una regione

¢ Considero, adesso e successivamente, sempre il frammento 161 IP (81 IP*) = 56 H.



166

propria e ai secondi compiere I'operazione speculare in virti di questa
tripartizione spaziale del cosmo.

Si dispone a questo punto di elementi sufficienti per provare a giustifi-
care il motivo per il quale Senocrate scelse lo scudo di Agamennone come
simbolo della struttura del cosmo: a mio avviso, Senocrate fu spinto a
interpretare allegoricamente la descrizione dello scudo di Agamennone
perché, tra i vari equipaggiamenti degli eroi dell'Iliade, & quello che piu si
prestava alla sua divisione triadica del cosmo sensibile. Ne consegue allora
che i dieci cerchi di bronzo, vicini all'orlo pill esterno, possono rappresen-
tare, secondo il punto di vista di Senocrate, il mondo sovralunare, la sfera
celeste, la regione del fuoco, dove risiedono i viventi ignei, vale a dire gli
astri, i pianeti e il Sole; i venti umboni di stagno bianchi, invece, la Luna e
la regione aerea; infine, il cerchio centrale blu-nero, con la Gorgone, Dei-
mos e Phobos, la sfera dell’acqua-terra, il mondo sublunare.

3. Gli astri-déi, lo Zeus mediano/Apollo, Dike/Atena e i dieci cerchi di
bronzo

Per quanto riguarda la possibilita di accostare i dieci cerchi di bronzo
alla regione celeste i cui viventi tipici sono gli astri, ritenuti divinita da
Senocrate nel solco del pensiero del suo maestro Platone (come emerge
dal Timeo e dalle Leggi), si incontra un’iniziale difficolta: per Senocrate gli
astri in quanto déi non sono dieci ma otto. In una testimonianza di Cle-
mente Alessandrino si legge infatti che i sette pianeti sono considerati da
Senocrate dei, accanto alla sfera delle stelle fisse che rappresenta I'ottavo®.
Cio trova riscontro in una testimonianza di Cicerone, il quale dichiara di
apprendere direttamente dall’opera di Senocrate Sulla natura del divino
che le divinita principali sono otto: cinque di esse sono i pianeti visibili,
accanto al cielo delle stelle fisse, al Sole e alla Luna®. Aezio precisa che il
cielo - in qualita di ‘contenitore’ degli astri — e i corpi celesti composti da
fuoco sono per Senocrate le divinita olimpiche®. Tutte queste informazio-
ni sono perfettamente coerenti, e permettono di affermare che gli déi, ossia

7 215 IP (135 IP?) = 17 H. Per questo frammento seguo I'edizione del testo greco di
ISNARDI PARENTE 1982, pp. 131, 238.

28 263 IP (181 1P?) =17 H.

2 213 IP (133 IP?) = 15 H. Cosi anche Tertulliano (218 IP/138 IP> = 19 H), secondo il
quale Senocrate distinse gli dei in due categorie: le divinita olimpiche, collegate con il cielo



167

i viventi della regione celeste, del mondo sovralunare, della zona cosmica
dove prevale il fuoco, sono sicuramente i cinque pianeti del sistema solare
noti nell’antichita (Mercurio, Marte, Venere, Giove, Saturno), le numero-
se stelle fisse incastonate nella loro volta, e, infine, il Sole e la Luna (tutti
accostati alle varie divinita dell’Olimpo). Secondo la tradizione platonica
a partire dal Timeo, ai corpi celesti & solitamente attribuito un movimento
circolare, il quale ¢ sinonimo della loro perfezione e del loro possesso di
razionalita, in altre parole qualita proprie di una natura divina e somma3°.
Di conseguenza, risulta plausibile ammettere che secondo il punto di vista
di Senocrate i cerchi raffigurati nello scudo rinviano immediatamente a
questa particolare caratteristica degli astri-déi, e cioe al loro moto e alle
loro orbite circolari e razionali; otto di questi cerchi non erano altro che le
otto divinita ammesse da Senocrate, quelle visibili direttamente nel cielo.

Per il fatto di essere un corpo celeste, una divinita, dunque un ente do-
tato di razionalita e di moto circolare, la Luna va assolutamente ammessa
nella parte del cosmo migliore, e ancora piu precisamente - si puo de-
durre - in quell’esatto punto di confine tra il mondo celeste e il mondo
propriamente lunare, tra la regione del fuoco e dell’aria. La Luna, come
entita in parte ignea e divina, e la sua orbita circolare e razionale sarebbero
allora rappresentate adeguatamente da uno degli ultimi cerchi concentrici
di bronzo raffigurati nello scudo di Agamennone (quelli piu interni). Spe-
cularmente - come si dira - nel suo aspetto di anello di giunzione tra la
regione aerea e acquea-terrestre, tra mondo lunare e sublunare (nonché
di vivente il cui corpo & composto anche dalla terra) la Luna puo essere
annoverata virtualmente anche all'interno di un altro versante del cosmo
sensibile, precisamente in quella parte dove la regione intermedia dell’aria
si connette con quella liminare dell’acqua-terra. E a questo secondo aspet-
to della Luna che i venti cerchi di stagno alluderebbero. Mancherebbero,

(e dunque con la regione cosmica del fuoco, con il mondo sovralunare), e gli déi titanici,
legati alla terra.

% Per gli astri come entita divine in Platone, dotate di razionalita e di orbite
perfettamente ordinate, cfr. Ti. 38c3-39e2; 39e10-40ds; Lg. 820e8-822d1; 966e2-967d1.
Cfr. anche Crat. 397¢4-dy. Per Platone non ¢ chiaro se gli astri vadano identificati con
gli dei personali della tradizione greca: in realta, nel Timeo Platone sembra separare i due
ordini di divinita; nelle Leggi gli astri sono invece introdotti come le divinita somme. Per
le varie possibili interpretazioni proposte dagli studiosi circa la natura degli déi in Platone,
tra cui gli astri, cfr. VAN RIEL 2016, pp. 58-64. Per la stretta connessione tra movimento e

pensiero in Platone - e, da qui, nella tradizione platonica - cfr., ad esempio, PENDER 2000.



168

allora, due divinita per raggiungere la perfetta analogia con i dieci cerchi
di bronzo descritti nell' Iliade.

Occorre notare che Senocrate ammise altre divinita oltre alle otto men-
zionate dalle testimonianze analizzate in precedenza. Vi sono innanzitut-
to Ade, Poseidone e Demetra, ritenuti da Senocrate «forze divine» (Bsiat
Twvail duvapelg) presenti all'interno degli elementi, rispettivamente nell’a-
ria, nell’acqua e nella terra’’. Di conseguenza, tali dei — o, meglio, forze
divine chiamate con i nomi degli dei tradizionali - non possono essere
identificati con le due rimanenti divinita connesse alla dimensione cele-
ste, ignea e olimpica®*. Vi e pero Zeus. Stando ad alcune testimonianze,
Senocrate distinse la figura di Zeus sicuramente in due aspetti: uno Zeus
«sommo» (Vmatog), uno dei tanti attributi del principio primo ordinatore,
la Monade; e uno Zeus piu «basso» (véatog), che appartiene al mondo
sublunare®. Si dovrebbe postulare allora I'esistenza di uno Zeus «media-
no» (péoog), che risiede presso le regioni celesti ed ¢ a capo sia di questo
mondo sia dei viventi che lo abitano, per rispettare questa sorta di ‘sca-
la’. A mio avviso, tale divisione potrebbe essere un tentativo, da parte
di Senocrate, di identificare dal punto di vista teologico i differenti gradi
di ordine che la Monade ¢ in grado di infondere nel cosmo dal punto di
vista ontologico e cosmologico. Lo Zeus mediano andrebbe accostato a
quella divinita egemone all'interno del mondo celeste il cui compito con-
siste nel presiedere gli altri déi: potrebbe darsi che questo aspetto di Zeus
rappresenti la potenza ordinatrice della Monade per come si manifesta a
livello degli enti particolari qualitativamente migliori, e cioe gli astri o gli
deéi olimpici; non si tratterebbe dunque della Monade in sé, non dello Zeus

3t 213 IP (133 IP?) = 15 H, secondo la lezione proposta, ad esempio, da HEINZE 1892,
p. 165.

2 In questa forma, Ade, Poseidone e Demetra vanno considerati proiezioni degli
déi - non quindi le divinita stesse — o, secondo le parole di BALTES 1999, p. 213,
«Ausstrahlungen».

33 2161IP (136 IP*) =18 H; 217 IP (137 IP?) = 18 H. Lo Zeus sommo andrebbe identificato
con la Monade, il padre, il dispari, I'intelletto di cui si parla in 213 IP (133 IP*) = 15 H.

3 Come suggerito da KRAMER 1964, p. 37, nota 58; BALTES 1999, pp. 206-12. Gli
aggettivi usati per definire le varie figure di Zeus sono Umatog e véatog, chiaramente
derivati dalla scala musicale: ne consegue che deve necessariamente esserci uno Zeus
mediano, péoog, per rispettare 'analogia con la musica antica (del resto, la tripartizione
della potenza di Zeus sarebbe coerente con la tendenza di Senocrate a introdurre triadi nel
suo sistema filosofico).



169

sommo, ma di una proiezione del potere ordinatore (chiamato ora Zeus
mediano) della Monade in questo livello considerevolmente pit ordinato
e razionale del mondo sensibile. Senocrate considerd questo Zeus, questo
aspetto della Monade, come mediano proprio perché € a meta tra la pura
potenza ordinatrice della Monade se considerata in sé e la potenza piu cir-
coscritta della Monade quando tale potenza si proietta nel mondo sublu-
nare. Oppure, questo Zeus mediano potrebbe essere in realta Apollo: in
quanto figlio di Zeus, Apollo assumerebbe lo stesso ruolo ordinatore del
padre/della Monade/dell'intelletto, ma solamente all'interno della regione
celeste e ignea®.

Del resto, ammettere che I'influenza della Monade sia piu forte in alcu-
ne zone del cosmo sensibile € I'inevitabile conclusione che si puo inferire
da una testimonianza: la Diade esercita un potere maggiore sulle zone su-
blunari del mondo, che sono infatti pill soggette al disordine e al muta-
mento, caratteristiche connesse proprio a questo secondo principio®; &

35 DILLON 2003, pp. 132-3 respinge la possibilita di ammettere I'esistenza di uno Zeus
mediano, ma ritiene necessario postulare la presenza di un dio che presiede il mondo
celeste, Apollo appunto. Occorre notare che lo Zeus sublunare si identifica forse con uno
dei suoi figli, ossia con Dioniso: cio legittima allora I'ipotesi di considerare Apollo, un
figlio di Zeus, come la figura ordinatrice di una determinata regione e, in ultimo, come
espressione della forza del padre (dello Zeus sommo/della Monade in sé) in questa zona
fisica del cosmo.

3¢ La testimonianza in proposito € di Aezio (213 IP/133 IP* = 15 H), che presenta
perod alcune problematiche interpretative, principalmente I'identificazione tra la Diade
e 'Anima del Mondo (che costituiscono due livelli ontologici differenti), sicuramente
dovute a una qualche lacuna nel testo: cosi DILLON 2003, p. 103. Al contrario, BALTES
1999 e THIEL 2006, pp. 265-311 accettano il testo greco per come ¢ stato tramandato,
e ipotizzano che la Diade possa agire alla stregua di Anima del Mondo in questo livello
cosmologico. Seguendo ISNARDI PARENTE 1982, pp. 405-6, non si dovrebbe ipotizzare che
i principi primi sono totalmente immanenti nel cosmo (cioé direttamente presenti nel
mondo sensibile), ma semplicemente che in esso vi sono proiezioni o derivazioni delle
potenze ordinatrici/moltiplicatrici dei principi (Monade e Diade, ma anche Anima del
Mondo); queste manifestazioni assumono i nomi degli dei tradizionali e altri attributi.
A mio avviso, da ci0 ne consegue che il mondo sublunare (la regione fisica del cosmo
sensibile per antonomasia pit soggetta ai mutamenti e composta dagli elementi pili pesanti
e qualitativamente inferiori) ¢ sottoposto maggiormente all'influsso della manifestazione
della potenza moltiplicatrice della Diade e, parallelamente, alla forza ordinatrice della

Monade ridimensionata (che assume ora il nome di Dioniso o di Zeus basso).



170

legittimo parlare allora di uno Zeus liminare e sublunare, forse da identi-
ficare con Dioniso, che presiede una dimensione divina non pili olimpica
ma titanica, al fine di sottolineare la riduzione della potenza ordinatrice
della Monade in favore di quella moltiplicatrice e disordinata della Diade
all'interno di questo livello fisico del cosmo sensibile¥”. Per questo motivo,
ritengo che una delle due rimanenti divinita che appartengono al mondo
celeste sia o lo Zeus mediano, per la precisione Zeus nel suo aspetto di re
degli déi e dell’Olimpo e, secondo la teologia cosmologica di Senocrate, di
entita che comanda sugli astri, o Apollo, che assume la stessa caratteristi-
ca del padre, e cioe porsi a capo della schiera dei corpi celesti*®: la natura
ordinata e divina e, dunque, pienamente razionale di questa entita puo
essere rappresentata da uno dei cerchi concentrici presenti nello scudo di
Agamennone.

Un’altra divinita che Senocrate forse ammise nel suo sistema teologi-
co, dotata di un ruolo cosmologico e ontologico, ¢ Dike/Atena: egli ave-
va probabilmente identificato I’Anima del Mondo con questa divinita®.
L’Anima viene generata dall'incontro tra la Monade e la Diade, dal quale
scaturisce il numero che, unito all'identita e alla diversita, produce I’Ani-
ma vera e propria, ossia un numero dotato di movimento e in grado di

37 Cfr. 218 IP (138 IP*) = 19 H; 219 IP (139 IP?) = 20 H. Per la possibilita di identificare
questo Zeus liminare con Dioniso, a capo della dimensione titanica, cfr. DILLON 2003, pp.
133-5. Secondo BALTES 1999, p. 209, i Titani di cui parla Senocrate, con a capo Dioniso,
vanno identificati con i demoni sublunari. Come osserva DILLON 2003, p. 107, la Monade
intesa come intelletto possiede un ruolo attivo e provvidenziale nell’ordinamento del
cosmo, al contrario del Dio primo di Aristotele: ne consegue allora, a mio parere, che
questa potenza provvidenziale si manifesta in varie forme a seconda del livello fisico
considerato e con vari nomi volti a sottolineare la maggiore o minore forza ordinatrice
(lo Zeus mediano/Apollo a livello del cielo; Dioniso a livello del mondo sublunare; Dike/
Atena, che sostituisce Zeus sommo/la Monade a livello del mondo lunare, come si dira).
Per la presenza del male a livello cosmico da imputare alla xdpa del Timeo, la quale
potrebbe rappresentare la controparte della Diade per Senocrate (per quanto riguarda
soprattutto la sua attivitd ‘moltiplicatrice’), e il suo influsso negativo sul mondo sensibile
(specialmente sulla dimensione sublunare), cfr., ad esempio, BRISSON 2014.

3 Ma non I'identificazione: il Sole non ¢ una manifestazione della potenza ordinatrice
della Monade; similmente, come si vedra, 'Anima del Mondo risiede nella Luna, ma
entrambe non possono assolutamente essere la stessa entita.

39 Cfr. BOYANCE 1948, pp. 227-31; DILLON 2003, pp. 103-7. Cfr. anche BALTES 1999,
pp. 219-20.



171

muovere se stesso*’; ’Anima del Mondo gioca un ruolo fondamentale nel
permettere alle idee-numeri di proiettarsi sulla materia per generare cosi
il cosmo sensibile come insieme di specie (composte a loro volta dagli enti
individuali); essa funge quindi da anello di raccordo tra il piano noetico
e quello sensibile*.. Se I'identificazione dell’Anima del Mondo con la dea
Dike/Atena ¢é corretta, Senocrate la ritenne una divinita fondamentale per
la sua rilettura in senso cosmologico della teologia tradizionale: Dike, in
quanto figlia di Zeus, assiste infatti il padre nel mantenimento del suo
regno di giustizia tra gli altri déi e gli uomini*; I'’Anima, in qualita di fi-
gura mediatrice per antonomasia, non puo che essere connessa sia con
il mondo celeste, ordinato, caratterizzato dai moti circolari uniformi, e
divino, sia con il mondo sensibile e disordinato, che contribuisce a or-
dinare®. L’Anima del Mondo/Dike/Atena, se considerata primariamente
nel suo aspetto razionale mentre indulge nell’esercizio della razionalita
(del pensiero e del moto circolare che ¢ tipico di tale attivita intellettiva),
va certamente annoverata come entita connessa a quella zona del mondo
fisico dove operano e si muovono (e quindi pensano) le entita migliori.
Senocrate avrebbe forse potuto associare uno dei cerchi di bronzo - e al-
lora uno di quelli pill interni, vicini al centro dello scudo/alle altre parti
del mondo sensibile - all’ Anima del Mondo/Dike/Atena per sottolineare
la profonda affinita della natura razionale di questa entita con i viventi
razionali e divini del mondo celeste e, contemporaneamente, per ribadire
la sua funzione di entitd mediatrice con i livelli inferiori, attivitd simile a
quella svolta dalla Luna, dove — del resto — I’ Anima del Mondo forse ri-
siederebbe. Con questo non intendo sostenere che per Senocrate I’Anima
del Mondo possedesse una natura assolutamente inferiore rispetto alle al-
tre entita divine accostate ai rimanenti cerchi concentrici dello scudo (ad

4 Cfr. 165-187 IP (85-107 IP?) = 60 H.

# Cfr.118IP (39 IP?) =68 H; 190 IP (110 IP?) = 63 H; 192-194 IP (113-115 IP?) = 64 H.
Per la natura e il ruolo dell’Anima del Mondo in Senocrate seguo DILLON 2003, pp. 103-7.

+ Questa immagine emerge esemplarmente dal poema Le opere e i giorni di Esiodo (Op.
256-262): Dike ¢ affiancata dai demoni nell'importante compito di garantire che le leggi di
Zeus siano rispettate dagli déi (Esiodo afferma infatti che ¢ venerata e onorata dalle altre
divinita olimpiche) e soprattutto dagli uomini. Per questo ruolo di Dike e dei demoni in
Esiodo cfr. CASELLA 2018, pp. 413-6, 424-35. Per la sovrapposizione tra Dike e Atena nel
ruolo di assistenti di Zeus cfr. DILLON 2003, pp. 105-6.

+ Come si e detto, secondo la tradizione platonica a partire dal Timeo I’Anima del

Mondo ¢ dotata di pensiero e di razionalita in quanto possiede moti circolari uniformi.



172

esempio uno degli astri): piuttosto, Senocrate segnalava simbolicamente,
in questo modo, il ruolo di collante svolto dall’Anima del Mondo, di anel-
lo intermediario tra regni differenti, cosi come la sua - possibile - stretta
connessione con il mondo lunare*.

Occorre notare che nel libro X della Repubblica, nel famoso racconto sul
destino ultraterreno delle anime, il personaggio di Er descrive la divisione
del cosmo in fusaioli, che sono in totale otto (R. 616d1-617bs). Tali fusa-
ioli sono un’immagine del cosmo, e ognuno di loro rappresenta un piane-
ta: in ordine, la sfera delle stelle fisse, poi Saturno, Giove, Marte, Mercurio,
Venere, il Sole e la Luna®. Il numero di otto déi ammessi da Senocrate, da
identificare con gli astri, coincide allora con la distinzione del cosmo in
fusaioli proposta nel libro X della Repubblica: si tratterebbe degli dei visi-
bili nella volta del cielo, ai quali Senocrate aggiunge due non direttamente
osservabili (al massimo, la loro esistenza ¢ da ammettere in accordo con

# Per questa suggestione cfr. DILLON 1996, p. 26; NI MHEALLAIGH 2020, pp. 94-
6. Ipotizzare la residenza del’Anima del Mondo nella Luna - ma ovviamente non
Iidentificazione tra le due — permette di giustificare I'assenza di un quarto aspetto di Zeus
(della Monade), oltre allo Zeus sommo (la Monade in sé), lo Zeus mediano/Apollo (la
potenza della Monade che infonde ordine al mondo celeste) e lo Zeus liminare (la potenza
della Monade che tenta, per quanto & possibile, di trasmettere ordine nella parte piu
disordinata del cosmo sensibile): non vi ¢ uno Zeus tipico dell’aria perché questa regione
¢ presieduta primariamente da sua figlia Dike/Atena, che assiste sempre il padre, e da un
altro ordine di entita, i demoni, altre figure intermediarie per antonomasia (che farebbero
allora da gradino medio nella scala di enti sovraumani, dagli olimpici ai titanici, passando
appunto per i demonici).

4 Per la struttura generale del cosmo come appare in questo passo del libro X della
Repubblica cfr. SCHILS 1993; per I'associazione tra le sfere del fuso e i corpi celesti cfr., ad
esempio, FRANCO REPELLINI 2007, p. 384-91; per le possibili concezioni astronomiche
presupposte da Platone cfr. KALFAS 1996. Nel Timeo, la disposizione dei pianeti combacia
con quella descritta nella Repubblica (Ti. 38d1-d6): 1a Luna, il Sole, Venere e infine Mercurio
orbitano - in questo ordine ascendente — sopra la Terra. Il personaggio di Timeo afferma
di non volersi dilungare nella descrizione della posizione occupata dai restanti astri, ossia
da Marte, Giove e Saturno (Ti. 38d6-e3): le informazioni mancanti possono allora essere
integrate con i passi della Repubblica menzionati in precedenza. Come osserva DICKS
1970, p. 25, Marte, Giove e Saturno possono essere classificati come pianeti ‘superiori’ per
via della loro distanza angolare dal Sole, mentre Mercurio e Venere come ‘inferiori’: da
qui, allora, la volonta di Timeo di fermarsi a descrivere i pianeti pit facilmente osservabili

dalla Terra e ritenuti, di conseguenza, i pit1 vicini.



173

il pensiero razionale), vale a dire lo Zeus mediano/Apollo, il capo della
schiera celeste degli déi, e Dike/Atena, la figlia di Zeus e la sua aiutante nel
mantenimento dell’ordine del cosmo*. In questo modo, il mondo divino
era accostato al numero dieci, sinonimo di perfezione secondo la tradizio-
ne pitagorica a cui Senocrate era particolarmente legato*. Dato che il cielo
delle stelle fisse rappresenta la sfera pil esterna e la Luna l'ottavo cerchio
secondo la descrizione dei fusaioli del libro X, sarebbe allora plausibile
ammettere che il cerchio piu esterno dello scudo di Agamennone rappre-
senti lo Zeus mediano, nel caso in cui non si accolga la figura di Apollo
come l'entita egemone del mondo celeste (Apollo andrebbe accostato a
un cerchio vicino a quello del Sole); il cerchio pili interno, il decimo, rap-
presenterebbe invece la dea Dike/Atena (connessa alla Luna e, in questo
modo, strettamente legata anche alla dimensione sublunare)+.

Gli dei sommi sono quindi secondo un possibile ordine: lo Zeus media-
no/la potenza ordinatrice della Monade (che ¢ un intelletto, espressione
della razionalita) in seno al mondo celeste come capo degli déi olimpici*;
la sfera delle stelle fisse, che nei sistemi astronomici antichi rappresenta il

4 Nel Timeo, Platone distingue gli dei visibili, ossia gli astri, e gli dei invisibili (o che
si manifestano quando vogliono), ossia le divinita della tradizione greca (Ti. 40d3-41d6).
Platone parla con ironia di queste ultime; Senocrate, invece, puo avere elevato alcune di
esse al rango di entitd fondamentali alla luce dell’esegesi allegorica della religione greca
che sembra aver compiuto e della conseguente identificazione tra déi personali e forze
cosmiche (le proprieta degli elementi) o principi ontologici (la Monade, I’Anima, etc.).

47 Per I'importanza del pitagorismo per Senocrate cfr., ad esempio, DILLON 2014, pp.
254-57.

# Secondo la disposizione suggerita, ’Anima del Mondo finisce per essere ricondotta
all'ultimo dei cerchi concentrici, a meta tra quello della Luna nel suo aspetto di
divinita razionale e tra i venti umboni di stagno bianchi disposti circolarmente, che
rappresenterebbero le caratteristiche inferiori della Luna come si dira: 'Anima risulta
quindi perfettamente inserita tra i due aspetti della Luna, coerentemente con la possibilita
di ammettere che essa risieda proprio in questo corpo celeste.

4 Perla Monade come intelletto cfr. 213 IP (133 IP*) = 15 H. Si potrebbe anche eliminare
lipotesi di uno Zeus mediano o di Apollo, e ammettere che lo Zeus sommo, la povég di
213 IP/133 IP* = 15 H, non ¢ la Monade considerata in sé ma la potenza della Monade
quando si manifesta all'interno del mondo celeste (cfr. ISNARDI PARENTE 1979, pp. 119-
21), contrapposta allo Zeus pill basso che ¢ la forza ordinatrice della Monade quando &
proiettata all'interno del mondo sublunare; non vi & uno Zeus nel mondo lunare perché

Dike/Atena, ossia ’Anima del Mondo, fa qui le sue veci.



limite visibile degli astri; i cinque pianeti (se si ammette che Senocrate se-
gui la divisione del libro X della Repubblica, la successione esatta prevede
Saturno, Giove, Marte, Mercurio, Venere) con le loro orbite circolari; an-
cora, il Sole con il cerchio che esso traccia muovendosi attorno alla Terra
(eventualmente preceduto da Apollo, se si esclude I'esistenza dello Zeus
mediano), e la Luna con la traiettoria circolare che ¢ solita seguire; infine,
Dike/Atena/I’Anima del Mondo, la quale assiste la manifestazione dello
Zeus sommo nel mondo sensibile (ossia lo Zeus mediano/Apollo) nell’in-
fondere un ordine al cosmo, € anch’essa non direttamente osservabile alla
stregua del padre, ed € capace di muoversi circolarmente (di esercitare il
pensiero razionale)°.

5 L’introduzione di due déi non visibili nella regione celeste al fine di raggiungere il
numero di dieci divinita, sinonimo di perfezione secondo la tradizione pitagorica, sarebbe
simile all’'operazione condotta dal pitagorico Filolao di Crotone, che postulo la presenza
di un’Antiterra — non direttamente osservabile — pur di ammettere I'esistenza di dieci
corpi celesti (DK44A16; 17; 58B4). Sulla teoria cosmologica di Filolao cfr., ad esempio,
HUFFMAN 1993, pp. 240-61. BALTES 1999, pp. 218-22 suggerisce che Senocrate ammise
dodici ‘sotto-livelli’ del cosmo: il mondo intellegibile e dunque incorporeo delle idee-
numeri, ossia il regno della Monade; poi la sfera delle stelle fisse; ancora, i restanti sette
pianeti da Saturno alla Luna, che coincidono con il mondo olimpico propriamente detto;
infine, la sfera tripartita dell’aria, dell’acqua e della terra (che riprende le tre forze divine
chiamate Ade, Poseidone, Demetra), ossia il mondo sublunare. Tra Saturno e la Luna - il
mondo celeste e olimpico - sono localizzati i dodici déi olimpici della tradizione greca,
echeggiati da Platone ad esempio nel Fedro (Phdr. 246e4-248a4): Zeus, Ares, Afrodite,
Hermes, Apollo, Artemide, Ade, Poseidone, Demetra, da ricondurre ai corpi celesti, anche
a pill contemporaneamente, e infine Atena, Estia ed Era, di difficile identificazione (le
prime due sarebbero forse connesse con I’Anima del Mondo e con la dimensione delle
idee numeri, lasciando Era come divinita legata a Saturno). Cio confligge in parte con la
proposta di scorgere dieci entita nel mondo divino e celeste (la regione del fuoco, associata
all’Olimpo), come ho proposto in base alla possibile esegesi del fr. 160 IP (80 IP?) = 55 H.
A mio avviso, per la particolare valenza - simbolica - di alcuni numeri Senocrate potrebbe
essersi dimostrato pill fedele alle sue tendenze pitagoreggianti (con la suprema importanza
del numero dieci come sinonimo di perfezione) che all’esempio del Fedro di Platone o
della tradizione greca (peraltro fluida nel nome delle esatte divinita olimpiche canoniche),
soprattutto se ¢ corretto ipotizzare, come ho suggerito in precedenza, che la struttura
del cosmo descritto nel libro X della Repubblica, direttamente osservabile dalle anime
nell’aldila e divisa in otto fusaioli, rappresentava per Senocrate il punto di riferimento

principale per il suo mondo celeste degli astri-deéi (invece che i passi sulla geografia



4. La Luna, le sue fasi e i venti umboni bianchi di stagno

Per quanto riguarda la possibilita di associare il cerchio intermedio del-
lo scudo, tracciato virtualmente dalla composizione formata dai venti um-
boni di stagno bianchi, alla Luna ¢ possibile considerare una testimonian-
za che menziona fugacemente la connessione che, secondo Senocrate,
vige tra il numero nove e la Lunas": tale testimonianza precisa che il nove
genera se stesso e rappresenta il limite prima del quale i numeri progre-
discono sotto 'insegna della molteplicita e della mancanza di definizione.
Una possibile esegesi potrebbe essere la seguente: i numeri si sommano
e si moltiplicano fino al numero nove, costituendo in questo modo un
insieme indefinito che si genera da sé, ossia per giustapposizione delle sue
parti; per poter raggiungere la pienezza e una maggiore definizione, oc-
corre addizionare un’unita al nove in modo da ottenere dieci, sinonimo di
perfezione secondo la tradizione pitagorica alla quale Senocrate si dimo-
stra legato; allo stesso modo, la Luna necessita di un periodo di nove unita
per giungere dalla totale oscurita alla quasi pienezza durante le sue diverse
fasi e, poi, dell’aggiunta di un’unita per arrivare al plenilunio’*. A mio av-
viso, ne consegue allora che la Luna ha bisogno di un ulteriore periodo di
dieci unita per ritornare completamente oscura, prima che il ciclo delle
fasi lunari riprenda nuovamente nello stesso modo. Secondo questa pecu-
liare concezione di Senocrate, le fasi della Luna sarebbero venti in totales:.

Ritengo pertanto che i venti umboni di stagno bianchi, collocati a meta
tra i dieci cerchi di bronzo piu esterni e il cerchio centrale piti grande,

ultraterrena e le schiere divine del Fedro), che andava allora integrato con I'aggiunta di due
entita per raggiungere il numero dieci (al fine di dimostrarsi, cosi, rispettoso dei canoni
pitagorici circa la valenza di questo numero).

st 163 IP (83 IP?) = 58 H.

52 Cfr. HEINZE 1892, pp. 70-1, nota 3.

53 Secondo DORRIE 1967, col. 1524, il numero nove & invece genericamente un sinonimo
di un numero molto alto, e serve a segnalare 'aumento progressivo della molteplicita
all'interno del mondo sensibile che si raggiunge arrivando appunto a considerare la Luna:
tutto questo pero costringe ad affermare che il numero dieci va associato a cio che segue
spazialmente la Luna, ossia il mondo sublunare e la Terra; il numero dieci finisce cosi
per rappresentare il culmine della molteplicita e quindi della negativita, contraddicendo
la sensibilita pitagorica di Senocrate (stando alla quale il dieci rappresenta un numero dai
valori positivi). Secondo BALTES 1999, p. 216, il numero nove si riferisce alla posizione che

occupa la Luna quale nona divinita tra le dodici dell’Olimpo.



176

costituivano, secondo I'esegesi allegorica di Senocrate, un rimando sia alla
Luna come entita mediana tra le due regioni piti estreme del cosmo (quel-
la del fuoco e quella dell’acqua-terra) sia alle sue molteplici fasi. Il numero
degli umboni ¢ perfettamente coerente con la testimonianza considerata
in precedenza, ossia che per Senocrate la Luna necessita di dieci — generi-
che - unita per poter raggiungere il plenilunio e, specularmente, di dieci
unita per tornare totalmente oscura, ripetendo incessantemente questo
ciclo, echeggiato dalla disposizione circolare che i venti umboni assumo-
no nello scudo.

Come si ¢ detto nel momento di analizzare la possibile esegesi allegorica
dei dieci cerchi di bronzo, la Luna puo essere ammessa nel novero delle
divinita se si considera il suo aspetto di ente razionale, dotato di moto
circolare e di una parte di fuoco all’'interno del suo corpo, vale a dire di en-
tita propriamente divina; questo aspetto della Luna puo essere colto dagli
uomini attraverso 'esercizio della ragione, che permette di comprendere
la natura regolare e razionale dei corpi celesti (le loro orbite perfettamente
circolari e uniformi). Se si considera la Luna nel suo aspetto di entita vici-
na al mondo sublunare, con una parte di terra all’interno del suo corpo, e
di entita conoscibile anche tramite i sensi, allora si deve ammettere la sua
contemporanea presenza anche in quella zona del cosmo che rappresen-
ta il confine tra la regione aerea e quella sublunare’*. Il cerchio dei venti
umboni di stagno ¢ allora I'orbita circolare della Luna quando & percepita
dai sensi e non ¢ colta dalla ragione: in questo caso, la Luna appare agli
uomini come un corpo bianco con venti possibili aspetti (le sue varie fasi)

54+ Occorre notare che secondo Senocrate i corpi celesti appartengono a quel genere di
«essenza» (ovoia) che & «opinabile» (Sofactr), vale a dire che & conoscibile attraverso una
facolta che coinvolge contemporaneamente i sensi (la vista) e il pensiero (I'astronomia),
stando alla testimonianza di Sesto Empirico (83 IP/2 IP> = 5 H). Un astro appare come un
corpo dotato di forma, colore, luce, cambiamento di posizione se & studiato tramite i sensi;
si rivela invece come una divinita dotata di un’orbita perfettamente circolare e uniforme,
ossia di razionalita, se ¢ studiato con il pensiero. Da qui la legittimita di assegnare la Luna
virtualmente a due regioni del cosmo sensibile, dato che piu di tutti i corpi celesti essa
si presta a entita scindibile nei due aspetti divino-razionale e corporeo-sensibile (per via
della sua natura mista, media e intermediaria per antonomasia). Come osserva Platone (R.
529¢6-530b4), le rivoluzioni dei corpi celesti e le connessioni tra i vari astri sono conoscibili
solo attraverso la ragione, e non attraverso la vista, che al massimo permette di scorgere
«decorazioni» (mowkilpata) sulla volta celeste, vale a dire le costellazioni e le posizioni dei

pianeti o anche - aggiungo - le diverse forme della Luna nelle sue fasi.



177

che si muove circolarmente attorno alla terra. Questo sdoppiamento della
Luna sarebbe legittimato dalle caratteristiche mediane della Luna stessa, la
quale collega due regioni fisiche, ¢ formata da aria (I'elemento intermedio
per antonomasia secondo la fisica platonica), ha un corpo costituito in
parte da quegli elementi che prevalgono nelle regioni fisiche che la circon-
dano (il fuoco e la terra) ed &, nondimeno, divina: tutto dipende dal punto
di vista con il quale si guarda alla Luna, se con la ragione (che impone
di focalizzare Iattenzione sulla sua natura divina, razionale, in possesso
di moto circolare, quindi come entita propria del mondo celeste) o con
i sensi (che restituiscono primariamente la natura della Luna come un
corpo lucente nella notte, soggetto a varie fasi e vicino alla parte pill bassa
del mondo sensibile, ossia la regione terrestre).

5. La Terra, il mondo sublunare, i demoni cattivi, il cerchio piu interno
scurissimo e le figure terribili

Sel'ipotesi secondo la quale I'ideale divisione dello scudo di Agamenno-
ne in tre parti raffigura la tripartizione fisica del cosmo sensibile ¢ corretta,
I'inevitabile conclusione ¢ che il cerchio scurissimo centrale rappresenta
la Terra e, genericamente, il mondo sublunare. Cio risulta coerente con
i principali sistemi astronomici dell’Antichita - e soprattutto con quelli
discussi in Accademia, che posizionavano la Terra al centro del cosmo -
nonché con la particolare cosmologia di Senocrate, che descrive la regione
sublunare come una sfera liminare per via della densita e della pesantezza
dei suoi elementi egemoni (che la spingono, in altre parole, a occupare
spazialmente la sfera pili bassa)s.

55 Perla Terra al centro del cosmo e immobile dai Presocratici (con la notevole eccezione
dei Pitagorici a partire dal sec. V a.C., che posero un fuoco centrale) a Platone (cfr. Phd.
108e5), con gli altri corpi celesti che le ruotano attorno, si rimanda a DICKs 1970, pp. 39-
150. Eudosso di Cnido, per qualche tempo visitatore dell’Accademia di Platone, codifico
un modello del cosmo a numerose sfere omocentriche (che spiegano i diversi movimenti
dei corpi celesti), il cui punto centrale condiviso ¢ la Terra immobile: cfr. GREGORY 2003.
Eraclide Pontico, anch’egli visitatore dell’Accademia di Platone per un periodo, ammise
forse il movimento della Terra, ma non esplicitamente teorie eliocentriche: cfr. Topp -
BOWEN 2009. La tradizione astronomica a cui Senocrate poteva attingere, specialmente
quella di ambiente accademico, doveva dunque legittimarlo nel posizionare la Terra al

centro del cosmo con gli altri corpi celesti che percorrono orbite circolari attorno a essa.



178

Potrebbe darsi che Senocrate fu spinto a scegliere lo scudo di Agamen-
none come simbolo del cosmo anche per via della presenza della Gorgo-
ne, di Deimos e di Phobos proprio al centro dello scudo: cio gli avrebbe
permesso di rinviare efficacemente alla concezione del mondo sublunare
come regione fisica in cui prevalgono i mali. Le entita dipinte sullo scudo
sono infatti figure che evocano certamente una dimensione spaventosa e
terribile, tanto la Gorgone quanto i figli di Ares: dal punto di vista della
funzione dello scudo di Agamennone, queste effigi servivano a fiaccare il
morale degli avversari che si trovavano a combattere con il re acheo, grazie
al volto della Gorgone, e a propiziare un esito favorevole della battaglia vol-
gendo in rotta in nemici, grazie a Deimos («Panico») e Phobos («Fuga»),
nonché a scongiurare le proprie paure (con una valenza apotropaica)’’;
dal punto di vista dell’allegoresi di Senocrate, la loro immagine era un
simbolo della costante presenza di mali sulla Terra. Secondo la tradizione
platonica, il mondo sublunare ¢ - all'interno dell'intero cosmo sensibile —
il regno della pitt completa molteplicita e mutevolezza, dove gli elementi si
trasformano incessantemente I'uno nell’altro, caratteristiche che rinviano
necessariamente alla deficienza ontologica di questa dimensione: secon-
do Senocrate, qui domina maggiormente la potenza moltiplicatrice della
Diade, e la forza ordinatrice Monade si manifesta solo nella forma dello
Zeus inferiore o Dioniso, affine non alla natura divina olimpica ma alla
natura divina titanica; in questo modo, I'affievolirsi dell’ordine e della ra-
zionalita in questo livello del cosmo sensibile ¢ efficacemente sottolineata.
In aggiunta, il colore esatto del cerchio centrale, «blu scuro» (kvavog), ¢ il
colore dello Stige e della palude Stigia secondo Platone (Phd. 113b6-c2):
anche alla luce di cio, Senocrate doveva sentirsi legittimato a selezionare
lo scudo di Agamennone come allegoria del suo cosmo, proprio perché
il cerchio centrale € di un blu ancora pil scuro rispetto a quello associato
dal maestro allo Stige e alla palude infernale, il luogo per antonomasia di
dolori; il colore contribuiva ulteriormente a rinviare alla condizione nega-
tiva del mondo sublunare.

Le raffigurazioni della Gorgone, di Deimos e di Phobos potevano pero
rinviare nel contempo alla concezione di Senocrate secondo la quale nel
mondo sublunare vivono e agiscono demoni malvagi. Un ruolo impor-
tante nel sistema filosofico di Senocrate ¢ giocato infatti dai demoni: nel
solco di alcuni passi dei dialoghi di Platone e principalmente del Simpo-
sio (Smp. 202d13-e1), nonché recuperando motivi della tradizione greca,

56 Per le possibili interpretazioni del valore delle effigi della Gorgone cfr. HOWE 1954.



179

Senocrate attribui ai demoni qualita e ruoli mediani e intermediari tra
gli dei e gli uomini. Senocrate forni una vera e propria fisiologia dei de-
moni: essi sono composti da un’anima, distinta — analogamente a quella
umana - nelle due parti razionale e irrazionale, e da un corpo; per questo
motivo, i demoni presentano una natura affine alla dimensione divina,
tramite la razionalita presente nella loro anima e le facolta connesse, e
una natura affine alla dimensione umana, tramite la sfera irrazionale, la
sua conseguente connessione con il corpo e la suscettibilita alle passioni®”.
Ne consegue che esistono due ordini di demoni: da un lato i demoni buo-
ni, nei quali prevale maggiormente I'aspetto razionale che consente loro
sia di tenere a freno le pulsioni peggiori sia di impiegare le loro capacita
superiori per il bene del cosmo e degli uomini; dall’altro lato i demoni
cattivi, nei quali prendono il controllo passioni che spingono queste entita
a compiere azioni malvagie e dannose, soprattutto per gli uomini. E pro-
babile che i demoni cattivi siano i demoni che agiscono principalmente
nel mondo sublunares®: Senocrate connette infatti i demoni con la regione
dell’aria, ma ammette esistenza di un ordine inferiore di demoni che si
aggira prevalentemente nella zona cosmica ancora pitl bassa*. La condi-
zione di male che appartiene naturalmente al regno fisico dell’acqua-terra
viene dunque aggravata dalla presenza e dalle azioni di demoni malevoli:
la Gorgone e i due figli di Ares, Deimos e Phobos, dipinti al centro dello
scudo non sarebbero altro che raffigurazioni allegoriche di questa condi-
zione generalizzata di male del mondo sublunare e della costante sogge-
zione della Terra e degli uomini ai demoni cattivi.

57 Cfr. 222-230 IP (142-148 IP?) = 23-25 H.

58 Gli brooéAnvot Saipoveg di cui parla Aezio (213 IP/133 IP> = 15 H).

% T demoni che rivestono un ruolo cosmico non vanno identificati con quei demoni che
coincidono con le anime disincarnate, in quanto i primi possiedono un corpo: maggiori
dettagli in ISNARDI PARENTE 1982, pp. 415-8. Per i demoni malvagi in Senocrate cfr.
ScHIBLI 1993. Maggiori dettagli sulla natura dei demoni in Senocrate, entita mediane
e intermediarie, legate alla regione lunare e aerea, con funzioni cosmiche e teologiche
(contribuire a ridurre lo iato tra mondo divino e umano) e addirittura con qualita analoghe
a figure geometriche (volte a sottolineare la compenetrazione tra cosmologia, teologia e
matematica), caratteristiche che influenzarono le dottrine di Plutarco sulla demonologia,

cfr. TIMOTIN 2012, pp. 93-9.



180

6. Conclusioni

Alla luce di quanto considerato, ritengo che la lettura allegorica in senso
cosmologico dello scudo di Agamennone presupponesse necessariamente
un rinvio 1:1 tra gli elementi dello scudo e la struttura precisa del cosmo,
cosi che fu proprio lo scudo di Agamennone, e non altri oggetti descritti
nell'Iliade, a essere selezionato come immagine perfetta del cosmo secon-
do l'autore menzionato dalla glossa.

Piui che tracciare un semplice collegamento tra la forma sferica dello scu-
do e quella circolare del cosmo, risulta maggiormente plausibile riscontra-
re un’analogia tra la tripartizione di questo oggetto come emerge gia dai
versi omerici e una teoria del cosmo che prevede una sua suddivisione in
tre regioni: per questo motivo, Senocrate resta un candidato valido per
identificare quell’autore che ritenne lo scudo di Agamennone un simbolo
della natura del cosmo, in accordo con la prima lezione del testo greco
proposta per il frammento 55 Heinze (160 Isnardi Parente), e non solo
ed esclusivamente Cratete di Mallo. Del resto, Senocrate da prova di voler
integrare e assimilare la tradizione religiosa e mitica greca nel suo sistema
filosofico (ad esempio con I'associazione tra dei olimpici o titanici e astri,
forze cosmiche, livelli di proiezione del potere dei principi primi nel co-
smo sensibile), il quale e spesso articolato in triadi, siano esse ontologiche
(Monade, Anima del Mondo, Diade), epistemologiche (Episteme, Doxa,
Aisthesis), teologiche (viventi divini, demonici, mortali), oppure, come si
e cercato di mostrare, cosmologiche (mondo celeste, lunare, sublunare).

Potrebbe darsi dunque che Senocrate seleziono lo scudo di Agamen-
none come supporto simbolico e allegorico per la sua teoria cosmologica
proprio perché I'immagine dello scudo combaciava perfettamente - al-
meno, per come si & tentato di ricostruire — con la struttura del cosmo:
Senocrate era quindi stato certamente mosso primariamente da fini ‘di-
dattici’, nonché dalla volonta di assimilare la tradizione teologica e, piti in
generale, religiosa greca alla luce della sua peculiare filosofia, imperniata
sulla rilevanza delle triadi, dell’ordine fisico assunto dalle macroregioni
del cosmo, e infine di alcuni numeri (il dieci in prevalenza) secondo la
filosofia pitagorica, di cui Senocrate era un fervente ammiratore.

Naturalmente, in mancanza di altre testimonianze pili precise o fram-
menti piu estesi, risulta difficile, se non impossibile, ricostruire i motivi
esatti che spinsero Senocrate a selezionare lo scudo di Agamennone come
immagine del cosmo oltre all'esigenza esegetica, allegorica e didattico-
espositiva. Tuttavia, si puo avanzare I'ipotesi secondo la quale questa par-
ticolare esegesi avesse permesso a Senocrate di rinviare forse anche alla



181

necessita di instaurare una stretta compenetrazione tra il macrocosmo e il
microcosmo umano. Gli uomini sono infatti composti, analogamente al
cosmo, da una parte superiore e divina (il mondo celeste nel caso del co-
smo; 'anima razionale nel caso degli uomini), e da una inferiore e piu di-
sordinata (il mondo sublunare per il cosmos; il corpo e la sfera irrazionale
dell'anima per gli uomini), costantemente in comunicazione: si potrebbe
allora affermare, sulla base di quanto mostrato nel corso del presente lavo-
ro, che per Senocrate cosi come la parte peggiore del cosmo non puo esse-
re eliminata ma al massimo controllata e raccordata alla sua parte superio-
re al fine di garantire unita e ordine all'insieme, allo stesso modo 'uomo
non puo eliminare la sua parte inferiore e peggiore ma scendere a patti
con essa e armonizzarla al resto dell'insieme ‘uomo’, vale a dire temperar-
la attraverso la ragione. Ne consegue allora che lo scudo di Agamennone,
e non altri equipaggiamenti descritti nei poemi omerici, si prestava con-
temporaneamente sia a un’allegoria cosmologica che permetteva a Seno-
crate di illustrare schematicamente la struttura del cosmo secondo le sue
concezioni, sia di sottolineare come esistesse una replica proprio di questa
struttura nel mondo umano (in questo caso, in uno scudo imbracciato ed
esibito da un uomo): in questo modo, poteva risultare efficace e persuasiva
non soltanto la sua personale concezione cosmologica (I'esistenza di un
ordine perfetto che unisce armonicamente gli elementi superiori e inferio-
ri del cosmo, richiamato dai motivi dello scudo), ma anche la sua peculia-
re teoria etica che trovava nell’analogia con la disposizione del cosmo una
norma di comportamento umana (imitare e replicare 'armonia tra parti
diverse per restituire un insieme ordinato e perfetto, cosi come il re degli
Achei si arma di uno scudo che mima l'ottima struttura del macrocosmo).
Lo scudo di Agamennone permetteva quindi a Senocrate di richiamare le
sue varie dottrine, non ulteriormente trasmesse dalle scarne testimonian-
ze riguardo alla rilevanza filosofica che lo scudo rivestiva per Senocrate®.

s Qccorre notare che, contrariamente al suo maestro Platone, Senocrate non respinse la
possibilita di dedicare una certa cura alla sfera corporea e materiale in vista dell’ottenimento
della felicita. Potrebbe darsi che Senocrate fosse stato legittimato a proporre questa peculiare
tesi morale dalla convinzione che l'assetto preferibile per qualcosa € la comunicazione e
lintegrazione tra elementi diversi, invece che la soppressione del peggiore dei due, proprio
perché questo meccanismo regola la nascita di ogni cosa: si pensi infatti all'interazione tra
i principi Monade (superiore) e Diade (inferiore) e non alla distruzione della seconda a
opera del primo; alla giustapposizione e al raccordo tra sfera celeste e mondo sublunare

come elementi costitutivi del cosmo tutto; al continuo contatto tra deéi e uomini (grazie



182

Inserendosi in una linea esegetica della tradizione religiosa greca e ome-
rica che, da Teagene di Reggio al Papiro di Derveni e da qui fino agli Stoi-
ci, accosta déi a concezioni naturalistiche-cosmologiche, si puo pero after-
mare con maggiore sicurezza che Senocrate si avvalse dell’allegoria come
strumento per illustrare efficacemente la struttura del cosmo, trovando
nello scudo di Agamennone la perfetta replica delle tre regioni fisiche in
cui ¢ diviso il mondo sensibile.

Bibliografia

BALTES 1999: M. BALTES, Zur Theologie des Xenocrates, in Dianoémata. Kleine
Schriften zu Platon und zum Platonismus, hrsg. von M. Baltes, A. Huffmeier,
M.-L. Lakmann und M. Vorwerk, Stuttgart-Leipzig 1999, pp. 191-222.

BoyAaNCE 1948: P. BoYANCE, Xénocrate et les Orphiques, <REA», 50, 1948, pp.
218-31.

BRISSON 2014: L. Br1ssoN, Whence Comes Evil in Plato, in Die Wurzel allen Ubels.
Vorstellungen tiber die Herkunft des Bosen und Schlechten in der Philosophie und
Religion des 1.-4. Jahrhunderts, hrsg. von F. Jourdan und R. Hirsch-Luipold,
Tiibingen 2014, pp. 21-40.

BROGGIATO 2006: M. BROGGIATO, Cratete di Mallo. I frammenti, Roma 2006.

CASELLA 2018: F. CASELLA, La demonologia di Esiodo e il suo rapporto con la
giustizia divina ne Le opere e i giorni, «Athenaeum», 106, 2018, pp. 405-38.

Dicks 1970: D.R. Dicks, Early Greek Astronomy to Aristotle, Ithaca-New York
1970.

DILLON 1996: J. DILLON, The Middle Platonists. 8o B.C. to A.D. 220, Ithaca-New
York 1996.

DILLON 2003: J. DILLON, The Heirs of Plato. A Study of the Old Academy, Oxford
2003.

ai demoni) che regola provvidenzialmente il mondo dei secondi; e dunque, aggiungo,
alla contemporanea necessitd di affinare la dimensione divina e razionale dell’'uomo
(la coltivazione delle virtli e della conoscenza) e di curarsi della dimensione corporea e
materiale (possedere beni esterni e soddisfare — ma non nella forma del vizio - le esigenze
del corpo); in questo modo, gli uomini finiscono per agire replicando la stessa disposizione
del macrocosmo di cui sono parte e che li ha generati. Per 'ammissibilita di una cura della
sfera corporea e materiale come garanzia della perfetta felicita umana in Senocrate cfr. 232
IP (150 IP?) = 77 H; 233 IP (151 IP?) = 78 H. Per l'etica di Senocrate cfr. DILLON 2003, pp.
136-50.



183

DILLON 2014: J. DILLON, Pythagoreanism in the Academic Tradition: The Early
Academy to Numenius, in A History of Pythagoreanism, ed. by C.A. Huffman,
Cambridge 2014, pp. 250-73.

DORRIE 1967: H. DORRIE, s.v. Xenokrates, in RE, IX A.2, 1967, coll. 1511-28.

ERBSE 1974: H. ERBSE, Scholia Graeca in Homeri Iliadem (Scholia Vetera) III:
Scholia ad Libros K-Z Continens, Berlin 1974.

FrANCO REPELLINI 2007: F. FRANCO REPELLINI, Il fuso e la Necessitd, in Platone.
La Repubblica, VII, a cura di M. Vegetti, Napoli 2007, pp. 367-97.

GREGORY 2003: A. GREGORY, Eudoxus, Callippus and the Astronomy of the
Timaeus, «BICS», 78, 2003, pp. 5-28.

HARDIE 1985: P.R. HARDIE, Imago Mundi: Cosmological and Ideological Aspects
of the Shield of Achilles, «<JHS», 105, 1985, pp. 11-31.

HEINZE 1892: R. HEINZE, Xenokrates. Darstellung der Lehre und Sammlung der
Fragmente, Leipzig 1892.

Howe 1954: T.P. Howg, The Origin and Function of the Gorgon-Head, «AJA»,
58, 1954, pp. 209-21.

HurFMAN 1993: C.A. HUFEMAN, Philolaus of Croton. Pythagorean and Presocratic,
Cambridge 1993.

ISNARDI PARENTE 1979: M. ISNARDI PARENTE, Studi sull’Accademia platonica
antica, Firenze 1979.

ISNARDI PARENTE 1982: M. ISNARDI PARENTE, Senocrate-Ermodoro. Frammenti,
Napoli 1982.

IsSNARDI PARENTE 1995: M. ISNARDI PARENTE, Supplementum Academicum: per
Vintegrazione e la revisione di Speusippo, Frammenti, e Senocrate-Ermodoro,
Frammenti, «La Scuola di Platone» I e III (collezione diretta da M. Gigante), ed.
trad. commento a cura di M. Isnardi Parente, Napoli (Bibliopolis), 1980 e 1982,
«Atti della Accademia Nazionale dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e
filologiche», 392, 1995, pp. 249-311.

ISNARDI PARENTE - DORANDI 2012: M. ISNARDI PARENTE, Senocrate e Ermodoro.
Testimonianze e frammenti, ed. rivista e aggiornata a cura di T. Dorandi, Pisa
2012.

KaLras 1996: V. Kavrras, Plato’s “Real Astronomy” and the Myth of Er,
«Elenchos», 17, 1996, pp. 5-20.

KarasMANIS 2014: V. KaARASMANIS, Plato’s Timaeus 31b4-32¢4: Why Do We
Need Two Bonds between Fire and Earth?, «Philosophical Inquiry», 38, 2014,
pp. 61-8.

KRAMER 1964: H.J. KRAMER, Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen
zur Geschichte des Platonismus zwischen Plato und Plotin, Amsterdam 1964.
METTE 1936: H.J. METTE, Sphairopoiia. Untersuchungen zur Kosmologie des

Krates von Pergamon, Miinchen 1936.



184

MONRO - ALLEN 1963: D.B. MoNRO, T.W. ALLEN, Homeri Opera, I, Oxford 1963.

Ni MHEALLAIGH 2020: K. Nf MHEALLAIGH, The Moon in the Greek and Roman
Imagination: Myth, Literature, Science and Philosophy, Cambridge 2020.

PENDER 2000: E.E. PENDER, Plato’s Moving Logos, «<PCPhS», 45, 2000, pp. 75-
107.

PORTER 1992: J.I. PORTER, Hermeneutic Lines and Circles: Aristarchus and Crates
on the Exegesis of Homer, in Homer’s Ancient Readers. The Hermeneutics of
Greek Epic’s Earliest Exegesis, ed. by R. Lamberton and J].J. Keaney, Princeton
1992, pp. 67-114.

REINHARDT 1926: K.R. REINHARDT, Kosmos und Sympathie. Neue Untersuchungen
tiber Poseidonios, Miinchen 1926.

RENEHAN 1980: R. RENEHAN, On the Greek Concept of Incorporeality and
Immateriality, «<GRBS», 21, 1980, pp. 105-38.

ScHIBLI 1993: H.S. ScHIBLL, Xenokrates’ Daemons and the Irrational Soul, «CQ»,
43,1993, pp. 143-67.

ScHILs 1993: G. ScHILS, Plato’s Myth of Er: The Light and the Spindle, «<AC», 62,
1993, pp. 101-14.

STALLBAUM 2010: J.G. STALLBAUM, Eustathii Commentarii ad Homeri Iliadem,
III, Cambridge 2010 [Leipzig 1829].

THIEL 2006: D. THIEL, Die Philosophie des Xenokrates im Kontext der Alten
Akademie, Miinchen-Leipzig 2006.

TIMOTIN 2012: A. TIMOTIN, La démonologie platonicienne. Histoire de la notion
de daimon de Platon aux derniers Néoplatoniciens, Leiden-Boston 2012.

Topp - BOWEN 2009: R.B. Topp, A.C. BOWEN, Heraclides on the Rotation of the
Earth: Texts, Contexts and Continuities, in Heraclides of Pontus. Discussion, ed.
by W.W. Fortenbaugh and E. Pender, London-New York 2009, pp. 155-84.

VAN RIEL 2016: G. VAN RIEL, Plato’s Gods, London-New York 2016.



	Prime pagine
	Casella
	finito



