
Il cosmo di Senocrate e lo scudo di 
Agamennone: una rivalutazione del frammento 
55 Heinze/160 Isnardi Parente 
Federico Casella

1.  Il frammento 55 Heinze (160 Isnardi Parente)

Nel frammento 55 della raccolta dei frammenti di Senocrate di R. Hein-
ze, corrispondente al frammento 160 dell’edizione di M. Isnardi Parente, 
viene riportata una glossa a margine del verso 40 del libro XI dell’Iliade: 
l’accurata descrizione dello scudo di Agamennone presente nel poema 
coincide, stando allo scolio, con la struttura del cosmo secondo Senocra-
te. I versi dell’Iliade in cui è inserito quello in esame sono i seguenti (Il. 
11.32-40)1:

prese dunque il suo scudo che ben copre, lavorato con arte, con cui si corre alla lotta,
bello, intorno al quale c’erano dieci cerchi di bronzo,
e c’erano poi venti umboni di stagno
bianchi, e nel mezzo uno di blu scurissimo.
A questo faceva da corona una Gorgone truce
con lo sguardo terribile, da un lato, e dall’altro vi erano Paura (Deimos) e Fuga (Phobos).
Da esso pendeva una cinghia d’argento; e intorno a essa
si avvolgeva un serpente blu scuro, che aveva tre
teste che volgevano in direzioni diverse, e che spuntavano da un solo collo.

La prima problematica che emerge dal frammento concerne il suo 
stesso contenuto: dopo l’inclusione nella raccolta di Heinze, la lezione 

1  Ἂν δ᾽ ἕλετ᾽ ἀμφιβρότην πολυδαίδαλον ἀσπίδα θοῦριν / καλήν, ἣν πέρι μὲν κύκλοι 
δέκα χάλκεοι ἦσαν, / ἐν δέ οἱ ὀμφαλοὶ ἦσαν ἐείκοσι κασσιτέροιο / λευκοί, ἐν δὲ μέσοισιν 
ἔην μέλανος κυάνοιο. / Tῇ δ᾽ ἐπὶ μὲν Γοργὼ βλοσυρῶπις ἐστεφάνωτο / δεινὸν δερκομένη, 
περὶ δὲ Δεῖμός τε Φόβος τε. / Tῆς δ’ ἐξ ἀργύρεος τελαμὼν ἦν· αὐτὰρ ἐπ’ αὐτοῦ / κυάνεος 
ἐλέλικτο δράκων, κεφαλαὶ δὲ οἱ ἦσαν / τρεῖς ἀμφιστρεφέες, ἑνὸς αὐχένος ἐκπεφυυῖαι. Per 
l’edizione del testo greco seguo Monro - Allen 1963. Tutte le traduzioni dirette dal greco, 
ove non diversamente specificato, sono mie.



156  Federico Casella

Ξενοκράτης venne corretta con ὁ Κράτης2; il commento secondo il quale 
lo scudo di Agamennone rappresenta il cosmo rinvierebbe allora forse a 
Cratete di Mallo, noto critico testuale dei poemi omerici nonché fautore 
di letture allegoriche degli stessi.

Secondo alcuni studiosi, Cratete di Mallo era semplicemente interessato 
a ogni forma sferica menzionata nei poemi omerici al fine di rinviare alla 
sua generica teoria della sfericità del cosmo e della Terra: di conseguenza, 
ogni verso che riportava oggetti sferici si prestava potenzialmente a una 
glossa che ricordava tutte le volte al lettore che per Cratete sia l’oggetto 
in questione sia il cosmo erano circolari; non vi è quindi una teoria più 
approfondita in base alla quale è possibile istituire un paragone 1:1 tra gli 
elementi dello scudo (o di qualsiasi altro oggetto descritto nei poemi) e la 
struttura del cosmo, soprattutto perché nel retroterra culturale di Cratete 
non sembra esserci nulla, ad esempio, di apprezzabilmente stoico da cui 
attingere teorie più complesse3. Non si comprende allora come Cratete di 
Mallo, rinomato nell’Antichità per essere stato un autorevole critico te-
stuale dei poemi omerici (ὁ κριτικός e ὁ Ὁμηρικός, vale a dire l’interprete 
di Omero per antonomasia), abbia proposto un’interpretazione allegorica 
dei poemi – parallela al suo lavoro da filologo – piuttosto banale: il conte-
nuto dell’allegoria doveva essere dunque più articolato4.

2  La lezione Ξενοκράτης si trova in Heinze 1892, p. 180. La correzione fu proposta 
da Reinhardt 1926, p. 320, nota 2, e lo scolio venne poi incluso con la lezione ὁ Κράτης 
nella raccolta delle glosse ai poemi omerici di Erbse 1974, p. 132. Isnardi Parente 1982, 
pp. 115, 222 mantenne l’attribuzione a Senocrate nella sua raccolta di testimonianze e 
frammenti; la stessa Isnardi Parente 1995, nei commenti di revisione, addenda, e risposta 
alle obiezioni mosse alle sue raccolte su Speusippo e Senocrate, non ritratta la possibilità 
che lo scolio stesse facendo riferimento a Senocrate. Anche nella riedizione dei frammenti 
raccolti da M. Isnardi Parente curata da T. Dorandi questo frammento (che corrisponde al 
frammento 80 della riedizione – Isnardi Parente - Dorandi 2012, pp. 143, 293) viene 
mantenuto e ricondotto a Senocrate. D’ora in avanti, abbrevierò i frammenti di Senocrate 
nella seguente formula: numero identificativo del frammento e sigla H per la raccolta di 
Heinze, IP per quella di Isnardi Parente, IP2 per la riedizione dei frammenti di Isnardi 
Parente a cura di Dorandi.

3  Per questi giudizi sull’approccio di Cratete cfr. Porter 1992, pp. 85-94.
4  Ogni oggetto circolare descritto nei poemi omerici presenta notevoli differenze 

(soprattutto tra gli scudi, per esempio di Agamennone e di Achille): non si capisce 
quindi quale sia il candidato migliore a figurare come effige perfetta del cosmo; si è di 
conseguenza costretti ad ammettere un generico interesse di Cratete per ogni oggetto 



157  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

Altri studiosi hanno tentato di superare questo giudizio, suggerendo 
che Cratete fosse invece perfettamente inserito nel contesto culturale del-
la sua epoca e che fosse dunque imbevuto di filosofia stoica5. Tuttavia, 
nella possibile esegesi allegorica dello scudo di Agamennone da parte di 
Cratete andrebbe ravvisata, più che una base stoica, un’altra concezione: 
tutto quanto riportato da Eustazio di Tessalonica a proposito di alcune 
interpretazioni in senso cosmologico dei versi dell’Iliade in esame. Secon-
do alcuni studiosi, Eustazio attribuisce proprio a Cratete (anche se in re-
altà la formula è «οἱ περὶ τὸν Κράτητα») la concezione secondo la quale 
lo scudo rappresenta un’immagine del cosmo, e fornisce poi un’allegoria 
che andrebbe ricondotta sempre a Cratete, sebbene Eustazio si riferisca in 
generale agli «allegoristi» (οἱ Ἀλληγορηταί): stando a questo sommario, 
i dieci cerchi di bronzo sono i circoli celesti, vale a dire i cinque paralleli 
(l’artico, il tropico d’estate, l’equatore, il tropico d’inverno e l’antartico), 
i due coluri (dei solstizi e degli equinozi) che si intersecano e i due coluri 
(la Via Lattea e lo zodiaco) obliqui, e, infine, l’orizzonte; i venti umboni 
bianchi sono genericamente stelle. Eustazio prosegue con l’allegoria della 
Gorgone, di Deimos e di Phobos suggerita dagli «antichi» (οἱ παλαιοί), en-
tità che non hanno valenze eminentemente cosmologiche6. Questi cerchi 
sarebbero allora una ripresa delle sfere concentriche del sistema di Eudos-
so di Cnido, al quale viene aggiunto l’orizzonte7.

Non tutti gli studiosi concordano sul fatto che Eustazio stesse esponen-
do l’esatta ricostruzione del solo Cratete di Mallo: potrebbe infatti darsi 
che egli abbia menzionato genericamente Cratete come l’autore che as-
sociò lo scudo di Agamennone a una rappresentazione del cosmo, e che 
poi avesse riassunto un’esegesi in senso cosmologico di questo oggetto 
proposta da altri autori, appunto da altri Ἀλληγορηταί, da altri παλαιοί. 
Se Eustazio stava effettivamente fornendo una rassegna di concezioni che 
non andavano attribuite alla stessa figura, ossia esclusivamente a Cratete 
di Mallo, allora le sue parole testimoniavano la presenza di diverse lettu-
re cosmologiche dello scudo di Agamennone, di varie allegorie dei versi 

sferico e, da qui, l’appiattimento di ogni singolo oggetto (ignorando le proprie specificità) a 
semplice immagine del cosmo; piuttosto, ciascun oggetto avrebbe efficacemente illustrato 
per Cratete una caratteristica del cosmo (la presenza di regioni fisiche precise, dei quattro 
elementi della tradizione naturalistica, etc.).

5  Così Broggiato 2006, pp. xv-xvii. 
6  Per il testo di Eustazio in esame mi baso sull’edizione di Stallbaum 2010, pp. 5-6.
7  Così Hardie 1985, pp. 15-6, 22-3, seguendo Mette 1936, pp. 34-6.



158  Federico Casella

32-40 dell’Iliade, e dunque l’esistenza di interessi di lettura convergenti 
da parte di interpreti diversi8. Semplicemente, la consonanza tra il fram-
mento 55 Heinze (160 Isnardi Parente) corretto (cioè non con la lezione 
«Senocrate» ma «Cratete») e le parole di Eustazio sta nel ricondurre a Cra-
tete il fatto che lo scudo costituisce una raffigurazione del cosmo: l’esatta 
ricostruzione riportata in seguito da Eustazio farebbe riferimento ad altri 
personaggi.

Ciò lascia allora aperta la possibilità che Eustazio non avesse preso in 
considerazione, all’interno della sua opera, l’informazione che si appren-
de dallo scolio nella sua forma originale (ossia la lezione non emendata 
Ξενοκράτης), e che avesse attribuito a Cratete l’associazione tra il cosmo 
e lo scudo perché Cratete di Mallo rappresentava per lui una figura certa-
mente più familiare tra i vari commentatori e allegoristi dei poemi ome-
rici (forse inclusi nel proseguimento del suo sommario con le formule οἱ 
Ἀλληγορηταί e οἱ παλαιοί). In altre parole, non ritengo che la possibilità 
di correggere la lezione Ξενοκράτης con ὁ Κράτης sulla base delle parole 
di Eustazio debba imporre che l’unico interprete allegorizzante dello scu-
do di Agamennone fosse stato Cratete ed escludere contemporaneamente 
che Senocrate si fosse interessato al potenziale simbolico di questo ogget-
to9: del resto, dato che Cratete di Mallo era famoso come uno degli inter-
preti dei poemi omerici per antonomasia (come si è detto, ὁ κριτικός e ὁ 
Ὁμηρικός), la mano dello scolio non si sarebbe confusa con Senocrate se 
non avesse avuto una qualche informazione in merito, sebbene generica 
e priva ormai dell’esatta opera di riferimento nella sua interezza; ritengo 
quindi che «Senocrate» possa valere come lectio difficilior nella lezione 
originale dello scolio (per come è riportato quale frammento 55 Hein-
ze/160 Isnardi Parente), senza per questo eliminare o riscrivere le parole 
di Eustazio.

Se è lecito ipotizzare che Cratete sia debitore degli Stoici per la tendenza 
a fornire allegorie in senso cosmologico non solo a partire da alcuni versi 
omerici ma anche dalle etimologie dei nomi di divinità o eroi10, può essere 

8  Per esempio della grammatica e allegorista Demò. Per maggiori dettagli sul dibattito 
in merito cfr. Broggiato 2006, pp. 158-64.

9  Eustazio non afferma che per «ὁ Κράτης» lo scudo è immagine del cosmo, ma per «οἱ 
περὶ τὸν Κράτητα». 

10  Cfr. Broggiato 2006, pp. lx-lxv, la quale ammette che riguardo all’impiego delle 
etimologie Cratete si avvicina più alla scuola filologica alessandrina che a quella stoica, 
anche se è innegabile un retroterra stoico in vari assunti di Cratete.



159  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

altrettanto corretto ipotizzare che questa tendenza si sia originata tra gli 
Stoici per impulso iniziale di Senocrate, come eredità dell’Accademia pla-
tonica nell’ellenismo, tanto più se si considera che Senocrate dimostra sia 
di voler integrare la tradizione religiosa e mitica greca nel suo sistema fi-
losofico sia di essere interessato all’etimologia come ulteriore elemento di 
spiegazione dei cardini del suo pensiero11: può quindi darsi che Senocrate 
abbia proposto una sommaria lettura allegorica dello scudo di Agamen-
none alla luce delle sue teorie cosmologiche e che il contenuto di questa 
esegesi non fosse più disponibile nella sua interezza, se non l’informazione 
generica stando alla quale egli ritenne questo scudo una rappresentazione 
del cosmo, notizia riportata poi in una glossa all’Iliade; anche Cratete di 
Mallo si interessò allo scudo, ed è a questa figura che guardava invece in 
prevalenza Eustazio, accanto, forse, ad altri allegoristi, il cui contenuto 
dell’allegoria gli era maggiormente fruibile e la cui attività era esclusiva-
mente associata alla critica dei poemi omerici.

Ritengo, allora, che la strada dell’attribuzione a Senocrate dell’informa-
zione presente nello scolio non emendato possa essere ancora percorribi-
le, anche perché, come cercherò di mostrare, sembra che si possa tracciare 
un paragone coerente – fino a un rapporto 1:1 – tra le teorie cosmologiche 
di Senocrate e gli elementi dello scudo12. La problematica principale con-
siste quindi nell’individuare le varie corrispondenze.

2.  La tripartizione fisica del cosmo sensibile

È opportuno focalizzare brevemente l’attenzione sulla tripartizione fisi-
ca del cosmo sensibile secondo Senocrate: una testimonianza di Plutarco 
riferisce la – possibile – posizione di Senocrate con maggiori dettagli. In 

11  Cfr. Isnardi Parente 1982, p. 378. Per l’importanza di certe etimologie in Senocrate 
cfr. Dillon 2003, pp. 101, 105, 146, nota 162.

12  Broggiato 2006, p. 157, nota 91 osserva che sia Heinze sia Isnardi Parente cadono 
in errore pensando che ciò che costituisce l’immagine del cosmo secondo Senocrate è il 
serpente a tre teste, elemento impiegato dai due studiosi per attribuire proprio a Senocrate 
l’associazione cosmo-scudo, dato che Senocrate tende a introdurre triadi nel suo sistema 
filosofico; tuttavia, stando al testo dello scolio l’immagine del cosmo non è il serpente a 
tre teste ma genericamente lo scudo intero, e ciò è un ulteriore elemento per respingere 
la lezione Ξενοκράτης. In realtà, a mio avviso lo stesso scudo può essere chiaramente 
suddiviso in tre parti, tripartizione che avrebbe allora catturato l’attenzione di Senocrate.



160  Federico Casella

ciascuna delle tre zone in cui il cosmo sensibile va suddiviso prevale un 
elemento: innanzitutto, vi è il mondo celeste o sovralunare, al quale ap-
partengono il Sole, gli altri astri e i pianeti, composti da «fuoco» (πῦρ) e 
dalla «prima densità» (τὸ πρώτον πυκνόν); vi è poi la «Luna» (σελήνη), 
formata dall’unione tra «l’aria che le è propria» (ὁ ἴδιος ἀήρ) e la «seconda 
densità» (τὸ δεύτερον πυκνόν); e infine il mondo sublunare, dove risiede 
la Terra, che è il risultato della commistione tra «acqua» (ὕδωρ) e la «terza 
densità» (τὸ τρίτον πυκνόν)13. Significativa è l’ammissione della «densità» 
(πυκνόν) e dei suoi differenti livelli di gradazione come elemento che con-
tribuisce alla formazione di tre distinti piani del cosmo fisico: Senocrate 
potrebbe essersi basato sul valore musicale che il termine πυκνόν assume, 
riferito a precisi rapporti tra gli intervalli del tetracordo14. L’esigenza di 
Senocrate è certamente quella di presentare, così, una progressiva gra-
dazione nella composizione dei tre livelli del cosmo sensibile, dal meno 
denso al più compatto, escludendo ‘salti’ qualitativi improvvisi: il fuoco 
rappresenta infatti – secondo le teorie fisiche dei Presocratici e anche di 
Platone – l’elemento più puro, dato che è il più rarefatto e sottile; la ter-
ra occupa lo scalino più basso poiché è considerevolmente più pesante e 
densa del fuoco. Nel caso di Senocrate, la terra rappresenta l’esito della re-
lazione tra l’acqua – che è più leggera della terra e più pesante del fuoco – e 
la terza densità: la terra sarebbe quindi forse una sorta di ‘sub-elemento’ 
dell’acqua15. Infine, vi è l’aria come elemento intermedio tra la completa 
rarefazione del fuoco e la maggiore compattezza dell’acqua e della terra.

Il modello del sistema a tre regni del cosmo sensibile ha sullo sfondo, 
molto probabilmente, alcuni passi del Timeo dove Platone illustra la ge-
nerazione dei quattro elementi e il motivo per il quale furono prodotti 
dal Demiurgo. Inizialmente, questa entità generò il fuoco e la terra come 
‘condizioni della corporeità’, poiché entrambi forniscono, rispettiva-
mente, visibilità e solidità16; il Demiurgo produsse poi l’aria e l’acqua in 

13  161 IP (81 IP2) = 56 H. Riguardo alla composizione della Terra, alcuni manoscritti 
aggiungono anche l’aria, mentre altri il fuoco, rompendo così la simmetria del sistema di 
Senocrate: è probabile che siano interpolazioni di qualche copista. Cfr. Dillon 2003, p. 
126, nota 106.

14  Cfr. ibid., pp. 127-8.
15  Per questa possibilità cfr. ibid., p. 127: «earth, it would seem, being taken as merely 

the ultimate density of water, instead of an element in its own right».
16  Si tratta delle caratteristiche per antonomasia della corporeità e della materialità già a 

partire dalla tradizione greca arcaica: cfr. Renehan 1980.



161  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

qualità di elementi di natura intermedia per instaurare una proporzione. 
Egli evitava, in tal modo, che all’interno del corpo del cosmo convivessero 
due elementi (il fuoco e la terra) totalmente opposti tra loro: ciò garantiva 
allora la perfezione del cosmo sensibile, da intendere per Platone come 
sinonimo di «insieme» (ὅλον – Ti. 32d1) le cui parti differenti sono ar-
monicamente accostate l’una all’altra, per la precisione grazie a una gra-
dazione a scalare che porta dalle caratteristiche di un estremo, il fuoco, a 
quelle dell’altro estremo, la terra, attraverso gli attributi mediani dell’aria e 
dell’acqua (Ti. 31b4-32c4)17. Senocrate poteva sentirsi legittimato nel sud-
dividere il cosmo in tre regni sulla base di questi passi del Timeo: egli po-
trebbe aver proiettato i rapporti qualitativi tra gli elementi della fisica del 
Timeo anche sul piano quantitativo; in altre parole, la descrizione fornita 
da Platone circa le differenze che separano gradualmente le caratteristiche 
del fuoco, dell’aria, dell’acqua e della terra è stata recepita e trasformata 
da Senocrate nella descrizione di tre regni in cui è possibile suddividere il 
cosmo sensibile, che si alternano secondo un preciso ordine. All’interno 
di una macroregione prevale un elemento con le qualità sue proprie, e 
vivono gli enti particolari il cui corpo è formato soprattutto dall’elemento 
egemone del rispettivo regno. Questi regni occupano uno spazio, una por-
zione fisica del cosmo, posizionandosi armonicamente a scalare a seconda 
della loro densità: è così che la regione del fuoco con gli astri e il Sole e in 
generale le divinità somme (il cui corpo è formato da fuoco) costituisce la 
sfera più alta; la regione dell’aria con la Luna e – come si dirà – i demoni 
(viventi con corpi composti in prevalenza da aria) rappresenta il piano 
intermedio; infine, la regione dell’acqua e della terra – che è una sorta di 
sub-elemento della prima – con il resto dei viventi si colloca nel livello 
più basso. A mio avviso, la scala qualitativa descritta da Platone nel Timeo 
(con l’ordine fuoco, aria, acqua e terra a seconda della loro densità) ha, per 
Senocrate, una proiezione sul piano fisico (con la formazione di regioni 
l’una spazialmente sopra l’altra secondo una disposizione univoca, armo-
nica e a scalare, che rispetta dunque una precisa proporzione)18.

Contribuisce a sottolineare l’esistenza di una proporzione graduale tra 

17  Per un’analisi più approfondita di questo passo cfr. Karasmanis 2014.
18  In altre parole, intendo affermare che, per quanto riguarda le macroregioni del 

cosmo, ossia i tre diversi regni al cui interno prevale uno degli elementi, Senocrate stia 
presentando una concezione che ammette una disposizione armonica e a scalare, una sorta 
di giustapposizione di una regione sopra l’altra, e non una fusione o una compenetrazione 
vera e propria basata sulla mescolanza tra gli elementi di queste tre macroregioni.



162  Federico Casella

le regioni fisiche la presenza dell’elemento generico πυκνόν e dei suoi tre 
livelli di densità, i quali vengono combinati solo e soltanto con un ele-
mento preciso in maniera simmetrica – possiamo inferire – con il grado 
di densità che l’elemento in sé (fuoco, aria, acqua-terra) possiede stando 
alla tradizione naturalistica: il fuoco, il più rarefatto, entra infatti in rap-
porto con la prima forma di densità mentre l’acqua, considerevolmente 
più pesante, si fonde con il terzo e ultimo grado di densità originando la 
terra; bisogna cioè ipotizzare che i tre livelli di densità siano a loro volta 
progressivamente più compatti19.

Per Senocrate, il vincolo che unisce, a livello fisico, tutto quanto è allora 
innanzitutto il πυκνόν, elemento comune a tutte le zone cosmiche sebbe-
ne con alcune differenze nel grado della sua densità, a seconda ovviamente 
della regione considerata; vi è poi il ruolo della regione dell’aria, vale a dire 
l’esistenza di un elemento e, per esteso, di una zona che presenta qualità 
intermedie tra la rarefazione del fuoco e della sua sfera e la pesantezza 
dell’acqua-terra e del suo regno, con, in aggiunta, un livello mediano tra i 
tre differenti tipi di πυκνόν, vale a dire il secondo grado di densità, a metà 
tra il primo (e meno denso) e il terzo (e più compatto). L’aria e la sua re-
gione occupano uno spazio mediano tra la sfera celeste e del fuoco, da un 
lato, e quella inferiore dell’acqua e della terra, dall’altro: la regione aerea 
mantiene così in piedi una struttura armonica, permettendo di considera-
re il cosmo come una scala proporzionale senza ‘stonature fisiche’, e cioè 
con passaggi da un elemento e da una regione completamente rarefatti a 
un elemento e a una sfera totalmente densi.

Per quanto riguarda la composizione della Luna, occorre notare che – 
stando alla testimonianza di Plutarco – essa è formata non tanto da aria in 
senso generico ma dall’«aria che le è propria» (ὁ ἴδιος ἀήρ)20. Con questa 
espressione, Senocrate sembra sottolineare forse l’esistenza di un genere 
di aria particolare, presente nel corpo della sola Luna e distinta dall’ele-

19  Ritengo che ulteriori fonti di legittimazione per la tripartizione fisica del cosmo 
sensibile di Senocrate possano essere i passi 55d6-56c7 del Timeo, dove Platone ribadisce 
la maggiore leggerezza del fuoco e la maggiore compattezza della terra, accanto alle 
caratteristiche intermedie di aria e acqua, e la tendenza di questi elementi a riunirsi in 
masse compatte; i passi 58a4-c4, dove egli menziona il continuo movimento degli elementi, 
soprattutto verso regioni specifiche, e la loro diffusione nel cosmo così da escludere il 
vuoto; e, infine, i passi 62c8-663e7, dove egli dichiara che il cosmo è sferico e che certi 
elementi tendono a occupare il suo centro mentre altri le sue estremità. 

20  Il riferimento è sempre al frammento 161 IP (81 IP2) = 56 H.



163  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

mento aria: potrebbe darsi che egli stesse facendo riferimento all’«etere» 
(αἰθήρ) non come a un elemento in sé – quindi un quinto elemento alla 
pari dei tradizionali fuoco, aria, acqua e terra – ma come alla parte più 
pura dell’aria secondo la fisica pre-aristotelica e, soprattutto, secondo le 
parole del maestro Platone (Ti. 58d2-3)21. In effetti, nel resto della testimo-
nianza in esame Plutarco afferma che la Luna presenta «etere in profondi-
tà» (τῷ αἰθέρι [...] ἀνακεκραμένην διὰ βάθους) secondo le teorie di «altri» 
(ἄλλοι), a cui egli accosta poi Senocrate: dato che la Luna, come è possibile 
inferire, rappresenta il vivente (dotato di un corpo) più importante che 
risiede all’interno della regione aerea (o, in altre parole, del mondo luna-
re), è perfettamente coerente ritenere che essa sia costituita dalla parte più 
nobile e pura dell’aria, a differenza ad esempio degli altri viventi di questa 
sfera, i demoni, che sarebbero quindi composti in prevalenza dalla forma 
di aria più comune (e ‘opaca’, meno lucente e cristallina – caratteristica 
che cela allora la loro presenza, che li rende invisibili)22. L’aria che le è 
propria (o l’etere) non è il solo e unico elemento che costituisce il corpo 
della Luna: se il resto della testimonianza di Plutarco si riferisce tanto agli 
«altri» quanto, contemporaneamente, a Senocrate, essa è composta anche 
da una mescolanza tra «l’astro» (ἄστρον) e «la terra» (γῆ). Se ciò riflette 
la dottrina di Senocrate, allora la Luna possiede un elemento certamente 
egemone, la sua aria, accanto a parti di altri elementi di viventi diversi, per 
la precisione di quelli che si collocano sopra e sotto la Luna: essa ha un 
elemento materiale tipico degli astri (e dunque il fuoco) accanto alla terra. 
Per questo motivo, la Luna presenta una natura non semplice né priva di 
composizione (τὴν φύσιν οὐχ ἁπλῆν οὐδ’ ἄμικτον): contribuiscono alla 
sua conformazione corporea più elementi.

A mio parere, ciò rende maggiormente coerente la tripartizione del co-
smo di Senocrate e rafforza la sua volontà di presentarlo come un insieme 
perfettamente armonizzato e coeso: la Luna, che occupa una posizione 
intermedia, funge da ‘collante’ e da ‘raccordo’ tra il mondo celeste e quello 
sublunare non solo grazie alle caratteristiche degli elementi da cui è mag-
giormente formata, ossia dall’aria (per antonomasia un elemento media-
tore secondo la fisica platonica) e dal secondo grado di densità, ma anche 
perché presenta al suo interno parti – sebbene, è necessario inferire, in 
proporzione minore – degli elementi tipici delle regioni cosmiche che la 
attorniano, ossia il fuoco e l’acqua-terra. In questo modo, non esiste uno 

21  Cfr. Isnardi Parente 1982, p. 379.
22  Della natura dei demoni si dirà nei prossimi paragrafi.



164  Federico Casella

stacco così netto tra un regno e un altro, ma una graduale diminuzione 
del primo elemento (il fuoco, che si colloca più in alto) accanto a un gra-
duale aumento dell’elemento più pesante (la terra o, secondo la fisica di 
Senocrate, il sub-elemento dell’acqua, che tende a posizionarsi nel limite 
più basso): questi processi di diminuzione del fuoco e di aumento della 
terra avvengono progressivamente all’interno della sola regione aerea e, in 
particolare, nella Luna, il cui corpo è un commistione tra aria (l’elemen-
to egemone) e soltanto in misura minore fuoco e terra. Tutto ciò spiega 
perfettamente altre parole di Plutarco23: nel caso in cui la Luna e l’aria 
che la attornia fossero eliminate, verrebbe immediatamente meno l’unità 
e la comunità del cosmo sensibile. Se anche in questo caso Plutarco ha in 
mente le teorie e la figura di Senocrate24, allora il motivo della dissoluzione 
dell’integrità del cosmo dipende proprio dalla rottura della proporzione 
fisica delle tre regioni, che pretende un preciso ordine a scalare e si basa 
sulla natura intermedia e mista (tra tre elementi) della sola Luna come 
anello fondamentale tra i due estremi fuoco e terra, tra l’elemento mag-
giormente rarefatto e l’elemento assolutamente denso, tra il mondo sovra-
lunare (igneo) e il mondo sublunare (acqueo-terrestre)25.

La natura mediana e il ruolo intermediario della Luna – ruolo da esten-
dere allora anche genericamente alla regione fisica di cui è parte – sono 
ribaditi da un’ulteriore informazione: la Luna è dotata di una simmetria 
equilibrata fra peso e leggerezza (ἅμα δ’ ἰσόρροπον ἔχειν τὴν πρὸς τὸ βαρὺ 

23  Dal suo De def. orac 13.416C7-E7.
24  Così Dillon 2003, p. 129. In effetti, in De def. orac 13.416C7-E7 Plutarco afferma 

che la Luna è chiamata spesso «una stella simile alla terra» (ἄστρον γεῶδες) e, insieme, 
«una terra celeste» (ὀλυμπίος γῆ): questo dettaglio riprenderebbe allora la commistione tra 
astro (fuoco) e terra di cui si parla nel frammento 161 IP (81 IP2) = 56 H, informazione che 
Plutarco ascrive a non meglio precisati «altri» e forse anche a Senocrate.

25  Come suggerisce ní Mheallaigh 2020, pp. 91-100, la Luna riveste il ruolo di 
«archetypal junction» nel sistema cosmologico di Senocrate. A mio avviso, questa 
funzione viene esercitata prima di tutto a livello corporeo e materiale, per il fatto che il 
corpo della sola Luna presenta un elemento intermediario per antonomasia, l’aria, e parti 
più circoscritte degli elementi delle regioni che la circondano: la Luna e, per metonimia, 
il mondo lunare/la regione dell’aria fungono così da collante fisico tra i tre regni del 
cosmo sensibile. Questa dimensione è la sfera intermediaria per eccellenza anche perché, 
come si vedrà, in essa risiedono forse l’Anima del Mondo, che collega il piano noetico a 
quello sensibile, e sicuramente i demoni, che mettono in comunicazione gli dèi e i singoli 
uomini.



165  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

συμμετρίαν τῆς κουφότητος)26. Questo dettaglio, sempre se Plutarco stia 
facendo riferimento a Senocrate, potrebbe precisare le caratteristiche del 
secondo grado di densità che, mescolato all’aria che le è propria, forma il 
corpo della Luna, e confermerebbe ulteriormente l’ipotesi secondo la qua-
le le tre densità sono distinte a seconda del loro grado di concentrazione e 
pesantezza, dalla più leggera alla più compatta: il secondo πυκνόν rappre-
senta un livello medio perché è sia leggero (ma non come la prima densità, 
strettamente correlata all’elemento più rarefatto, il fuoco) sia pesante (ma 
non come la terza densità unita a quell’acqua che dà origine alla terra, 
maggiormente pesanti). Questo particolare πυκνόν contribuisce quindi 
a determinare la natura intermedia della Luna in aggiunta alla compre-
senza di aria (elemento a metà tra il fuoco e la particolare acqua-terra di 
Senocrate) e di parti minime di fuoco e di terra. È così che Senocrate può 
ritenere il cosmo armonicamente composto dagli elementi che si muo-
vono verso l’alto e verso il basso (καὶ γὰρ αὐτὸν οὕτω τὸν κόσμον ἐκ τῶν 
ἄνω καὶ τῶν κάτω φύσει φερομένων συνηρμοσμένον): l’armonia è data 
dalla proporzione tra le zone del cosmo che non presentano salti né qua-
litativi né quantitativi. In altre parole, le regioni fisiche che sono contigue 
tra loro non possiedono né caratteristiche generali date dagli elementi in 
esse egemoni né elementi troppo diversi e antitetici (come ad esempio la 
maggiore leggerezza immediatamente seguita dalla più completa pesan-
tezza, oppure il fuoco direttamente contiguo all’acqua-terra) grazie alla 
Luna e alla sua natura mista. Il movimento degli elementi che si dirigono 
verso l’alto e di quelli che tendono verso il basso è possibile grazie a questa 
armonia che fa esistere il cosmo come una totalità tripartita spazialmente, 
che ammette in ordine: all’apice gli astri, il fuoco e la prima densità (i più 
leggeri); nel gradino più basso la Terra, con l’acqua, il sub-elemento terra 
e la terza densità (i più pesanti); e infine la Luna perfettamente in equi-
librio e a metà tra i due estremi perché – è possibile inferire – è in parte 
composta da fuoco e da leggerezza (il primo attributo della seconda den-
sità) e da acqua-terra e da pesantezza (il secondo attributo della seconda 
densità) che la fanno tendere allo stesso tempo verso l’alto e verso il basso; 
contemporaneamente, la Luna è costituita soprattutto da aria e dalla se-
conda forma di πυκνόν, che tendono a collocarsi entrambe in una regione 
mediana. Il movimento degli elementi verso l’alto e verso il basso avviene 
solo perché ai primi è concesso andare verso l’alto e formare una regione 

26  Considero, adesso e successivamente, sempre il frammento 161 IP (81 IP2) = 56 H.



166  Federico Casella

propria e ai secondi compiere l’operazione speculare in virtù di questa 
tripartizione spaziale del cosmo.

Si dispone a questo punto di elementi sufficienti per provare a giustifi-
care il motivo per il quale Senocrate scelse lo scudo di Agamennone come 
simbolo della struttura del cosmo: a mio avviso, Senocrate fu spinto a 
interpretare allegoricamente la descrizione dello scudo di Agamennone 
perché, tra i vari equipaggiamenti degli eroi dell’Iliade, è quello che più si 
prestava alla sua divisione triadica del cosmo sensibile. Ne consegue allora 
che i dieci cerchi di bronzo, vicini all’orlo più esterno, possono rappresen-
tare, secondo il punto di vista di Senocrate, il mondo sovralunare, la sfera 
celeste, la regione del fuoco, dove risiedono i viventi ignei, vale a dire gli 
astri, i pianeti e il Sole; i venti umboni di stagno bianchi, invece, la Luna e 
la regione aerea; infine, il cerchio centrale blu-nero, con la Gorgone, Dei-
mos e Phobos, la sfera dell’acqua-terra, il mondo sublunare.

3.  Gli astri-dèi, lo Zeus mediano/Apollo, Dike/Atena e i dieci cerchi di 
bronzo

Per quanto riguarda la possibilità di accostare i dieci cerchi di bronzo 
alla regione celeste i cui viventi tipici sono gli astri, ritenuti divinità da 
Senocrate nel solco del pensiero del suo maestro Platone (come emerge 
dal Timeo e dalle Leggi), si incontra un’iniziale difficoltà: per Senocrate gli 
astri in quanto dèi non sono dieci ma otto. In una testimonianza di Cle-
mente Alessandrino si legge infatti che i sette pianeti sono considerati da 
Senocrate dèi, accanto alla sfera delle stelle fisse che rappresenta l’ottavo27. 
Ciò trova riscontro in una testimonianza di Cicerone, il quale dichiara di 
apprendere direttamente dall’opera di Senocrate Sulla natura del divino 
che le divinità principali sono otto: cinque di esse sono i pianeti visibili, 
accanto al cielo delle stelle fisse, al Sole e alla Luna28. Aezio precisa che il 
cielo – in qualità di ‘contenitore’ degli astri – e i corpi celesti composti da 
fuoco sono per Senocrate le divinità olimpiche29. Tutte queste informazio-
ni sono perfettamente coerenti, e permettono di affermare che gli dèi, ossia 

27  215 IP (135 IP2) = 17 H. Per questo frammento seguo l’edizione del testo greco di 
Isnardi Parente 1982, pp. 131, 238.

28  263 IP (181 IP2) = 17 H.
29  213 IP (133 IP2) = 15 H. Così anche Tertulliano (218 IP/138 IP2 = 19 H), secondo il 

quale Senocrate distinse gli dèi in due categorie: le divinità olimpiche, collegate con il cielo 



167  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

i viventi della regione celeste, del mondo sovralunare, della zona cosmica 
dove prevale il fuoco, sono sicuramente i cinque pianeti del sistema solare 
noti nell’antichità (Mercurio, Marte, Venere, Giove, Saturno), le numero-
se stelle fisse incastonate nella loro volta, e, infine, il Sole e la Luna (tutti 
accostati alle varie divinità dell’Olimpo). Secondo la tradizione platonica 
a partire dal Timeo, ai corpi celesti è solitamente attribuito un movimento 
circolare, il quale è sinonimo della loro perfezione e del loro possesso di 
razionalità, in altre parole qualità proprie di una natura divina e somma30. 
Di conseguenza, risulta plausibile ammettere che secondo il punto di vista 
di Senocrate i cerchi raffigurati nello scudo rinviano immediatamente a 
questa particolare caratteristica degli astri-dèi, e cioè al loro moto e alle 
loro orbite circolari e razionali; otto di questi cerchi non erano altro che le 
otto divinità ammesse da Senocrate, quelle visibili direttamente nel cielo.

Per il fatto di essere un corpo celeste, una divinità, dunque un ente do-
tato di razionalità e di moto circolare, la Luna va assolutamente ammessa 
nella parte del cosmo migliore, e ancora più precisamente – si può de-
durre – in quell’esatto punto di confine tra il mondo celeste e il mondo 
propriamente lunare, tra la regione del fuoco e dell’aria. La Luna, come 
entità in parte ignea e divina, e la sua orbita circolare e razionale sarebbero 
allora rappresentate adeguatamente da uno degli ultimi cerchi concentrici 
di bronzo raffigurati nello scudo di Agamennone (quelli più interni). Spe-
cularmente – come si dirà – nel suo aspetto di anello di giunzione tra la 
regione aerea e acquea-terrestre, tra mondo lunare e sublunare (nonché 
di vivente il cui corpo è composto anche dalla terra) la Luna può essere 
annoverata virtualmente anche all’interno di un altro versante del cosmo 
sensibile, precisamente in quella parte dove la regione intermedia dell’aria 
si connette con quella liminare dell’acqua-terra. È a questo secondo aspet-
to della Luna che i venti cerchi di stagno alluderebbero. Mancherebbero, 

(e dunque con la regione cosmica del fuoco, con il mondo sovralunare), e gli dèi titanici, 
legati alla terra.

30  Per gli astri come entità divine in Platone, dotate di razionalità e di orbite 
perfettamente ordinate, cfr. Ti. 38c3-39e2; 39e10-40d5; Lg. 820e8-822d1; 966e2-967d1. 
Cfr. anche Crat. 397c4-d7. Per Platone non è chiaro se gli astri vadano identificati con 
gli dèi personali della tradizione greca: in realtà, nel Timeo Platone sembra separare i due 
ordini di divinità; nelle Leggi gli astri sono invece introdotti come le divinità somme. Per 
le varie possibili interpretazioni proposte dagli studiosi circa la natura degli dèi in Platone, 
tra cui gli astri, cfr. Van Riel 2016, pp. 58-64. Per la stretta connessione tra movimento e 
pensiero in Platone – e, da qui, nella tradizione platonica – cfr., ad esempio, Pender 2000.



168  Federico Casella

allora, due divinità per raggiungere la perfetta analogia con i dieci cerchi 
di bronzo descritti nell’Iliade.

Occorre notare che Senocrate ammise altre divinità oltre alle otto men-
zionate dalle testimonianze analizzate in precedenza. Vi sono innanzitut-
to Ade, Poseidone e Demetra, ritenuti da Senocrate «forze divine» (θείαι 
τιναὶ δυνάμεις) presenti all’interno degli elementi, rispettivamente nell’a-
ria, nell’acqua e nella terra31. Di conseguenza, tali dèi – o, meglio, forze 
divine chiamate con i nomi degli dèi tradizionali – non possono essere 
identificati con le due rimanenti divinità connesse alla dimensione cele-
ste, ignea e olimpica32. Vi è però Zeus. Stando ad alcune testimonianze, 
Senocrate distinse la figura di Zeus sicuramente in due aspetti: uno Zeus 
«sommo» (ὕπατος), uno dei tanti attributi del principio primo ordinatore, 
la Monade; e uno Zeus più «basso» (νέατος), che appartiene al mondo 
sublunare33. Si dovrebbe postulare allora l’esistenza di uno Zeus «media-
no» (μέσος), che risiede presso le regioni celesti ed è a capo sia di questo 
mondo sia dei viventi che lo abitano, per rispettare questa sorta di ‘sca-
la’34. A mio avviso, tale divisione potrebbe essere un tentativo, da parte 
di Senocrate, di identificare dal punto di vista teologico i differenti gradi 
di ordine che la Monade è in grado di infondere nel cosmo dal punto di 
vista ontologico e cosmologico. Lo Zeus mediano andrebbe accostato a 
quella divinità egemone all’interno del mondo celeste il cui compito con-
siste nel presiedere gli altri dèi: potrebbe darsi che questo aspetto di Zeus 
rappresenti la potenza ordinatrice della Monade per come si manifesta a 
livello degli enti particolari qualitativamente migliori, e cioè gli astri o gli 
dèi olimpici; non si tratterebbe dunque della Monade in sé, non dello Zeus 

31  213 IP (133 IP2) = 15 H, secondo la lezione proposta, ad esempio, da Heinze 1892, 
p. 165.

32  In questa forma, Ade, Poseidone e Demetra vanno considerati proiezioni degli 
dèi – non quindi le divinità stesse – o, secondo le parole di Baltes 1999, p. 213, 
«Ausstrahlungen».

33  216 IP (136 IP2) = 18 H; 217 IP (137 IP2) = 18 H. Lo Zeus sommo andrebbe identificato 
con la Monade, il padre, il dispari, l’intelletto di cui si parla in 213 IP (133 IP2) = 15 H.

34  Come suggerito da Krämer 1964, p. 37, nota 58; Baltes 1999, pp. 206-12. Gli 
aggettivi usati per definire le varie figure di Zeus sono ὕπατος e νέατος, chiaramente 
derivati dalla scala musicale: ne consegue che deve necessariamente esserci uno Zeus 
mediano, μέσος, per rispettare l’analogia con la musica antica (del resto, la tripartizione 
della potenza di Zeus sarebbe coerente con la tendenza di Senocrate a introdurre triadi nel 
suo sistema filosofico).



169  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

sommo, ma di una proiezione del potere ordinatore (chiamato ora Zeus 
mediano) della Monade in questo livello considerevolmente più ordinato 
e razionale del mondo sensibile. Senocrate considerò questo Zeus, questo 
aspetto della Monade, come mediano proprio perché è a metà tra la pura 
potenza ordinatrice della Monade se considerata in sé e la potenza più cir-
coscritta della Monade quando tale potenza si proietta nel mondo sublu-
nare. Oppure, questo Zeus mediano potrebbe essere in realtà Apollo: in 
quanto figlio di Zeus, Apollo assumerebbe lo stesso ruolo ordinatore del 
padre/della Monade/dell’intelletto, ma solamente all’interno della regione 
celeste e ignea35.

Del resto, ammettere che l’influenza della Monade sia più forte in alcu-
ne zone del cosmo sensibile è l’inevitabile conclusione che si può inferire 
da una testimonianza: la Diade esercita un potere maggiore sulle zone su-
blunari del mondo, che sono infatti più soggette al disordine e al muta-
mento, caratteristiche connesse proprio a questo secondo principio36; è 

35  Dillon 2003, pp. 132-3 respinge la possibilità di ammettere l’esistenza di uno Zeus 
mediano, ma ritiene necessario postulare la presenza di un dio che presiede il mondo 
celeste, Apollo appunto. Occorre notare che lo Zeus sublunare si identifica forse con uno 
dei suoi figli, ossia con Dioniso: ciò legittima allora l’ipotesi di considerare Apollo, un 
figlio di Zeus, come la figura ordinatrice di una determinata regione e, in ultimo, come 
espressione della forza del padre (dello Zeus sommo/della Monade in sé) in questa zona 
fisica del cosmo.

36  La testimonianza in proposito è di Aezio (213 IP/133 IP2 = 15 H), che presenta 
però alcune problematiche interpretative, principalmente l’identificazione tra la Diade 
e l’Anima del Mondo (che costituiscono due livelli ontologici differenti), sicuramente 
dovute a una qualche lacuna nel testo: così Dillon 2003, p. 103. Al contrario, Baltes 
1999 e Thiel 2006, pp. 265-311 accettano il testo greco per come è stato tramandato, 
e ipotizzano che la Diade possa agire alla stregua di Anima del Mondo in questo livello 
cosmologico. Seguendo Isnardi Parente 1982, pp. 405-6, non si dovrebbe ipotizzare che 
i principi primi sono totalmente immanenti nel cosmo (cioè direttamente presenti nel 
mondo sensibile), ma semplicemente che in esso vi sono proiezioni o derivazioni delle 
potenze ordinatrici/moltiplicatrici dei principi (Monade e Diade, ma anche Anima del 
Mondo); queste manifestazioni assumono i nomi degli dèi tradizionali e altri attributi. 
A mio avviso, da ciò ne consegue che il mondo sublunare (la regione fisica del cosmo 
sensibile per antonomasia più soggetta ai mutamenti e composta dagli elementi più pesanti 
e qualitativamente inferiori) è sottoposto maggiormente all’influsso della manifestazione 
della potenza moltiplicatrice della Diade e, parallelamente, alla forza ordinatrice della 
Monade ridimensionata (che assume ora il nome di Dioniso o di Zeus basso).



170  Federico Casella

legittimo parlare allora di uno Zeus liminare e sublunare, forse da identi-
ficare con Dioniso, che presiede una dimensione divina non più olimpica 
ma titanica, al fine di sottolineare la riduzione della potenza ordinatrice 
della Monade in favore di quella moltiplicatrice e disordinata della Diade 
all’interno di questo livello fisico del cosmo sensibile37. Per questo motivo, 
ritengo che una delle due rimanenti divinità che appartengono al mondo 
celeste sia o lo Zeus mediano, per la precisione Zeus nel suo aspetto di re 
degli dèi e dell’Olimpo e, secondo la teologia cosmologica di Senocrate, di 
entità che comanda sugli astri, o Apollo, che assume la stessa caratteristi-
ca del padre, e cioè porsi a capo della schiera dei corpi celesti38: la natura 
ordinata e divina e, dunque, pienamente razionale di questa entità può 
essere rappresentata da uno dei cerchi concentrici presenti nello scudo di 
Agamennone.

Un’altra divinità che Senocrate forse ammise nel suo sistema teologi-
co, dotata di un ruolo cosmologico e ontologico, è Dike/Atena: egli ave-
va probabilmente identificato l’Anima del Mondo con questa divinità39. 
L’Anima viene generata dall’incontro tra la Monade e la Diade, dal quale 
scaturisce il numero che, unito all’identità e alla diversità, produce l’Ani-
ma vera e propria, ossia un numero dotato di movimento e in grado di 

37  Cfr. 218 IP (138 IP2) = 19 H; 219 IP (139 IP2) = 20 H. Per la possibilità di identificare 
questo Zeus liminare con Dioniso, a capo della dimensione titanica, cfr. Dillon 2003, pp. 
133-5. Secondo Baltes 1999, p. 209, i Titani di cui parla Senocrate, con a capo Dioniso, 
vanno identificati con i demoni sublunari. Come osserva Dillon 2003, p. 107, la Monade 
intesa come intelletto possiede un ruolo attivo e provvidenziale nell’ordinamento del 
cosmo, al contrario del Dio primo di Aristotele: ne consegue allora, a mio parere, che 
questa potenza provvidenziale si manifesta in varie forme a seconda del livello fisico 
considerato e con vari nomi volti a sottolineare la maggiore o minore forza ordinatrice 
(lo Zeus mediano/Apollo a livello del cielo; Dioniso a livello del mondo sublunare; Dike/
Atena, che sostituisce Zeus sommo/la Monade a livello del mondo lunare, come si dirà). 
Per la presenza del male a livello cosmico da imputare alla χώρα del Timeo, la quale 
potrebbe rappresentare la controparte della Diade per Senocrate (per quanto riguarda 
soprattutto la sua attività ‘moltiplicatrice’), e il suo influsso negativo sul mondo sensibile 
(specialmente sulla dimensione sublunare), cfr., ad esempio, Brisson 2014.

38  Ma non l’identificazione: il Sole non è una manifestazione della potenza ordinatrice 
della Monade; similmente, come si vedrà, l’Anima del Mondo risiede nella Luna, ma 
entrambe non possono assolutamente essere la stessa entità.

39  Cfr. Boyancé 1948, pp. 227-31; Dillon 2003, pp. 103-7. Cfr. anche Baltes 1999, 
pp. 219-20.



171  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

muovere se stesso40; l’Anima del Mondo gioca un ruolo fondamentale nel 
permettere alle idee-numeri di proiettarsi sulla materia per generare così 
il cosmo sensibile come insieme di specie (composte a loro volta dagli enti 
individuali); essa funge quindi da anello di raccordo tra il piano noetico 
e quello sensibile41. Se l’identificazione dell’Anima del Mondo con la dea 
Dike/Atena è corretta, Senocrate la ritenne una divinità fondamentale per 
la sua rilettura in senso cosmologico della teologia tradizionale: Dike, in 
quanto figlia di Zeus, assiste infatti il padre nel mantenimento del suo 
regno di giustizia tra gli altri dèi e gli uomini42; l’Anima, in qualità di fi-
gura mediatrice per antonomasia, non può che essere connessa sia con 
il mondo celeste, ordinato, caratterizzato dai moti circolari uniformi, e 
divino, sia con il mondo sensibile e disordinato, che contribuisce a or-
dinare43. L’Anima del Mondo/Dike/Atena, se considerata primariamente 
nel suo aspetto razionale mentre indulge nell’esercizio della razionalità 
(del pensiero e del moto circolare che è tipico di tale attività intellettiva), 
va certamente annoverata come entità connessa a quella zona del mondo 
fisico dove operano e si muovono (e quindi pensano) le entità migliori. 
Senocrate avrebbe forse potuto associare uno dei cerchi di bronzo – e al-
lora uno di quelli più interni, vicini al centro dello scudo/alle altre parti 
del mondo sensibile – all’Anima del Mondo/Dike/Atena per sottolineare 
la profonda affinità della natura razionale di questa entità con i viventi 
razionali e divini del mondo celeste e, contemporaneamente, per ribadire 
la sua funzione di entità mediatrice con i livelli inferiori, attività simile a 
quella svolta dalla Luna, dove – del resto – l’Anima del Mondo forse ri-
siederebbe. Con questo non intendo sostenere che per Senocrate l’Anima 
del Mondo possedesse una natura assolutamente inferiore rispetto alle al-
tre entità divine accostate ai rimanenti cerchi concentrici dello scudo (ad 

40  Cfr. 165-187 IP (85-107 IP2) = 60 H.
41  Cfr. 118 IP (39 IP2) = 68 H; 190 IP (110 IP2) = 63 H; 192-194 IP (113-115 IP2) = 64 H. 

Per la natura e il ruolo dell’Anima del Mondo in Senocrate seguo Dillon 2003, pp. 103-7.
42  Questa immagine emerge esemplarmente dal poema Le opere e i giorni di Esiodo (Op. 

256-262): Dike è affiancata dai demoni nell’importante compito di garantire che le leggi di 
Zeus siano rispettate dagli dèi (Esiodo afferma infatti che è venerata e onorata dalle altre 
divinità olimpiche) e soprattutto dagli uomini. Per questo ruolo di Dike e dei demoni in 
Esiodo cfr. Casella 2018, pp. 413-6, 424-35. Per la sovrapposizione tra Dike e Atena nel 
ruolo di assistenti di Zeus cfr. Dillon 2003, pp. 105-6.

43  Come si è detto, secondo la tradizione platonica a partire dal Timeo l’Anima del 
Mondo è dotata di pensiero e di razionalità in quanto possiede moti circolari uniformi.



172  Federico Casella

esempio uno degli astri): piuttosto, Senocrate segnalava simbolicamente, 
in questo modo, il ruolo di collante svolto dall’Anima del Mondo, di anel-
lo intermediario tra regni differenti, così come la sua – possibile – stretta 
connessione con il mondo lunare44.

Occorre notare che nel libro X della Repubblica, nel famoso racconto sul 
destino ultraterreno delle anime, il personaggio di Er descrive la divisione 
del cosmo in fusaioli, che sono in totale otto (R. 616d1-617b5). Tali fusa-
ioli sono un’immagine del cosmo, e ognuno di loro rappresenta un piane-
ta: in ordine, la sfera delle stelle fisse, poi Saturno, Giove, Marte, Mercurio, 
Venere, il Sole e la Luna45. Il numero di otto dèi ammessi da Senocrate, da 
identificare con gli astri, coincide allora con la distinzione del cosmo in 
fusaioli proposta nel libro X della Repubblica: si tratterebbe degli dèi visi-
bili nella volta del cielo, ai quali Senocrate aggiunge due non direttamente 
osservabili (al massimo, la loro esistenza è da ammettere in accordo con 

44  Per questa suggestione cfr. Dillon 1996, p. 26; ní Mheallaigh 2020, pp. 94-
6. Ipotizzare la residenza dell’Anima del Mondo nella Luna – ma ovviamente non 
l’identificazione tra le due – permette di giustificare l’assenza di un quarto aspetto di Zeus 
(della Monade), oltre allo Zeus sommo (la Monade in sé), lo Zeus mediano/Apollo (la 
potenza della Monade che infonde ordine al mondo celeste) e lo Zeus liminare (la potenza 
della Monade che tenta, per quanto è possibile, di trasmettere ordine nella parte più 
disordinata del cosmo sensibile): non vi è uno Zeus tipico dell’aria perché questa regione 
è presieduta primariamente da sua figlia Dike/Atena, che assiste sempre il padre, e da un 
altro ordine di entità, i demoni, altre figure intermediarie per antonomasia (che farebbero 
allora da gradino medio nella scala di enti sovraumani, dagli olimpici ai titanici, passando 
appunto per i demonici).

45  Per la struttura generale del cosmo come appare in questo passo del libro X della 
Repubblica cfr. Schils 1993; per l’associazione tra le sfere del fuso e i corpi celesti cfr., ad 
esempio, Franco Repellini 2007, p. 384-91; per le possibili concezioni astronomiche 
presupposte da Platone cfr. Kalfas 1996. Nel Timeo, la disposizione dei pianeti combacia 
con quella descritta nella Repubblica (Ti. 38d1-d6): la Luna, il Sole, Venere e infine Mercurio 
orbitano – in questo ordine ascendente – sopra la Terra. Il personaggio di Timeo afferma 
di non volersi dilungare nella descrizione della posizione occupata dai restanti astri, ossia 
da Marte, Giove e Saturno (Ti. 38d6-e3): le informazioni mancanti possono allora essere 
integrate con i passi della Repubblica menzionati in precedenza. Come osserva Dicks 
1970, p. 25, Marte, Giove e Saturno possono essere classificati come pianeti ‘superiori’ per 
via della loro distanza angolare dal Sole, mentre Mercurio e Venere come ‘inferiori’: da 
qui, allora, la volontà di Timeo di fermarsi a descrivere i pianeti più facilmente osservabili 
dalla Terra e ritenuti, di conseguenza, i più vicini.



173  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

il pensiero razionale), vale a dire lo Zeus mediano/Apollo, il capo della 
schiera celeste degli dèi, e Dike/Atena, la figlia di Zeus e la sua aiutante nel 
mantenimento dell’ordine del cosmo46. In questo modo, il mondo divino 
era accostato al numero dieci, sinonimo di perfezione secondo la tradizio-
ne pitagorica a cui Senocrate era particolarmente legato47. Dato che il cielo 
delle stelle fisse rappresenta la sfera più esterna e la Luna l’ottavo cerchio 
secondo la descrizione dei fusaioli del libro X, sarebbe allora plausibile 
ammettere che il cerchio più esterno dello scudo di Agamennone rappre-
senti lo Zeus mediano, nel caso in cui non si accolga la figura di Apollo 
come l’entità egemone del mondo celeste (Apollo andrebbe accostato a 
un cerchio vicino a quello del Sole); il cerchio più interno, il decimo, rap-
presenterebbe invece la dea Dike/Atena (connessa alla Luna e, in questo 
modo, strettamente legata anche alla dimensione sublunare)48.

Gli dèi sommi sono quindi secondo un possibile ordine: lo Zeus media-
no/la potenza ordinatrice della Monade (che è un intelletto, espressione 
della razionalità) in seno al mondo celeste come capo degli dèi olimpici49; 
la sfera delle stelle fisse, che nei sistemi astronomici antichi rappresenta il 

46  Nel Timeo, Platone distingue gli dèi visibili, ossia gli astri, e gli dèi invisibili (o che 
si manifestano quando vogliono), ossia le divinità della tradizione greca (Ti. 40d3-41d6). 
Platone parla con ironia di queste ultime; Senocrate, invece, può avere elevato alcune di 
esse al rango di entità fondamentali alla luce dell’esegesi allegorica della religione greca 
che sembra aver compiuto e della conseguente identificazione tra dèi personali e forze 
cosmiche (le proprietà degli elementi) o principi ontologici (la Monade, l’Anima, etc.).

47  Per l’importanza del pitagorismo per Senocrate cfr., ad esempio, Dillon 2014, pp. 
254-57.

48  Secondo la disposizione suggerita, l’Anima del Mondo finisce per essere ricondotta 
all’ultimo dei cerchi concentrici, a metà tra quello della Luna nel suo aspetto di 
divinità razionale e tra i venti umboni di stagno bianchi disposti circolarmente, che 
rappresenterebbero le caratteristiche inferiori della Luna come si dirà: l’Anima risulta 
quindi perfettamente inserita tra i due aspetti della Luna, coerentemente con la possibilità 
di ammettere che essa risieda proprio in questo corpo celeste.

49  Per la Monade come intelletto cfr. 213 IP (133 IP2) = 15 H. Si potrebbe anche eliminare 
l’ipotesi di uno Zeus mediano o di Apollo, e ammettere che lo Zeus sommo, la μονάς di 
213 IP/133 IP2 = 15 H, non è la Monade considerata in sé ma la potenza della Monade 
quando si manifesta all’interno del mondo celeste (cfr. Isnardi Parente 1979, pp. 119-
21), contrapposta allo Zeus più basso che è la forza ordinatrice della Monade quando è 
proiettata all’interno del mondo sublunare; non vi è uno Zeus nel mondo lunare perché 
Dike/Atena, ossia l’Anima del Mondo, fa qui le sue veci.



174  Federico Casella

limite visibile degli astri; i cinque pianeti (se si ammette che Senocrate se-
guì la divisione del libro X della Repubblica, la successione esatta prevede 
Saturno, Giove, Marte, Mercurio, Venere) con le loro orbite circolari; an-
cora, il Sole con il cerchio che esso traccia muovendosi attorno alla Terra 
(eventualmente preceduto da Apollo, se si esclude l’esistenza dello Zeus 
mediano), e la Luna con la traiettoria circolare che è solita seguire; infine, 
Dike/Atena/l’Anima del Mondo, la quale assiste la manifestazione dello 
Zeus sommo nel mondo sensibile (ossia lo Zeus mediano/Apollo) nell’in-
fondere un ordine al cosmo, è anch’essa non direttamente osservabile alla 
stregua del padre, ed è capace di muoversi circolarmente (di esercitare il 
pensiero razionale)50.

50  L’introduzione di due dèi non visibili nella regione celeste al fine di raggiungere il 
numero di dieci divinità, sinonimo di perfezione secondo la tradizione pitagorica, sarebbe 
simile all’operazione condotta dal pitagorico Filolao di Crotone, che postulò la presenza 
di un’Antiterra – non direttamente osservabile – pur di ammettere l’esistenza di dieci 
corpi celesti (DK44A16; 17; 58B4). Sulla teoria cosmologica di Filolao cfr., ad esempio, 
Huffman 1993, pp. 240-61. Baltes 1999, pp. 218-22 suggerisce che Senocrate ammise 
dodici ‘sotto-livelli’ del cosmo: il mondo intellegibile e dunque incorporeo delle idee-
numeri, ossia il regno della Monade; poi la sfera delle stelle fisse; ancora, i restanti sette 
pianeti da Saturno alla Luna, che coincidono con il mondo olimpico propriamente detto; 
infine, la sfera tripartita dell’aria, dell’acqua e della terra (che riprende le tre forze divine 
chiamate Ade, Poseidone, Demetra), ossia il mondo sublunare. Tra Saturno e la Luna – il 
mondo celeste e olimpico – sono localizzati i dodici dèi olimpici della tradizione greca, 
echeggiati da Platone ad esempio nel Fedro (Phdr. 246e4-248a4): Zeus, Ares, Afrodite, 
Hermes, Apollo, Artemide, Ade, Poseidone, Demetra, da ricondurre ai corpi celesti, anche 
a più contemporaneamente, e infine Atena, Estia ed Era, di difficile identificazione (le 
prime due sarebbero forse connesse con l’Anima del Mondo e con la dimensione delle 
idee numeri, lasciando Era come divinità legata a Saturno). Ciò confligge in parte con la 
proposta di scorgere dieci entità nel mondo divino e celeste (la regione del fuoco, associata 
all’Olimpo), come ho proposto in base alla possibile esegesi del fr. 160 IP (80 IP2) = 55 H. 
A mio avviso, per la particolare valenza – simbolica – di alcuni numeri Senocrate potrebbe 
essersi dimostrato più fedele alle sue tendenze pitagoreggianti (con la suprema importanza 
del numero dieci come sinonimo di perfezione) che all’esempio del Fedro di Platone o 
della tradizione greca (peraltro fluida nel nome delle esatte divinità olimpiche canoniche), 
soprattutto se è corretto ipotizzare, come ho suggerito in precedenza, che la struttura 
del cosmo descritto nel libro X della Repubblica, direttamente osservabile dalle anime 
nell’aldilà e divisa in otto fusaioli, rappresentava per Senocrate il punto di riferimento 
principale per il suo mondo celeste degli astri-dèi (invece che i passi sulla geografia 



175  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

4.  La Luna, le sue fasi e i venti umboni bianchi di stagno

Per quanto riguarda la possibilità di associare il cerchio intermedio del-
lo scudo, tracciato virtualmente dalla composizione formata dai venti um-
boni di stagno bianchi, alla Luna è possibile considerare una testimonian-
za che menziona fugacemente la connessione che, secondo Senocrate, 
vige tra il numero nove e la Luna51: tale testimonianza precisa che il nove 
genera se stesso e rappresenta il limite prima del quale i numeri progre-
discono sotto l’insegna della molteplicità e della mancanza di definizione. 
Una possibile esegesi potrebbe essere la seguente: i numeri si sommano 
e si moltiplicano fino al numero nove, costituendo in questo modo un 
insieme indefinito che si genera da sé, ossia per giustapposizione delle sue 
parti; per poter raggiungere la pienezza e una maggiore definizione, oc-
corre addizionare un’unità al nove in modo da ottenere dieci, sinonimo di 
perfezione secondo la tradizione pitagorica alla quale Senocrate si dimo-
stra legato; allo stesso modo, la Luna necessita di un periodo di nove unità 
per giungere dalla totale oscurità alla quasi pienezza durante le sue diverse 
fasi e, poi, dell’aggiunta di un’unità per arrivare al plenilunio52. A mio av-
viso, ne consegue allora che la Luna ha bisogno di un ulteriore periodo di 
dieci unità per ritornare completamente oscura, prima che il ciclo delle 
fasi lunari riprenda nuovamente nello stesso modo. Secondo questa pecu-
liare concezione di Senocrate, le fasi della Luna sarebbero venti in totale53.

Ritengo pertanto che i venti umboni di stagno bianchi, collocati a metà 
tra i dieci cerchi di bronzo più esterni e il cerchio centrale più grande, 

ultraterrena e le schiere divine del Fedro), che andava allora integrato con l’aggiunta di due 
entità per raggiungere il numero dieci (al fine di dimostrarsi, così, rispettoso dei canoni 
pitagorici circa la valenza di questo numero).

51  163 IP (83 IP2) = 58 H.
52  Cfr. Heinze 1892, pp. 70-1, nota 3.
53  Secondo Dörrie 1967, col. 1524, il numero nove è invece genericamente un sinonimo 

di un numero molto alto, e serve a segnalare l’aumento progressivo della molteplicità 
all’interno del mondo sensibile che si raggiunge arrivando appunto a considerare la Luna: 
tutto questo però costringe ad affermare che il numero dieci va associato a ciò che segue 
spazialmente la Luna, ossia il mondo sublunare e la Terra; il numero dieci finisce così 
per rappresentare il culmine della molteplicità e quindi della negatività, contraddicendo 
la sensibilità pitagorica di Senocrate (stando alla quale il dieci rappresenta un numero dai 
valori positivi). Secondo Baltes 1999, p. 216, il numero nove si riferisce alla posizione che 
occupa la Luna quale nona divinità tra le dodici dell’Olimpo.



176  Federico Casella

costituivano, secondo l’esegesi allegorica di Senocrate, un rimando sia alla 
Luna come entità mediana tra le due regioni più estreme del cosmo (quel-
la del fuoco e quella dell’acqua-terra) sia alle sue molteplici fasi. Il numero 
degli umboni è perfettamente coerente con la testimonianza considerata 
in precedenza, ossia che per Senocrate la Luna necessita di dieci – generi-
che – unità per poter raggiungere il plenilunio e, specularmente, di dieci 
unità per tornare totalmente oscura, ripetendo incessantemente questo 
ciclo, echeggiato dalla disposizione circolare che i venti umboni assumo-
no nello scudo.

Come si è detto nel momento di analizzare la possibile esegesi allegorica 
dei dieci cerchi di bronzo, la Luna può essere ammessa nel novero delle 
divinità se si considera il suo aspetto di ente razionale, dotato di moto 
circolare e di una parte di fuoco all’interno del suo corpo, vale a dire di en-
tità propriamente divina; questo aspetto della Luna può essere colto dagli 
uomini attraverso l’esercizio della ragione, che permette di comprendere 
la natura regolare e razionale dei corpi celesti (le loro orbite perfettamente 
circolari e uniformi). Se si considera la Luna nel suo aspetto di entità vici-
na al mondo sublunare, con una parte di terra all’interno del suo corpo, e 
di entità conoscibile anche tramite i sensi, allora si deve ammettere la sua 
contemporanea presenza anche in quella zona del cosmo che rappresen-
ta il confine tra la regione aerea e quella sublunare54. Il cerchio dei venti 
umboni di stagno è allora l’orbita circolare della Luna quando è percepita 
dai sensi e non è colta dalla ragione: in questo caso, la Luna appare agli 
uomini come un corpo bianco con venti possibili aspetti (le sue varie fasi) 

54  Occorre notare che secondo Senocrate i corpi celesti appartengono a quel genere di 
«essenza» (οὐσία) che è «opinabile» (δοξαστή), vale a dire che è conoscibile attraverso una 
facoltà che coinvolge contemporaneamente i sensi (la vista) e il pensiero (l’astronomia), 
stando alla testimonianza di Sesto Empirico (83 IP/2 IP2 = 5 H). Un astro appare come un 
corpo dotato di forma, colore, luce, cambiamento di posizione se è studiato tramite i sensi; 
si rivela invece come una divinità dotata di un’orbita perfettamente circolare e uniforme, 
ossia di razionalità, se è studiato con il pensiero. Da qui la legittimità di assegnare la Luna 
virtualmente a due regioni del cosmo sensibile, dato che più di tutti i corpi celesti essa 
si presta a entità scindibile nei due aspetti divino-razionale e corporeo-sensibile (per via 
della sua natura mista, media e intermediaria per antonomasia). Come osserva Platone (R. 
529c6-530b4), le rivoluzioni dei corpi celesti e le connessioni tra i vari astri sono conoscibili 
solo attraverso la ragione, e non attraverso la vista, che al massimo permette di scorgere 
«decorazioni» (ποικίλματα) sulla volta celeste, vale a dire le costellazioni e le posizioni dei 
pianeti o anche – aggiungo – le diverse forme della Luna nelle sue fasi.



177  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

che si muove circolarmente attorno alla terra. Questo sdoppiamento della 
Luna sarebbe legittimato dalle caratteristiche mediane della Luna stessa, la 
quale collega due regioni fisiche, è formata da aria (l’elemento intermedio 
per antonomasia secondo la fisica platonica), ha un corpo costituito in 
parte da quegli elementi che prevalgono nelle regioni fisiche che la circon-
dano (il fuoco e la terra) ed è, nondimeno, divina: tutto dipende dal punto 
di vista con il quale si guarda alla Luna, se con la ragione (che impone 
di focalizzare l’attenzione sulla sua natura divina, razionale, in possesso 
di moto circolare, quindi come entità propria del mondo celeste) o con 
i sensi (che restituiscono primariamente la natura della Luna come un 
corpo lucente nella notte, soggetto a varie fasi e vicino alla parte più bassa 
del mondo sensibile, ossia la regione terrestre).

5.  La Terra, il mondo sublunare, i demoni cattivi, il cerchio più interno 
scurissimo e le figure terribili

Se l’ipotesi secondo la quale l’ideale divisione dello scudo di Agamenno-
ne in tre parti raffigura la tripartizione fisica del cosmo sensibile è corretta, 
l’inevitabile conclusione è che il cerchio scurissimo centrale rappresenta 
la Terra e, genericamente, il mondo sublunare. Ciò risulta coerente con 
i principali sistemi astronomici dell’Antichità – e soprattutto con quelli 
discussi in Accademia, che posizionavano la Terra al centro del cosmo – 
nonché con la particolare cosmologia di Senocrate, che descrive la regione 
sublunare come una sfera liminare per via della densità e della pesantezza 
dei suoi elementi egemoni (che la spingono, in altre parole, a occupare 
spazialmente la sfera più bassa)55.

55  Per la Terra al centro del cosmo e immobile dai Presocratici (con la notevole eccezione 
dei Pitagorici a partire dal sec. V a.C., che posero un fuoco centrale) a Platone (cfr. Phd. 
108e5), con gli altri corpi celesti che le ruotano attorno, si rimanda a Dicks 1970, pp. 39-
150. Eudosso di Cnido, per qualche tempo visitatore dell’Accademia di Platone, codificò 
un modello del cosmo a numerose sfere omocentriche (che spiegano i diversi movimenti 
dei corpi celesti), il cui punto centrale condiviso è la Terra immobile: cfr. Gregory 2003. 
Eraclide Pontico, anch’egli visitatore dell’Accademia di Platone per un periodo, ammise 
forse il movimento della Terra, ma non esplicitamente teorie eliocentriche: cfr. Todd - 
Bowen 2009. La tradizione astronomica a cui Senocrate poteva attingere, specialmente 
quella di ambiente accademico, doveva dunque legittimarlo nel posizionare la Terra al 
centro del cosmo con gli altri corpi celesti che percorrono orbite circolari attorno a essa.



178  Federico Casella

Potrebbe darsi che Senocrate fu spinto a scegliere lo scudo di Agamen-
none come simbolo del cosmo anche per via della presenza della Gorgo-
ne, di Deimos e di Phobos proprio al centro dello scudo: ciò gli avrebbe 
permesso di rinviare efficacemente alla concezione del mondo sublunare 
come regione fisica in cui prevalgono i mali. Le entità dipinte sullo scudo 
sono infatti figure che evocano certamente una dimensione spaventosa e 
terribile, tanto la Gorgone quanto i figli di Ares: dal punto di vista della 
funzione dello scudo di Agamennone, queste effigi servivano a fiaccare il 
morale degli avversari che si trovavano a combattere con il re acheo, grazie 
al volto della Gorgone, e a propiziare un esito favorevole della battaglia vol-
gendo in rotta in nemici, grazie a Deimos («Panico») e Phobos («Fuga»), 
nonché a scongiurare le proprie paure (con una valenza apotropaica)56; 
dal punto di vista dell’allegoresi di Senocrate, la loro immagine era un 
simbolo della costante presenza di mali sulla Terra. Secondo la tradizione 
platonica, il mondo sublunare è – all’interno dell’intero cosmo sensibile – 
il regno della più completa molteplicità e mutevolezza, dove gli elementi si 
trasformano incessantemente l’uno nell’altro, caratteristiche che rinviano 
necessariamente alla deficienza ontologica di questa dimensione: secon-
do Senocrate, qui domina maggiormente la potenza moltiplicatrice della 
Diade, e la forza ordinatrice Monade si manifesta solo nella forma dello 
Zeus inferiore o Dioniso, affine non alla natura divina olimpica ma alla 
natura divina titanica; in questo modo, l’affievolirsi dell’ordine e della ra-
zionalità in questo livello del cosmo sensibile è efficacemente sottolineata. 
In aggiunta, il colore esatto del cerchio centrale, «blu scuro» (κύανος), è il 
colore dello Stige e della palude Stigia secondo Platone (Phd. 113b6-c2): 
anche alla luce di ciò, Senocrate doveva sentirsi legittimato a selezionare 
lo scudo di Agamennone come allegoria del suo cosmo, proprio perché 
il cerchio centrale è di un blu ancora più scuro rispetto a quello associato 
dal maestro allo Stige e alla palude infernale, il luogo per antonomasia di 
dolori; il colore contribuiva ulteriormente a rinviare alla condizione nega-
tiva del mondo sublunare.

Le raffigurazioni della Gorgone, di Deimos e di Phobos potevano però 
rinviare nel contempo alla concezione di Senocrate secondo la quale nel 
mondo sublunare vivono e agiscono demoni malvagi. Un ruolo impor-
tante nel sistema filosofico di Senocrate è giocato infatti dai demoni: nel 
solco di alcuni passi dei dialoghi di Platone e principalmente del Simpo-
sio (Smp. 202d13-e1), nonché recuperando motivi della tradizione greca, 

56  Per le possibili interpretazioni del valore delle effigi della Gorgone cfr. Howe 1954.



179  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

Senocrate attribuì ai demoni qualità e ruoli mediani e intermediari tra 
gli dèi e gli uomini. Senocrate fornì una vera e propria fisiologia dei de-
moni: essi sono composti da un’anima, distinta – analogamente a quella 
umana – nelle due parti razionale e irrazionale, e da un corpo; per questo 
motivo, i demoni presentano una natura affine alla dimensione divina, 
tramite la razionalità presente nella loro anima e le facoltà connesse, e 
una natura affine alla dimensione umana, tramite la sfera irrazionale, la 
sua conseguente connessione con il corpo e la suscettibilità alle passioni57. 
Ne consegue che esistono due ordini di demoni: da un lato i demoni buo-
ni, nei quali prevale maggiormente l’aspetto razionale che consente loro 
sia di tenere a freno le pulsioni peggiori sia di impiegare le loro capacità 
superiori per il bene del cosmo e degli uomini; dall’altro lato i demoni 
cattivi, nei quali prendono il controllo passioni che spingono queste entità 
a compiere azioni malvagie e dannose, soprattutto per gli uomini. È pro-
babile che i demoni cattivi siano i demoni che agiscono principalmente 
nel mondo sublunare58: Senocrate connette infatti i demoni con la regione 
dell’aria, ma ammette l’esistenza di un ordine inferiore di demoni che si 
aggira prevalentemente nella zona cosmica ancora più bassa59. La condi-
zione di male che appartiene naturalmente al regno fisico dell’acqua-terra 
viene dunque aggravata dalla presenza e dalle azioni di demoni malevoli: 
la Gorgone e i due figli di Ares, Deimos e Phobos, dipinti al centro dello 
scudo non sarebbero altro che raffigurazioni allegoriche di questa condi-
zione generalizzata di male del mondo sublunare e della costante sogge-
zione della Terra e degli uomini ai demoni cattivi.

57  Cfr. 222-230 IP (142-148 IP2) = 23-25 H.
58  Gli ὑποσέληνοι δαίμονες di cui parla Aezio (213 IP/133 IP2 = 15 H).
59  I demoni che rivestono un ruolo cosmico non vanno identificati con quei demoni che 

coincidono con le anime disincarnate, in quanto i primi possiedono un corpo: maggiori 
dettagli in Isnardi Parente 1982, pp. 415-8. Per i demoni malvagi in Senocrate cfr. 
Schibli 1993. Maggiori dettagli sulla natura dei demoni in Senocrate, entità mediane 
e intermediarie, legate alla regione lunare e aerea, con funzioni cosmiche e teologiche 
(contribuire a ridurre lo iato tra mondo divino e umano) e addirittura con qualità analoghe 
a figure geometriche (volte a sottolineare la compenetrazione tra cosmologia, teologia e 
matematica), caratteristiche che influenzarono le dottrine di Plutarco sulla demonologia, 
cfr. Timotin 2012, pp. 93-9.



180  Federico Casella

6.  Conclusioni

Alla luce di quanto considerato, ritengo che la lettura allegorica in senso 
cosmologico dello scudo di Agamennone presupponesse necessariamente 
un rinvio 1:1 tra gli elementi dello scudo e la struttura precisa del cosmo, 
così che fu proprio lo scudo di Agamennone, e non altri oggetti descritti 
nell’Iliade, a essere selezionato come immagine perfetta del cosmo secon-
do l’autore menzionato dalla glossa.

Più che tracciare un semplice collegamento tra la forma sferica dello scu-
do e quella circolare del cosmo, risulta maggiormente plausibile riscontra-
re un’analogia tra la tripartizione di questo oggetto come emerge già dai 
versi omerici e una teoria del cosmo che prevede una sua suddivisione in 
tre regioni: per questo motivo, Senocrate resta un candidato valido per 
identificare quell’autore che ritenne lo scudo di Agamennone un simbolo 
della natura del cosmo, in accordo con la prima lezione del testo greco 
proposta per il frammento 55 Heinze (160 Isnardi Parente), e non solo 
ed esclusivamente Cratete di Mallo. Del resto, Senocrate dà prova di voler 
integrare e assimilare la tradizione religiosa e mitica greca nel suo sistema 
filosofico (ad esempio con l’associazione tra dèi olimpici o titanici e astri, 
forze cosmiche, livelli di proiezione del potere dei principi primi nel co-
smo sensibile), il quale è spesso articolato in triadi, siano esse ontologiche 
(Monade, Anima del Mondo, Diade), epistemologiche (Episteme, Doxa, 
Aisthesis), teologiche (viventi divini, demonici, mortali), oppure, come si 
è cercato di mostrare, cosmologiche (mondo celeste, lunare, sublunare).

Potrebbe darsi dunque che Senocrate selezionò lo scudo di Agamen-
none come supporto simbolico e allegorico per la sua teoria cosmologica 
proprio perché l’immagine dello scudo combaciava perfettamente – al-
meno, per come si è tentato di ricostruire – con la struttura del cosmo: 
Senocrate era quindi stato certamente mosso primariamente da fini ‘di-
dattici’, nonché dalla volontà di assimilare la tradizione teologica e, più in 
generale, religiosa greca alla luce della sua peculiare filosofia, imperniata 
sulla rilevanza delle triadi, dell’ordine fisico assunto dalle macroregioni 
del cosmo, e infine di alcuni numeri (il dieci in prevalenza) secondo la 
filosofia pitagorica, di cui Senocrate era un fervente ammiratore.

Naturalmente, in mancanza di altre testimonianze più precise o fram-
menti più estesi, risulta difficile, se non impossibile, ricostruire i motivi 
esatti che spinsero Senocrate a selezionare lo scudo di Agamennone come 
immagine del cosmo oltre all’esigenza esegetica, allegorica e didattico-
espositiva. Tuttavia, si può avanzare l’ipotesi secondo la quale questa par-
ticolare esegesi avesse permesso a Senocrate di rinviare forse anche alla 



181  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

necessità di instaurare una stretta compenetrazione tra il macrocosmo e il 
microcosmo umano. Gli uomini sono infatti composti, analogamente al 
cosmo, da una parte superiore e divina (il mondo celeste nel caso del co-
smo; l’anima razionale nel caso degli uomini), e da una inferiore e più di-
sordinata (il mondo sublunare per il cosmo; il corpo e la sfera irrazionale 
dell’anima per gli uomini), costantemente in comunicazione: si potrebbe 
allora affermare, sulla base di quanto mostrato nel corso del presente lavo-
ro, che per Senocrate così come la parte peggiore del cosmo non può esse-
re eliminata ma al massimo controllata e raccordata alla sua parte superio-
re al fine di garantire unità e ordine all’insieme, allo stesso modo l’uomo 
non può eliminare la sua parte inferiore e peggiore ma scendere a patti 
con essa e armonizzarla al resto dell’insieme ‘uomo’, vale a dire temperar-
la attraverso la ragione. Ne consegue allora che lo scudo di Agamennone, 
e non altri equipaggiamenti descritti nei poemi omerici, si prestava con-
temporaneamente sia a un’allegoria cosmologica che permetteva a Seno-
crate di illustrare schematicamente la struttura del cosmo secondo le sue 
concezioni, sia di sottolineare come esistesse una replica proprio di questa 
struttura nel mondo umano (in questo caso, in uno scudo imbracciato ed 
esibito da un uomo): in questo modo, poteva risultare efficace e persuasiva 
non soltanto la sua personale concezione cosmologica (l’esistenza di un 
ordine perfetto che unisce armonicamente gli elementi superiori e inferio-
ri del cosmo, richiamato dai motivi dello scudo), ma anche la sua peculia-
re teoria etica che trovava nell’analogia con la disposizione del cosmo una 
norma di comportamento umana (imitare e replicare l’armonia tra parti 
diverse per restituire un insieme ordinato e perfetto, così come il re degli 
Achei si arma di uno scudo che mima l’ottima struttura del macrocosmo). 
Lo scudo di Agamennone permetteva quindi a Senocrate di richiamare le 
sue varie dottrine, non ulteriormente trasmesse dalle scarne testimonian-
ze riguardo alla rilevanza filosofica che lo scudo rivestiva per Senocrate60.

60  Occorre notare che, contrariamente al suo maestro Platone, Senocrate non respinse la 
possibilità di dedicare una certa cura alla sfera corporea e materiale in vista dell’ottenimento 
della felicità. Potrebbe darsi che Senocrate fosse stato legittimato a proporre questa peculiare 
tesi morale dalla convinzione che l’assetto preferibile per qualcosa è la comunicazione e 
l’integrazione tra elementi diversi, invece che la soppressione del peggiore dei due, proprio 
perché questo meccanismo regola la nascita di ogni cosa: si pensi infatti all’interazione tra 
i principi Monade (superiore) e Diade (inferiore) e non alla distruzione della seconda a 
opera del primo; alla giustapposizione e al raccordo tra sfera celeste e mondo sublunare 
come elementi costitutivi del cosmo tutto; al continuo contatto tra dèi e uomini (grazie 



182  Federico Casella

Inserendosi in una linea esegetica della tradizione religiosa greca e ome-
rica che, da Teagene di Reggio al Papiro di Derveni e da qui fino agli Stoi-
ci, accosta dèi a concezioni naturalistiche-cosmologiche, si può però affer-
mare con maggiore sicurezza che Senocrate si avvalse dell’allegoria come 
strumento per illustrare efficacemente la struttura del cosmo, trovando 
nello scudo di Agamennone la perfetta replica delle tre regioni fisiche in 
cui è diviso il mondo sensibile.

Bibliografia

Baltes 1999: M. Baltes, Zur Theologie des Xenocrates, in Dianoēmata. Kleine 
Schriften zu Platon und zum Platonismus, hrsg. von M. Baltes, A. Huffmeier, 
M.-L. Lakmann und M. Vorwerk, Stuttgart-Leipzig 1999, pp. 191-222.

Boyancé 1948: P. Boyancé, Xénocrate et les Orphiques, «REA», 50, 1948, pp. 
218-31.

Brisson 2014: L. Brisson, Whence Comes Evil in Plato, in Die Wurzel allen Übels. 
Vorstellungen über die Herkunft des Bösen und Schlechten in der Philosophie und 
Religion des 1.–4. Jahrhunderts, hrsg. von F. Jourdan und R. Hirsch-Luipold, 
Tübingen 2014, pp. 21-40.

Broggiato 2006: M. Broggiato, Cratete di Mallo. I frammenti, Roma 2006.
Casella 2018: F. Casella, La demonologia di Esiodo e il suo rapporto con la 

giustizia divina ne Le opere e i giorni, «Athenaeum», 106, 2018, pp. 405-38.
Dicks 1970: D.R. Dicks, Early Greek Astronomy to Aristotle, Ithaca-New York 

1970.
Dillon 1996: J. Dillon, The Middle Platonists. 80 B.C. to A.D. 220, Ithaca-New 

York 1996.
Dillon 2003: J. Dillon, The Heirs of Plato. A Study of the Old Academy, Oxford 

2003.

ai demoni) che regola provvidenzialmente il mondo dei secondi; e dunque, aggiungo, 
alla contemporanea necessità di affinare la dimensione divina e razionale dell’uomo 
(la coltivazione delle virtù e della conoscenza) e di curarsi della dimensione corporea e 
materiale (possedere beni esterni e soddisfare – ma non nella forma del vizio – le esigenze 
del corpo); in questo modo, gli uomini finiscono per agire replicando la stessa disposizione 
del macrocosmo di cui sono parte e che li ha generati. Per l’ammissibilità di una cura della 
sfera corporea e materiale come garanzia della perfetta felicità umana in Senocrate cfr. 232 
IP (150 IP2) = 77 H; 233 IP (151 IP2) = 78 H. Per l’etica di Senocrate cfr. Dillon 2003, pp. 
136-50.



183  Una rivalutazione del frammento 55 Heinze/160 Isnardi Parente

Dillon 2014: J. Dillon, Pythagoreanism in the Academic Tradition: The Early 
Academy to Numenius, in A History of Pythagoreanism, ed. by C.A. Huffman, 
Cambridge 2014, pp. 250-73.

Dörrie 1967: H. Dörrie, s.v. Xenokrates, in RE, IX A.2, 1967, coll. 1511-28.
Erbse 1974: H. Erbse, Scholia Graeca in Homeri Iliadem (Scholia Vetera) III: 

Scholia ad Libros K-Z Continens, Berlin 1974.
Franco Repellini 2007: F. Franco Repellini, Il fuso e la Necessità, in Platone. 

La Repubblica, VII, a cura di M. Vegetti, Napoli 2007, pp. 367-97.
Gregory 2003: A. Gregory, Eudoxus, Callippus and the Astronomy of the 

Timaeus, «BICS», 78, 2003, pp. 5-28.
Hardie 1985: P.R. Hardie, Imago Mundi: Cosmological and Ideological Aspects 

of the Shield of Achilles, «JHS», 105, 1985, pp. 11-31.
Heinze 1892: R. Heinze, Xenokrates. Darstellung der Lehre und Sammlung der 

Fragmente, Leipzig 1892.
Howe 1954: T.P. Howe, The Origin and Function of the Gorgon-Head, «AJA», 

58, 1954, pp. 209-21.
Huffman 1993: C.A. Huffman, Philolaus of Croton. Pythagorean and Presocratic, 

Cambridge 1993.
Isnardi Parente 1979: M. Isnardi Parente, Studi sull’Accademia platonica 

antica, Firenze 1979.
Isnardi parente 1982: M. Isnardi Parente, Senocrate-Ermodoro. Frammenti, 

Napoli 1982.
Isnardi Parente 1995: M. Isnardi Parente, Supplementum Academicum: per 

l’integrazione e la revisione di Speusippo, Frammenti, e Senocrate-Ermodoro, 
Frammenti, «La Scuola di Platone» I e III (collezione diretta da M. Gigante), ed. 
trad. commento a cura di M. Isnardi Parente, Napoli (Bibliopolis), 1980 e 1982, 
«Atti della Accademia Nazionale dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e 
filologiche», 392, 1995, pp. 249-311.

Isnardi Parente - Dorandi 2012: M. Isnardi Parente, Senocrate e Ermodoro. 
Testimonianze e frammenti, ed. rivista e aggiornata a cura di T. Dorandi, Pisa 
2012.

Kalfas 1996: V. Kalfas, Plato’s “Real Astronomy” and the Myth of Er, 
«Elenchos», 17, 1996, pp. 5-20.

Karasmanis 2014: V. Karasmanis, Plato’s Timaeus 31b4-32c4: Why Do We 
Need Two Bonds between Fire and Earth?, «Philosophical Inquiry», 38, 2014, 
pp. 61-8.

Krämer 1964: H.J. Krämer, Der Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen 
zur Geschichte des Platonismus zwischen Plato und Plotin, Amsterdam 1964.

Mette 1936: H.J. Mette, Sphairopoiia. Untersuchungen zur Kosmologie des 
Krates von Pergamon, München 1936.



184  Federico Casella

Monro - Allen 1963: D.B. Monro, T.W. Allen, Homeri Opera, I, Oxford 1963.
ní Mheallaigh 2020: K. ní Mheallaigh, The Moon in the Greek and Roman 

Imagination: Myth, Literature, Science and Philosophy, Cambridge 2020.
Pender 2000: E.E. Pender, Plato’s Moving Logos, «PCPhS», 45, 2000, pp. 75-

107.
Porter 1992: J.I. Porter, Hermeneutic Lines and Circles: Aristarchus and Crates 

on the Exegesis of Homer, in Homer’s Ancient Readers. The Hermeneutics of 
Greek Epic’s Earliest Exegesis, ed. by R. Lamberton and J.J. Keaney, Princeton 
1992, pp. 67-114.

Reinhardt 1926: K.R. Reinhardt, Kosmos und Sympathie. Neue Untersuchungen 
über Poseidonios, München 1926.

Renehan 1980: R. Renehan, On the Greek Concept of Incorporeality and 
Immateriality, «GRBS», 21, 1980, pp. 105-38.

Schibli 1993: H.S. Schibli, Xenokrates’ Daemons and the Irrational Soul, «CQ», 
43, 1993, pp. 143-67.

Schils 1993: G. Schils, Plato’s Myth of Er: The Light and the Spindle, «AC», 62, 
1993, pp. 101-14.

Stallbaum 2010: J.G. Stallbaum, Eustathii Commentarii ad Homeri Iliadem, 
III, Cambridge 2010 [Leipzig 1829].

Thiel 2006: D. Thiel, Die Philosophie des Xenokrates im Kontext der Alten 
Akademie, München-Leipzig 2006.

Timotin 2012: A. Timotin, La démonologie platonicienne. Histoire de la notion 
de daimōn de Platon aux derniers Néoplatoniciens, Leiden-Boston 2012.

Todd - Bowen 2009: R.B. Todd, A.C. Bowen, Heraclides on the Rotation of the 
Earth: Texts, Contexts and Continuities, in Heraclides of Pontus. Discussion, ed. 
by W.W. Fortenbaugh and E. Pender, London-New York 2009, pp. 155-84.

Van Riel 2016: G. Van Riel, Plato’s Gods, London-New York 2016.


	Prime pagine
	Casella
	finito



